Una Esposizione Critica della

Filosofia di Leibniz

Con un’Appendice di Passi Scelti

By
Bertrand Russell, M.A.

Fellow of Trinity College, Cambridge

Published by “* CosmicPhilosophy.org



Filosofia Cosmica
Comprendere il Cosmo con la Filosofia

Stampato il 4 gennaio 2026

This book is available in 42 languages on i CosmicPhilosophy.org.

Book Publishing Service

Pubblica un e-book all'avanguardia che persiste per migliaia di anni su internet.


https://it.cosmicphilosophy.org/books/critical-exposition-philosophy-leibniz/
https://it.cosmicphilosophy.org/books/critical-exposition-philosophy-leibniz/download.html
https://it.cosmicphilosophy.org/books/critical-exposition-philosophy-leibniz/download.html
https://it.cosmicphilosophy.org/books/critical-exposition-philosophy-leibniz/
https://it.cosmicphilosophy.org/publishing/

Introduzione
«A Critical Exposition of The Philosophy of Leibniz» by Bertrand Russell

] progetto CosmicPhilosophy.org e iniziato con la pubblicazione di un eBook “i* «Introduzione
I alla Filosofia Cosmica» in bundle con un'indagine filosofica esemplare «I Neutrini non Esistono»

e un'elevata traduzione Al in 42 lingue del libro «La Monadologia» (co teoria delle monadi
infinite) del filosofo tedesco Gottfried Leibniz, per rivelare un legame tra il suo concetto filosofico
e il concetto fisico del neutrino.

(2025) La Monadologia di Gottfried Leibniz | « Teoria della Monade Infinita
Fonte: Pubblicato in 42 lingue | Disponibile in ePub e PDF.

Intorno al 2020, il fondatore di CosmicPhilosophy.org utilizzo uno dei primi servizi di intelligenza
artificiale per ricercare il pensiero fondativo alla base della Monadologia di Leibniz. L'articolo
Wikipedia sulla Monadologia menziona specificamente un concetto di «Monade Ultima» (citando
plato.stanford.edu), e all'esame tramite Al si scopri che tale concetto appariva invalido.

Leibniz non menziono mai un concetto di Monade Ultima nel suo testo della Monadologia, solo
una Monade Dominante.

Sorse una domanda: quale sarebbe l'origine dell'idea consolidata nella filosofia occidentale che la
Monadologia di Leibniz coinvolgesse il concetto di Monade Ultima come separato dalla Monade
Dominante?

La ricerca rivelo che il filosofo britannico Bertrand Russell sembra essere stato responsabile
dell'introduzione del concetto di Monade Ultima nel suo primo libro di filosofia: «A Critical
Exposition of The Philosophy of Leibniz», come parte di un tentativo di rivelare la natura
contraddittoria dell'argomento di Leibniz per Dio.

Nascondere i suoi Messaggi Reali

Durante la lettura della Monadologia di Leibniz, 'impressione iniziale dell'autore fu che Leibniz
avrebbe potuto avvicinarsi a «cio che ¢ effettivamente il caso» con pura teoria molti secoli fa, e che
la pura profondita del suo argomento per Dio contrastava con alcuni dei suoi ragionamenti e
poteva essere percepita persino come contraddittoria.

L'autore si chiese cosa altro Leibniz avrebbe potuto comunicare, nel caso avesse utilizzato
un'energia intellettuale significativa per nascondere i suoi veri messaggi in un tessuto teologico.
Questa era solo un'idea, non una conclusione all'epoca.

Un'indagine rivelo che molte persone avevano un'impressione simile sulle teorie di Leibniz. Ad
esempio, Albert Einstein (1900) vide Leibniz (1700) come un pioniere nel campo della relativita.


https://it.cosmicphilosophy.org/books/leibniz-monadology/
https://it.cosmicphilosophy.org/books/leibniz-monadology/
https://it.cosmicphilosophy.org/books/leibniz-monadology/
https://it.cosmicphilosophy.org/books/leibniz-monadology/
https://it.cosmicphilosophy.org/books/leibniz-monadology/
https://it.cosmicphilosophy.org/books/leibniz-monadology/
https://it.cosmicphilosophy.org/books/leibniz-monadology/
https://it.cosmicphilosophy.org/books/leibniz-monadology/

Albert Einstein: «Le idee filosofiche di Leibniz hanno avuto un'influenza profonda sullo sviluppo
della fisica moderna.»

Secoli prima, Leibniz aveva sviluppato un concetto simile di relativita del moto. Le idee filosofiche
di Leibniz gettarono importanti basi per la teoria della relativita di Einstein.

Leibniz invento il Calcolo contemporaneamente a Isaac Newton e fu all'avanguardia in altre
scoperte, se non fosse che alcune di queste furono tenute nascoste.

Russell scrive nella prefazione della seconda edizione del suo libro:

In un altro manoscritto, invio i diagrammi di Eulero per tutti i modi del sillogismo; in un altro
ancora, forni la formula di De Morgan: A o B = non (non A e non B). Questi sono solo esempi di
risultati o metodi, noti con i nomi di scopritori successivi, che avrebbero dovuto essere attribuiti a
Leibniz.

Una ricerca rivelo decine di studiosi di Leibniz che affermano che Leibniz nascondeva i suoi veri
messaggi in un involucro teologico.

1l filosofo Gottfried Gisela osservo: «Leibniz doveva essere attento nei suoi scritti a non
offendere le sensibilita religiose del suo tempo.»

1 filosofo Donald Rutherford sostenne che Leibniz «spesso espresse le sue opinioni filosofiche in
linguaggio teologico per renderle piu accettabili ai suoi contemporanei.»

1 filosofo Christia Mercer ha notato che gli scritti di Leibniz contengono spesso «livelli di significato
nascosti» che vanno oltre il contenuto teologico o metafisico superficiale. Mercer cita il concetto di
«armonia prestabilita» di Leibniz come esempio, sostenendo che potrebbe essere stato un modo per
«introdurre di nascosto» idee filosofiche pit radicali sulla natura della realta.

Decine di filosofi con opinioni simili...

I1 libro di Bertrand Russell «Una esposizione critica della filosofia di Leibniz» fa un'affermazione
simile e lo scopo di questa pubblicazione ¢ esaminare in che misura Russell sia stato responsabile
dell'introduzione del concetto di Monade Ultima.

La Dominanza come Forza Fondamentale

All'ispezione tramite IA si scopri che se il concetto di Dio fosse omesso dalla teoria di Leibniz, il
che seguirebbe logicamente da una prospettiva filosofica pura alla luce dell'argomento di Leibniz
secondo cui Dio e fondamentalmente incomprensibile, cio che rimarrebbe come fondamento
ultimo della realta <per la considerazione filosofica> € la «Dominanza in sé».



La logica e la seguente:

® Leibniz credeva che qualsiasi cambiamento in una monade dovesse provenire
dall'interno e che nessuna monade potesse agire su un‘altra.

® Leibniz credeva anche che una «Monade Dominante» servisse come mezzo per unificare
altre monadi in una sostanza composita.

® Ladominanza della Monade Dominante sincronizza tutte le monadi tra loro in
un'armonia prestabilita e funge da fonte primaria e pit fondamentale dell'unita delle monadi,
che a sua volta fornisce la fonte fondamentale di forma e anima nell'universo.

@ Poiché ogni cambiamento deve provenire da <dentro>, la Monade Dominante non puo
essere percepita come un attore indipendente. Cio implica che la dominanza stessa e 1'unico
aspetto disponibile per la considerazione filosofica, il che corrisponde all'idea di una forza
fondamentale.

La «Dominanza in sé» sarebbe una forza simile al concetto di Volonta metafisica del filosofo
tedesco Arthur Schopenhauer, noto per il suo libro «Il mondo come volonta e rappresentazione», un
concetto che secondo gli studiosi di Schopenhauer Bryan Magee e Frederick Copleston avrebbe
dovuto essere chiamato «energia»“’, una forza fondamentale.

() Bryan Magee: «Penso che sarebbe stato meglio se Schopenhauer avesse usato la parola energia perché decise di dare il nome Volonta a
questa realta metdafisica e credo che cio abbia tratto in errore le persone da allora.» Coplestone: «Schopenhauer usa la parola Volonta, forse

Russell scrive in capitolo § 36.:

Leibniz credeva di aver dimostrato che la Dinamica richiedesse, come nozione ultima, il
concetto di forza, che identificava con l'attivita essenziale alla sostanza.

Leibniz, ritenendo la forza un'entita ultima e sostenendo come assioma che la sua quantita
debba essere costante, introdusse una diversa misura di essa, per la quale divenne
proporzionale a cio che oggi € chiamato «energia».

In capitolo § 18. Russell scrive:

Leibniz dice ancora: «Per forza o potere (puissance), non intendo la capacita (pouvoir) o mera
facolta... Pertanto considero la forza come costitutiva della sostanza, poiché e il principio dell'azione,
che e la caratteristica della sostanza.»

Si scopri anche che il filosofo tedesco Friedrich Nietzsche potrebbe aver trovato il fondamento
metafisico per il suo concetto di Volonta di Potenza nella Dominanza come forza fondamentale di
Leibniz.


https://onlinephilosophyclub.com/forums/viewtopic.php?p=443168

C'e una tensione significativa nella filosofia di Nietzsche. Nietzsche e noto per il suo rifiuto della
speculazione metafisica da un lato e per le sue affermazioni sicure sulla Volonta di Potenza come
forza fondamentale dell'esistenza dall'altro.

Nietzsche deve aver preso in prestito un fondamento metafisico per le sue affermazioni e i
parallelismi tra i concetti di «Dominanza come Forza Fondamentale» di Leibniz e Volonta di
Potenza di Nietzsche sono sorprendenti.

Su Questo Libro

Questo libro € il primo libro di filosofia di Bertrand Russell, pubblicato per la prima volta nel 1900
con una seconda edizione nel 1937.

Russell, fondatore della filosofia analitica e famoso critico delle religioni, scelse di iniziare la sua
carriera filosofica con una pubblicazione sulla filosofia di Leibniz.

Russell tento di rivelare che I'argomentazione di Leibniz a favore di Dio e contraddittoria rispetto
alla sua filosofia centrale.

Russell avrebbe continuato a mettere in discussione le religioni pit profondamente. Nel 1927
scrisse il saggio «Perché non sono cristiano?» che amplio in un libro dedicato nel 1957 in cui sfida il
concetto di Dio o «causa non causata». Nel 1952 Russell scrisse il libro «Esiste un Dio?» che affronta
anch'esso la questione.

Friedrich Nietzsche, famoso per l'affermazione «Dio ¢ morto», sembra aver trovato il fondamento
metafisico per la sua filosofia nelle teorie di Leibniz.

Russell scrive la seguente ammirazione per Leibniz nella prefazione della seconda edizione del
suo libro, 37 anni dopo:

La logica di Leibniz era piu semplice di quella che gli ho attribuito... Le mie opinioni sulla
filosofia di Leibniz sono ancora quelle che avevo nel 1900. La sua importanza come filosofo e
diventata pitl evidente di quanto non fosse in quella data, grazie alla crescita della logica
matematica e alla scoperta simultanea dei suoi manoscritti su questo e argomenti affini. La sua



filosofia del mondo empirico e ora solo una curiosita storica, ma nel regno della logica e dei principi
della matematica molti dei suoi sogni sono stati realizzati.

Una discussione sul forum I Love Philosophy ha rivelato tuttavia che eminenti filosofi teologici e
cristiani nel 2025 tengono Leibniz in grande considerazione e ritengono autentica la sua
argomentazione a favore di Dio.

Filosofo cristiano: «Penso che il mio argomento morale per l'esistenza di Dio sia simile
all'argomento cosmologico di Leibniz.»

(2025) La Filosofia di Einstein

Fonte: Forum | Love Philosophy

Questa pubblicazione del libro consente un'indagine piu approfondita sulla filosofia di Leibniz.
Sebbene 'argomentazione di Russell possa apparire solida con una profonda sostanziazione, e
stata facilmente scoperta una falla.

In capitolo § 64. Russell scrive:

Per il momento, e sufficiente porre un dilemma a Leibniz. Se la pluralita risiede solo nel
percipiente, non possono esserci molti percipienti, e cosi l'intera dottrina delle monadi crolla.

A prima vista questa affermazione e invalida, poiché percezioni infinite (che le monadi
rappresentano) non sono un aggregato, il che implica che non vi sia alcun requisito fondamentale
di unita tra molteplici percipienti.

L'IA ha suggerito che Leibniz avrebbe risposto come segue:

Laffermazione di Russell secondo cui la dottrina delle monadi "crolla” se la pluralita risiede solo
nel percipiente fraintende come Leibniz leghi la pluralita alla percezione. La risposta che delineate e
molto vicina a quanto la posizione di Leibniz supporta. Leibniz sostiene infatti che oghi monade
abbia infinite percezioni e che la diversita numerica tra le monadi sia fondata non su oggetti
percepiti diversi, ma su diversi gradi, chiarezza e ordinamento della percezione. Cio gli consente di
rifiutare l'idea che una pluralita di percipienti debba formare un "aggregato” nel senso problematico
su cui Russell fa affidamento.

Questa pubblicazione consente un esame critico sia delle teorie di Leibniz che di Russell.

La pubblicazione di Una critica esposizione della filosofia di Leibniz si basa su una copia
scannerizzata della prima edizione del 1900 pubblicata da iii Archive.org e resa disponibile dalla
Biblioteca dell'Universita Cornell (dono del professor Max Black), e su una copia scannerizzata
della seconda edizione del 1937 (37 anni dopo) pubblicata dalla Bertrand Russell Society Library.


https://www.ilovephilosophy.com/t/einsteins-philosophy/80454/29
https://www.ilovephilosophy.com/t/einsteins-philosophy/80454/29
https://www.ilovephilosophy.com/t/einsteins-philosophy/80454/29
https://www.ilovephilosophy.com/t/einsteins-philosophy/80454/29
https://www.ilovephilosophy.com/t/einsteins-philosophy/80454/29
https://bertrandrussellsocietylibrary.org/

Il testo e stato estratto utilizzando le piu recenti tecnologie IA OCR
(DeepSeek OCR, Paddle e Olm combinati). L'IA ha confrontato i
testi della prima e seconda edizione e non sono state rilevate
modifiche nel testo ad eccezione della prefazione aggiunta nella
seconda edizione. Il libro e stato tradotto in 42 lingue utilizzando le
piu recenti tecnologie IA del 2025/2026.

Russell si e impegnato molto nell'aggiungere riferimenti e oltre
meta del libro consiste in riferimenti con un sistema di indici
completo. I riferimenti sono stati convertiti in collegamenti
citazionali IA e un semplice clic consentira di accedere a questi
riferimenti indicizzati per I'esame tramite IA.

W
Fs s .r;;y

“A CRITICAL EXPOSITION

rrrrrrr

PHILOSOPHY OF LEIBNIZ:

WITH AN

APPENDIX OF LEADING PABRSAGESR

BERTEAND RUSSELL, M.A.

FELLOW OF TRENFTY (OEAdNE, CEMBRITHE



Una Esposizione Critica della

Filosofia di Leibniz

Con un’Appendice di Passi Scelti

Bertrand Russell, MLA.
Fellow del Trinity College, Cambridge

Cambridge: Presso l'Universita.
1900

Prefazione alla Seconda Edizione

Poco dopo la pubblicazione della prima edizione di questo libro, la sua tesi principale—ovvero che
la filosofia di Leibniz derivasse quasi interamente dalla sua logica—ricevette una schiacciante
conferma dal lavoro di Louis Couturat. La sua «La Logique de Leibniz» (1901), sostenuta dalla sua
raccolta di manoscritti trascurati dai precedenti editori, intitolata «Opuscules et Fragments inédits
de Leibniz» (1903), dimostro che il «Discours de Métaphysique» e le lettere a Arnauld, su cui avevo
dovuto basarmi quasi esclusivamente per la mia interpretazione, erano semplici esempi di
innumerevoli scritti che esprimevano lo stesso punto di vista, rimasti sepolti tra la massa di
documenti ad Hannover per oltre due secoli. Nessun lettore imparziale degli «Opuscules» puo
dubitare che la metafisica di Leibniz derivasse da lui dalla logica soggetto-predicato. Cio appare,
ad esempio, nel saggio «Primae Veritates» (Opuscules, pp. 518—523), dove tutte le dottrine
principali della «Monadologia» sono dedotte con stringente rigore logico dalla premessa:

Semper igitur praedicatum seu consequens inest subjecto seu antecedenti, et in hoc ipso
consistit natura veritatis in universum. ... Hoc autem est in omni veritate affirmativa universalis aut
singularis, necessaria aut contingente (Ib. p. 518)."”

(*) «Pertanto il predicato o consequente inerisce sempre al soggetto o antecedente, e in cio consiste la natura della verita in generale... Cio
vale per ogni verita affermativa, universale o singolare, necessaria o contingente.»

Ovunque la mia interpretazione di Leibniz differisse da quella dei precedenti commentatori,
l'opera di Couturat forni una conferma conclusiva, dimostrando che i pochi testi
precedentemente pubblicati su cui mi ero basato avevano tutta I'importanza che avevo loro
attribuito. Ma Couturat spinse l'eterodossia oltre quanto avessi fatto io, e dove la sua
interpretazione differiva dalla mia, fu in grado di citare passaggi che sembravano decisivi. I
Principio di Ragion Sufficiente, sostiene, afferma semplicemente che ogni proposizione vera e
analitica, ed e I'esatto contrario della Legge di Contraddizione, che asserisce che ogni
proposizione analitica € vera. Anche I'Identita degli Indiscernibili € espressamente dedotta da
Leibniz dal carattere analitico di tutte le proposizioni vere; dopo averlo affermato, prosegue:



«Sequitur etiam hinc non dari posse duas res singulares solo numero differentes: utique enim oportet
rationem reddi posse cur sint diversae, quae ex aliqua in ipsis differentia petenda est» "’ (Ib. p. 519).

k . . . . . . . . , oL e
(") «Ne conseque persino che non possono esistere due cose singolari che differiscano solo numericamente; poiché deve essere possibile
fornire una ragione per cui sono diverse, che va cercata in qualche differenza tra loro.»

La logica di Leibniz era dunque, almeno nei suoi momenti pit lucidi, pitt semplice di quanto io gli
avessi attribuito. In particolare, la Legge di Ragion Sufficiente e interpretata in §14. del presente
lavoro in un modo del tutto diverso da quello di Couturat, incompatibile con i testi su cui egli si
basa e meno coerente con la logica di Leibniz. Al contempo, esistono testi abbondanti a sostegno
della visione che ho adottato. Questo e un esempio della generale dualita di Leibniz: aveva una
buona filosofia che (dopo le critiche di Arnauld) tenne per sé, e una cattiva filosofia che pubblico
in vista di fama e denaro. In cio dimostro la sua consueta acume: la sua cattiva filosofia fu
ammirata per le sue cattive qualita, mentre la sua buona filosofia, nota solo agli editori dei suoi
manoscritti, fu da loro considerata priva di valore e lasciata inedita. Ad esempio, compose nel
1686 un'opera di logica matematica, annotando a margine «hic egregie progressus sum»; ma
nessun editore prima di Couturat accetto la sua valutazione del proprio lavoro. In un altro
manoscritto, presento i diagrammi di Eulero per tutti i modi del sillogismo; in un altro ancora,
forni la formula di De Morgan: A o B = non (non A e non B). Questi sono solo esempi di risultati o
metodi, noti con i nomi di scopritori successivi, che avrebbero dovuto essere attribuiti a Leibniz,
se non fosse stato per il cattivo gusto dei suoi editori e la sua preferenza per la popolarita a buon
mercato. Penso sia probabile che, invecchiando, dimenticasse la buona filosofia che aveva tenuto
per sé, ricordando solo la versione volgarizzata con cui conquisto 'ammirazione di Principi e
(ancor piu) di Principesse. Se I'opera di Couturat fosse stata pubblicata mentre era in vita, sono
certo che I'avrebbe detestata, non per inesattezza, ma per essere indiscretamente accurata.

Sepolto tra i suoi frammenti di logica, c'e una curiosa definizione di esistenza. «Definiri potest
Existens, quod cum pluribus compatibile est quam quodlibet aliud incompatibile cum ipso» "’
(Opuscules, p. 360). E ancora, dopo aver detto «Lesistente e cio che ha essere o possibilita, e qualcosa
in piu», prosegue: «Ajo igitur Existens esse Ens quod cum plurimis compatibile est, seu Ens maxime
possibile, itaque omnia coexistentia aequae possibilia sunt» '~ (Ib. p. 376). Conseguenze strane
seguono se Leibniz intendeva questa come definizione rigorosa di «esistenza». Se cosi fosse, non
ci sarebbe stato alcun atto di Creazione: le relazioni delle essenze appartengono alle verita eterne,
ed € un problema di pura logica costruire quel mondo che contenga il maggior numero di essenze
coesistenti. Questo mondo, ne conseguirebbe, esiste per definizione, senza bisogno di alcun
Decreto Divino; inoltre, e parte di Dio, poiché le essenze esistono nella mente di Dio. Qui, come
altrove, Leibniz cadde nello Spinozismo ogni volta che si permise di essere logico; nelle sue opere
pubblicate, di conseguenza, si curo di essere illogico.

(*) «Lesistente puo essere definito come cio che & compatibile con pili cose di quanto non lo sia qualsiasi altra cosa incompatibile con esso.»

(**) «Dico quindi che l'esistente é l'ente pill compatibile con il maggior numero di cose, o l'ente massimamente possibile, cosicché tutte le cose
coesistenti sono ugualmente possibili.»

La matematica, e specialmente il calcolo infinitesimale, influenzo grandemente la filosofia di
Leibniz. Le verita che chiamiamo contingenti sono, secondo lui, quelle in cui il soggetto &



infinitamente complesso, e solo un'analisi infinitamente prolungata puo mostrare che il predicato
e contenuto nel soggetto. Ogni sostanza e infinitamente complessa, poiché ha relazioni con ogni
altra, e non esistono denominazioni puramente estrinseche, cosi che ogni relazione coinvolge un
predicato di ognuno dei termini correlati. Ne consegue che «ogni sostanza singolare include l'intero
universo nella sua nozione perfetta» (Opuscules, p. 521). Per noi, di conseguenza, le proposizioni su
particolari sostanze sono scopribili solo empiricamente; ma per Dio, che puo afferrare I'infinito,
sono analitiche quanto la proposizione «i triangoli equilateri sono triangoli>». Possiamo pero
avvicinarci indefinitamente alla conoscenza perfetta delle sostanze individuali. Cosi, parlando del
rinnegamento di Cristo da parte di San Pietro, Leibniz dice: «La questione puo essere dimostrata
dalla nozione di Pietro, ma la nozione di Pietro e completa, e quindi coinvolge infiniti, e cosi la questione
non potra mai essere portata a perfetta dimostrazione, ma ci si puo avvicinare sempre piu, affinché la
differenza sia minore di qualsiasi differenza data». Couturat commenta «la sua locuzione piuttosto
matematica, mutuata dal metodo infinitesimale» (La Logique de Leibniz, p. 213n). Leibniz e
affezionato all'analogia dei numeri irrazionali. Una questione molto simile e sorta nella piu
moderna filosofia della matematica, quella dei finitisti. Per esempio, 7 ha mai tre 7 consecutivi
nella sua espressione decimale? Fin dove si e spinta il calcolo, non e cosi. Potrebbe essere provato
in seguito che ci sono tre 7 consecutivi in un punto successivo, ma non puo essere provato che non
ci siano, poiché cio richiederebbe il completamento di un calcolo infinito. Il Dio di Leibniz
potrebbe completare la somma, e quindi conoscerebbe la risposta, ma noi non potremmo mai
conoscerla se fosse negativa. Le proposizioni su cio che esiste, nella filosofia di Leibniz,
potrebbero essere conosciute a priori se potessimo completare un'analisi infinita, ma, poiché non
possiamo, noi possiamo conoscerle solo empiricamente, sebbene Dio possa dedurle dalla logica.

All'epoca in cui scrissi «La filosofia di Leibniz», conoscevo poco della logica matematica, o della
teoria dei numeri infiniti di Georg Cantor. Ora non direi, come si dice nelle pagine seguenti, che le
proposizioni della matematica pura sono «sintetiche». Limportante distinzione e tra proposizioni
deducibili dalla logica e proposizioni non cosi deducibili; le prime possono vantaggiosamente
essere definite «analitiche», le seconde come «sintetiche». Leibniz sosteneva che, per Dio, tutte le
proposizioni sono analitiche; i logici moderni, per la maggior parte, considerano la matematica
pura come analitica, ma ritengono che tutta la conoscenza di fatti contingenti sia sintetica.

Inoltre, ora non direi: «E evidente che non ogni monade pu0 avere un corpo organico, se questo
consiste di altre monadi subordinate» (p. 150). Cio presuppone che il numero delle monadi debba
essere finito, mentre Leibniz supponeva che il numero fosse infinito. «In ogni particella
dell'universo», dice, «eé contenuto un mondo di creature infinite» (Opuscules, p. 522). Cosi e possibile
che ogni monade abbia un corpo composto da monadi subordinate, proprio come ogni frazione e
maggiore di un numero infinito di altre frazioni.

E facile costruire uno schema aritmetico che rappresenti la visione del mondo di Leibniz.
Supponiamo che a ogni monade sia assegnata una frazione propria razionale m, e che lo stato di
ogni monade al tempo ¢ sia rappresentato da m f(¢), dove f(z) & lo stesso per tutte le monadi. C'é
allora una corrispondenza, in ogni dato momento, tra due monadi qualsiasi e anche tra una
monade qualsiasi e l'universo: possiamo cosi dire che ogni monade rispecchia il mondo e
rispecchia anche ogni altra monade. Potremmo supporre che il corpo della monade il cui numero



& m sia quelle monadi i cui numeri sono potenze di m. Il numero m puo essere preso come misura
dell'intelligenza della monade; poiché m e una frazione propria, le sue potenze sono minori di m, e
quindi il corpo di una monade consiste di monadi inferiori. Tale schema e ovviamente solo
illustrativo, ma serve ad ammettere che 'universo di Leibniz e logicamente possibile. Le sue
ragioni per supporlo attuale, tuttavia, poiché dipendono dalla logica soggetto-predicato, non sono
tali da poter essere accettate da un logico moderno. Inoltre, come si argomenta nelle pagine
seguenti, la logica soggetto-predicato, presa rigorosamente, come fece Leibniz, e incompatibile
con la pluralita delle sostanze.

Eccetto per i punti menzionati sopra, le mie opinioni sulla filosofia di Leibniz sono ancora quelle
che sostenevo nel 1900. La sua importanza come filosofo e diventata piu evidente di quanto non
fosse a quella data, grazie alla crescita della logica matematica e alla simultanea scoperta dei suoi
manoscritti su tale argomento e su argomenti affini. La sua filosofia del mondo empirico e ora
solo una curiosita storica, ma nel regno della logica e dei principi della matematica molti dei suoi
sogni sono stati realizzati, e si sono dimostrati infine piu che fantastiche immaginazioni, come
sembravano a tutti i suoi successori fino al presente.

Settembre 1937

Prefazione alla prima edizione

La storia della filosofia € uno studio che si propone due obiettivi alquanto diversi, dei quali il
primo e principalmente storico, mentre il secondo e principalmente filosofico. Da cio deriva che,
dove cerchiamo storia della filosofia, troviamo piuttosto storia e filosofia. Questioni riguardanti
l'influenza dei tempi o di altri filosofi, riguardanti lo sviluppo del sistema di un filosofo e le cause
che suggerirono le sue idee principali—tutte queste sono veramente storiche: richiedono per la
loro risposta una conoscenza considerevole dell'educazione prevalente, del pubblico a cui era
necessario appellarsi e degli eventi scientifici e politici del periodo in questione. Ma si puo
dubitare fino a che punto gli argomenti trattati in opere dove questi elementi predominano
possano essere propriamente chiamati filosofici. C'e una tendenza—che il cosiddetto spirito
storico ha grandemente aumentato—a prestare cosi tanta attenzione alle relazioni tra filosofie
che le filosofie stesse sono trascurate. Filosofie successive possono essere confrontate, come
confrontiamo forme successive di un motivo o disegno, con poca o nessuna considerazione per il
loro significato: un'influenza puo essere stabilita da prove documentarie, o dall'identita di frase,
senza alcuna comprensione dei sistemi le cui relazioni causali sono in discussione. Ma rimane
sempre un atteggiamento puramente filosofico verso i filosofi precedenti—un atteggiamento in
cui, senza riguardo a date o influenze, cerchiamo semplicemente di scoprire quali sono i grandi
tipi di filosofie possibili, e ci guidiamo nella ricerca investigando i sistemi sostenuti dai grandi
filosofi del passato. C'e ancora, in questa indagine—che ¢, dopo tutto, forse la pit importante delle
questioni storiche—il problema riguardante le effettive opinioni del filosofo che deve essere
investigato. Ma queste opinioni sono ora esaminate in uno spirito diverso. Quando indaghiamo
sulle opinioni di un filosofo veramente eminente, & probabile che queste opinioni formino, nel
complesso, un sistemna strettamente connesso, e che, imparando a comprenderle, acquisiremo noi



stessi conoscenza di importanti verita filosofiche. E poiché le filosofie del passato appartengono a
uno o a un altro di pochi grandi tipi—tipi che ai nostri giorni ricorrono perpetuamente—
possiamo imparare, esaminando il pitl grande rappresentante di qualsiasi tipo, quali siano i
fondamenti di tale filosofia. Possiamo persino imparare, osservando le contraddizioni e le
incoerenze dalle quali nessun sistema finora proposto ¢ libero, quali siano le obiezioni
fondamentali al tipo in questione, e come queste obiezioni possano essere evitate. Ma in tali
indagini il filosofo non ¢ piu spiegato psicologicamente: € esaminato come il sostenitore di cio che
ritiene essere un corpo di verita filosofica. Con quale processo di sviluppo egli giunse a questa
opinione, sebbene di per sé una questione importante e interessante, € logicamente irrilevante
per I'indagine su quanto l'opinione stessa sia corretta; e tra le sue opinioni, quando queste sono
state accertate, diventa desiderabile potare quelle che sembrano incoerenti con le sue dottrine
principali, prima che quelle dottrine stesse siano sottoposte a un esame critico. Verita e falsita
filosofiche, in breve, piuttosto che fatti storici, sono cio che principalmente richiede la nostra
attenzione in questa indagine.

E questo ultimo compito, e non quello pill strettamente storico, che mi sono sforzato di svolgere
nei confronti di Leibniz. Il compito storico e stato svolto ammirevolmente da altri, in particolare
dal Professor Stein, in opere a cui non ho nulla da aggiungere; ma il compito piu filosofico sembra
essere ancora incompiuto. Leccellente resoconto di Erdmann su Leibnitz nella sua storia piu
ampia (1842), da cui ho imparato pit che da qualsiasi altro commento, fu scritto ignorando le
lettere a Arnauld e molto altro materiale importante pubblicato dopo la data dell'edizione di
Leibnitz (1840) di Erdmann. E da allora, la visione tradizionale del sistema del nostro filosofo
sembra essere stata cosi profondamente radicata nelle menti dei commentatori che I'importanza
di nuovi manoscritti non e stata, credo, debitamente riconosciuta. Dillmann, € vero, ha scritto un
libro il cui obiettivo e simile a quello del presente lavoro, e ha enfatizzato—giustamente a mio
avviso—il pericolo di ottenere le nostre opinioni su Leibniz dalla Monadologia. Ma si puo dubitare
che Dillmann abbia avuto successo nel comprendere il significato di Leibniz tanto quanto nel
padroneggiare il testo dei suoi scritti.

Alcune osservazioni personali possono spiegare perché ritengo che un libro su Leibniz non sia del
tutto ingiustificato. Nel trimestre primaverile del 1899 tenni un ciclo di lezioni sulla Filosofia di
Leibniz al Trinity College di Cambridge. Preparando queste lezioni, dopo aver letto la maggior
parte dei commentatori standard e i trattati piu significativi di Leibniz, mi trovavo ancora
completamente al buio riguardo ai fondamenti che lo avevano portato a molte delle sue opinioni.
Perché pensava che le monadi non possano interagire; come si convinse dell'Identita degli
Indiscernibili; cosa intendesse con la legge della Ragione Sufficiente—queste e molte altre
domande sembravano richiedere una risposta, ma non ne trovavo alcuna. Sentivo—come molti
altri hanno sentito—che la Monadologia fosse una sorta di fiaba fantastica, coerente forse, ma del
tutto arbitraria. A questo punto lessi il Discours de Métaphysique e le lettere ad Arnauld.
Improvvisamente un fiume di luce si riverso su tutti i recessi pit intimi dell'edificio filosofico di
Leibniz. Vidi come erano state poste le sue fondamenta e come la sovrastruttura ne fosse sorta.
Apparve che questo sistema apparentemente fantastico poteva essere dedotto da poche premesse
semplici, che, se non per le conclusioni che Leibniz ne aveva tratto, molti, se non la maggior



parte, dei filosofi sarebbero stati disposti ad ammettere. Non sembro irragionevole sperare che i
passaggi che mi erano sembrati illuminanti lo sarebbero stati anche per altri. Ho quindi, in cio
che segue, iniziato con le dottrine contenute in questi passaggi e mi sono sforzato per quanto
possibile di presentare la teoria delle monadi come una deduzione rigorosa da un piccolo numero
di premesse. La monade appare cosi non all'inizio dell'esposizione, ma dopo una lunga catena
preliminare di ragionamenti. E si deve, penso, riconoscere che, se questa ricostruzione e corretta,
il valore di Leibniz come filosofo € molto maggiore di quanto emergerebbe dalle esposizioni
consuete.

Ho aggiunto un’Appendice di estratti classificati, in cui mi sono proposto di includere almeno
un'affermazione definitiva, ovunque se ne potesse trovare una, su ogni punto della filosofia di
Leibniz. Sui punti controversi, o su quelli in cui e incoerente, ho generalmente fornito diverse
citazioni. Ho indicato la data di un passaggio ogni volta che non e posteriore al 1686, 0 sembra
importante per qualche altro motivo. I passaggi citati nel testo sono generalmente riportati nel
paragrafo corrispondente dell’Appendice, tranne quando sono gia stati riferiti e citati in un
paragrafo precedente; ma i passaggi citati nel testo generalmente non sono ripetuti
nell’Appendice. Per comodita di consultazione, ho creato un indice dell’Appendice, in modo che
qualsiasi passaggio in essa contenuto possa essere trovato immediatamente tramite il
riferimento. Ho tradotto tutti i passaggi citati e non ho dato per scontata alcuna conoscenza di
una lingua straniera. Ho anche cercato di non presupporre alcuna conoscenza precedente di
Leibniz oltre a quanto si puo ottenere dalle eccellenti traduzioni di Mr. Latta. Nel citare passaggi
da lui tradotti, ho generalmente seguito la sua traduzione; ma ho solitamente trovato necessario
correggere le traduzioni di Mr. Duncan e Mr. Langley. Citando dagli scritti contro Clarke, ho
seguito la traduzione di Clarke quando non e gravemente inaccurata.

Devo ringraziare Mr. G. E. Moore, del Trinity College di Cambridge, per aver letto le bozze e per i
molti preziosi suggerimenti, cosi come per il serio lavoro di revisione di tutte le traduzioni dal
latino, sia nel testo che nell'appendice. Devo anche ringraziare il Professor James Ward per aver
letto una parte del lavoro in manoscritto e per diverse importanti critiche.

Settembre 1900.
Abbreviazioni

G. Die philosophischen Schriften von G. W. Leibniz, herausgegeben von C. J. Gerhardt.
Berlin, 1875—90.

G. M. Leibnizens mathematische Schriften, herausgegeben von C. J. Gerhardt, Halle, 1850—
63.

F.deC. Réfutation inédite de Spinoza par Leibniz, précédée d’un mémoire par A. Foucher de
Careil. Paris, 1854.

D. The Philosophical Works of Leibnitz, with notes by George Martin Duncan. New

Haven, 1890.



N. E.

o s W N

10.
11.
12.

13.
14.
15.

Leibniz: The Monadology and other philosophical writings, translated, with
introduction and notes, by Robert Latta. Oxford, 1898.

New Essays concerning human understanding by Gottfried Wilhelm Leibnitz, together
with an Appendix consisting of some of his shorter pieces, translated by Alfred Gideon
Langley. New York and London, 1896.

Indice

Capitolo I.

Premesse di Leibniz

Perché Leibniz non scrisse mai un magnum opus
Funzioni del commentatore su Leibniz

Due tipi di incoerenza nella sua filosofia

Le sue premesse

Struttura del presente lavoro

Influenze che formarono le opinioni di Leibniz

Capitolo II.

Proposizioni Necessarie e Legge di Non Contraddizione

La filosofia di Leibniz inizia con un'analisi delle proposizioni
Schema dell'argomentazione logica di Leibniz

Questioni sollevate da questa argomentazione

Tutte le proposizioni sono riducibili alla forma soggetto-predicato?
Proposizioni analitiche e sintetiche

Necessita e contingenza

Capitolo III.
Proposizioni Contingenti e Legge della Ragione Sufficiente
L'ambito dei giudizi contingenti in Leibniz

Significato del principio di ragione sufficiente

La sua relazione con la legge di non contraddizione



Capitolo 1V,

I1 Concetto di Sostanza

16. Visioni cartesiane e spinoziane sulla sostanza

17. Il significato di sostanza in Leibniz

18.  Ilsignificato di attivita

19. Connessione tra attivita e ragione sufficiente

20.  Gli stati di una sostanza formano una serie causale

21. In cosa differisce una sostanza dalla somma dei suoi predicati?

22.  Relazione del tempo con la nozione di sostanza in Leibniz

Capitolo V.

L'Identita degli Indiscernibili e la Legge di Continuita. Possibilita e
Compossibilita

23.  Significato dell'Identita degli Indiscernibili
24. Il principio necessario, ma non premessa della filosofia di Leibniz
25. La prova di Leibniz del principio é valida?

26.  Ogni sostanza ha infiniti predicati. Connessione con la contingenza e I'identita degli
indiscernibili

27. La Legge di Continuita: tre forme di continuita sostenute da Leibniz
28.  Fondamenti della Legge di Continuita

29.  Possibilita e compossibilita

30.  Proprieta comuni a tutti i mondi possibili

31 I tre tipi di necessita

Capitolo VI.

Perché Leibniz Credette in un Mondo Esterno?

32. Leibniz accetto la materia come dato

33. Lesistenza del mondo esterno ha solo "certezza morale”

Capitolo VII.

L.a Filosofia della Materia



34,
35.
36.

37.

38.
30.
40.

4].

42.
43,
Ly,
45,
46.

47.

48.
49,
50.

(a) Come Risultato dei Principi della Dinamica

Laffidabilita generale della percezione e una premessa della filosofia di Leibniz

Vari significati di materia e corpo

Relazione tra Dinamica Leibniziana e Cartesiana
L'essenza della materia non e I'estensione

Significato di materia prima nella Dinamica di Leibniz
Materia secunda

Il concetto di forza e la legge d'inerzia

Forza e moto assoluto

Fondamenti metafisici per assumere la forza
Argomento dinamico per la pluralita delle serie causali
Tre tipi di teoria dinamica confusi da Leibniz

Le sue ragioni contro gli atomi estesi

Contro il vuoto

E contro I'azione a distanza

La forza come conferitrice d'individualita

Forza primitiva e derivata

Antinomia della causalita dinamica

Capitolo VIII

La Filosofia della Materia (Continua)

(b) Per spiegare continuita ed estensione

Devono esistere sostanze semplici, poiché vi sono composti

Lestensione, distinta dallo spazio, e il punto di partenza di Leibniz

53.
54.

55.

56.

L'estensione significa ripetizione

Quindi l'essenza di una sostanza non puo essere l'estensione, poiché una sostanza

deve essere una vera unita
I tre tipi di punto. Sostanze non materiali

Il moto é fenomenico, sebbene la forza sia reale

Capitolo IX.

I1 Labirinto del Continuo



57.

58.
59.
60.

61.

62.
63.
64.

Difficolta riguardo ai punti

Affermazione dell'infinito attuale e negazione del numero infinito

La continuita in un senso negata da Leibniz

In numero, spazio e tempo, il tutto precede la parte

Spazio e tempo, per Leibniz, puramente relazionali

Sintesi dell'argomentazione dal continuo alle monadi

Poiché gli aggregati sono fenomenici, non esiste realmente un numero di monadi

Difficolta di questa visione

Capitolo X.

La Teoria dello Spazio e del Tempo e la sua Relazione con il Monadismo

65.
66.

67.

68.
69.
70.

71.

72.
73.

4.

75.
76.

71

78.
79.

Ragioni per cui una filosofia della sostanza deve negare la realta dello spazio
Argomentazioni di Leibniz contro la realta dello spazio

La teoria della posizione in Leibniz

La relazione delle monadi con lo spazio: una difficolta fondamentale del monadismo
Le prime opinioni di Leibniz su questo argomento

Le sue opinioni intermedie

Le sue opinioni successive

Tempo e cambiamento

I monadismi adottano una visione asimmetrica delle relazioni di spazio e tempo con le
cose

Leibniz sostenne confusamente una controparte oggettiva di spazio e tempo

Capitolo XI.

L.a Natura delle Monadi in Generale

Percezione

Appetizione

La percezione non e dovuta all'azione del percepito sul percipiente
La critica di Lotze a questa visione

L'armonia prestabilita

Capitolo XII.



80.
81.
82.
83.
84.
85.
86.
87.
88.
89.
90.
o1.
92.
93.
94.

95.
96.
97.

98.
99.

100.

101.

102.
103.

Anima e Corpo

Le relazioni tra monadi saranno d'ora in poi considerate
Visioni cartesiane e spinoziane delle relazioni tra Anima e Corpo
Schema della visione di Leibniz

Le tre classi di monadi

Attivita e passivita

Perfezione e chiarezza della percezione

Materia prima come elemento in ogni monade

Materia prima fonte di finitezza, pluralita e materia

E dell'interconnessione delle monadi

Due teorie su anima e corpo in Leibniz

Prima teoria

Seconda teoria

Il vinculum substantiale

La seconda teoria da respingere

Preformazione

Capitolo XIII.

Percezione Confusa e Inconscia

Due tipi di differenze tra monadi
Stati mentali inconsci

Percezioni confuse e minute

Capitolo XIV.

[.a Teoria della Conoscenza di Leibniz

Cosa significa teoria della conoscenza

Idee e verita innate

I Nuovi Saggi incoerenti con la metafisica di Leibniz
Difficolta riguardo alle idee innate

Distinzione tra senso e intelletto

La qualita delle idee



104.
105.

106.
107.
108.
109.

110.
111.
112.
113.
114.
115.
116.
117.

118.
119.

120.

121.

122.
123.
124.

Definizione

L.a Characteristica Universalis

Capitolo XV.

Le prove dell'esistenza di Dio

Quattro prove ammesse da Leibniz
L'argomento ontologico

Prova che l'idea di Dio e possibile
L'argomento cosmologico

Obiezioni a questo argomento
Largomento dalle verita eterne

La sua debolezza

Relazione tra conoscenza e verita
Argomento dell'armonia prestabilita
Obiezioni a questo argomento
Inconsistenze derivanti dalla fede in Dio di Leibniz

La bonta di Dio

Capitolo XVI.
L'Etica di Leibniz

Liberta e determinismo

Psicologia della volonta e del piacere

Peccato

Significato di bene e male: tre tipi di ciascuno

Il male metafisico fonte degli altri due tipi
Connessione con la dottrina dei giudizi analitici

I regni della natura e della grazia



Capitolo I

Premesse di Leibniz

Perché Leibniz non scrisse mai un magnum opus

La filosofia di Leibniz, sebbene mai presentata al mondo come un insieme sistematico, dimostra
tuttavia, a un esame attento, di essere un sistema insolitamente completo e coerente. Poiché il
metodo per studiare le sue opinioni deve dipendere in larga misura dal suo modo di presentarle,
sembra essenziale dire qualcosa, per quanto breve, sul suo carattere e le sue circostanze, e sui
modi di valutare quanto un dato lavoro rappresenti le sue vere opinioni.

Le ragioni per cui Leibniz non incarno il suo sistema in un'opera grandiosa non vanno ricercate
nella natura di quel sistema. Al contrario, si sarebbe prestato molto meglio della filosofia di
Spinoza alla deduzione geometrica a partire da definizioni e assiomi. La spiegazione del suo
modo di scrivere va cercata nel carattere e nelle circostanze dell'uomo, non nelle sue teorie. Per
tutto cio che scriveva sembra aver avuto bisogno di uno stimolo immediato, un incentivo vicino e
pressante. Per compiacere un principe, confutare un filosofo rivale o sfuggire alle censure di un
teologo, avrebbe fatto qualsiasi fatica. A tali motivi dobbiamo la Théodicée, i Principi della natura
e della grazia'”, i Nuovi saggi e le Lettere ad Arnauld. Ma per il solo scopo espositivo sembra aver
avuto poco interesse. Poche delle sue opere sono prive di riferimenti a qualche persona specifica,
e quasi tutte sono piu preoccupate di persuadere i lettori che di fornire gli argomenti piu validi.
Questo desiderio di persuasivita deve essere sempre tenuto presente nella lettura delle opere di
Leibniz, poiché lo porto a dare rilievo ad argomenti popolari e pittoreschi a scapito delle ragioni
piu solide che seppelli in scritti pit oscuri. Per questo motivo troviamo spesso la migliore
esposizione del suo pensiero su qualche punto in brevi scritti scoperti tra i suoi manoscritti e
pubblicati per la prima volta da studiosi moderni, come Erdmann o Gerhardt. In questi scritti
troviamo, di regola, molta meno retorica e molta piu logica che nei suoi manifesti pubblici, che
danno una concezione molto inadeguata della sua profondita e acutezza filosofica.

Un'altra causa che contribui alla dissipazione delle sue immense energie fu la necessita di
soddisfare i suoi principeschi datori di lavoro. In giovane eta, rifiuto una cattedra all'Universita di
Altdorf"’ e deliberatamente preferi una carriera cortigiana a una accademica. Sebbene questa
scelta, portando ai suoi viaggi in Francia e Inghilterra e facendolo conoscere i grandi uomini e le
grandi idee della sua epoca, abbia avuto certamente un risultato utilissimo, porto alla fine a
un'indebita deferenza per i principi e a un deplorevole spreco di tempo nel tentativo di
compiacerli. Sembra essersi ritenuto ampiamente compensato delle faticose ricerche sulla
genealogia dell'illustre Casato di Hannover dalle opportunita che tali ricerche offrivano per la
frequentazione dei grandi. Ma le fatiche e le compensazioni assorbirono entrambe tempo,
privandolo del tempo libero che avrebbe potuto essere dedicato alla composizione di un magnum



opus. Cosi ambizione, versatilita e desiderio di influenzare uomini e donne particolari si
combinarono per impedire a Leibniz di rendere giustizia a se stesso in un'esposizione coerente
del suo sistema.

(2) Guhrauer, Leibnitz: Eine Biographie, Vol. 1 p. 44.

Funzioni del commentatore su Leibniz

A causa di questa negligenza, le funzioni del commentatore diventano subito piu ardue e piu
importanti che nel caso della maggior parte dei filosofi. Cio che e innanzitutto richiesto a un
commentatore € tentare una ricostruzione del sistema che Leibniz avrebbe dovuto scrivere:
scoprire qual € I'inizio e qual ¢ la fine delle sue catene di ragionamento, mostrare le
interconnessioni delle sue varie opinioni e completare dai suoi altri scritti i nudi profili di opere
come la Monadologia o il Discorso di metafisica. Questo tentativo inevitabile ma alquanto
ambizioso costituisce una parte, forse la principale, del mio scopo nel presente lavoro. Realizzarlo
soddisfacentemente sarebbe quasi impossibile, e la sua necessita e la mia unica scusa per il
tentativo. Poiché desidero presentare un insieme coerente, mi sono limitato, per quanto possibile,
alle opinioni mature di Leibniz, alle opinioni, cioe, che egli sostenne, con lievi modifiche, da
gennaio 1686 fino alla sua morte nel 1716. Le sue opinioni precedenti e l'influenza di altri filosofi
sono state considerate solo nella misura in cui sembravano essenziali per la comprensione del suo
sisterna finale.

Ma, oltre allo scopo puramente storico, il presente lavoro mira anche, se possibile, a gettare luce
sulla verita o falsita delle opinioni di Leibniz. Esposte le opinioni effettivamente sostenute,
difficilmente possiamo evitare di considerare quanto siano reciprocamente coerenti, e dunque -
poiché l'errore filosofico appare principalmente sotto forma di incoerenza - quanto fossero vere le
opinioni sostenute. Infatti, dove c'é incoerenza, una mera esposizione deve indicarla, poiché, in
generale, possono trovarsi nell'autore passaggi che sostengono ciascuna di due opinioni opposte.
Cosi, a meno che lI'incoerenza non venga segnalata, qualsiasi interpretazione del significato del
filosofo potrebbe essere confutata con le sue stesse parole. Esposizione e critica, pertanto, sono
quasi inseparabili, e ciascuna, credo, soffre molto del tentativo di separazione.

Due tipi di incoerenza nella sua filosofia

Sosterro che la filosofia di Leibniz contiene inconsistenze di due tipi. Uno di questi tipi e
facilmente rimovibile, mentre 'altro e essenziale per qualsiasi filosofia che assomigli a quella
della Monadologia. Il primo tipo nasce esclusivamente dalla paura di ammettere conseguenze
scioccanti per le opinioni prevalenti al tempo di Leibniz—come il mantenimento del peccato e
I'argomento ontologico per l'esistenza di Dio. Dove si trovano tali inconsistenze, noi, che non
dipendiamo dal favore dei principi, possiamo semplicemente trarre le conseguenze che Leibniz
evito. E quando avremo fatto cio, scopriremo che la filosofia di Leibniz deriva quasi interamente
da un piccolo numero di premesse. La prova che il suo sistermna segue correttamente e
necessariamente da queste premesse € 'evidenza dell'eccellenza filosofica di Leibniz e del



contributo permanente che diede alla filosofia. Ma e nel corso di questa deduzione che
diventiamo consapevoli della seconda e pit grande classe di inconsistenze. Le premesse stesse,
sebbene a prima vista compatibili, si riveleranno, nel corso dell'argomentazione, portare a
risultati contraddittori. Siamo quindi costretti a ritenere che una o piti premesse siano false.
Cerchero di dimostrarlo dalle stesse parole di Leibniz e di fornire motivi per decidere, almeno in
parte, quali delle sue premesse siano errate. In questo modo possiamo sperare, esaminando un
sisterna cosi attento e approfondito come il suo, di stabilire conclusioni filosofiche indipendenti
che, senza la sua abilita nel trarre deduzioni, sarebbero state molto difficili da scoprire.

Le sue premesse

Le principali premesse della filosofia di Leibniz mi sembrano essere cinque. Alcune di queste
furono da lui esplicitamente stabilite, mentre altre erano cosi fondamentali che egli ne era appena
consapevole. Enumerero ora queste premesse e cerchero di mostrare, nei capitoli successivi, come
il resto del pensiero di Leibniz ne derivi. Le premesse in questione sono le seguenti:

I. Ogni proposizione ha un soggetto e un predicato.

II. Un soggetto puo avere predicati che sono qualita esistenti in vari momenti. (Un tale soggetto
e chiamato sostanza.)

I1I. Le proposizioni vere che non asseriscono esistenza in tempi particolari sono necessarie e
analitiche, ma quelle che asseriscono esistenza in tempi particolari sono contingenti e
sintetiche. Queste ultime dipendono da cause finali.

IV. L'To e una sostanza.

V. La percezione fornisce conoscenza di un mondo esterno, cioe di enti esistenti oltre a me
stesso e ai miei stati.

L'obiezione fondamentale alla filosofia di Leibniz risultera essere l'inconsistenza della prima
premessa con la quarta e la quinta; e in questa inconsistenza troveremo un'obiezione generale al
monadismo.

Struttura del presente lavoro

Lo svolgimento del presente lavoro sara il seguente: I capitoli IL.—V. discuteranno le conseguenze
delle prime quattro premesse sopra menzionate e mostreranno come portino all'intero, o quasi,
delle proposizioni necessarie del sistema. I capitoli VI.—XI. riguarderanno la prova e la
descrizione del monadismo di Leibniz, per quanto indipendente da cause finali e dall'idea del
bene. I rimanenti capitoli prenderanno in considerazione questi aspetti e discuteranno Anima e
Corpo, la dottrina di Dio e I'Etica. In questi ultimi capitoli scopriremo che Leibniz non mostra piu
grande originalita, ma tende, con lievi alterazioni di fraseologia, ad adottare (senza
riconoscimento) le opinioni del vituperato Spinoza. Troveremo anche molte pit inconsistenze
minori rispetto alla parte precedente del sistema, dovute principalmente al desiderio di evitare le



empieta del Giudeo Ateo e le empieta ancora maggiori a cui la logica di Leibniz avrebbe dovuto
condurlo. Pertanto, sebbene gli argomenti trattati negli ultimi cinque capitoli occupino gran parte
degli scritti di Leibniz, sono meno interessanti e saranno trattati pitt brevemente delle parti
precedenti e pit originali del suo ragionamento. A cio si aggiunge la ragione che gli argomenti
sono meno fondamentali e meno difficili di quelli dei capitoli precedenti.

Influenze che formarono le opinioni di Leibniz

Le influenze che contribuirono a formare la filosofia di Leibniz non sono direttamente rilevanti
per lo scopo del presente lavoro e sono state, inoltre, trattate molto meglio dai commentatori'”’
rispetto all'effettiva esposizione del suo sistema finale. Tuttavia, alcune parole su questo
argomento potrebbero non essere fuori luogo. Quattro scuole filosofiche successive sembrano
aver contribuito alla sua formazione; in tutte trovo qualcosa di buono e da ciascuna, senza essere
mai un mero discepolo, derivo parte delle sue vedute. In questa misura, fu un eclettico; ma differi
dal solito tipo di eclettico per la sua capacita di trasmettere cio che prese in prestito e di formare,
alla fine, un insieme singolarmente armonioso. Le quattro influenze successive furono: la
Scolastica, il Materialismo, il Cartesianesimo e lo Spinozismo. A queste dovremmo aggiungere
uno studio accurato, in un periodo critico, di alcuni dei Dialoghi di Platone.

(3) Cfr. in particolare Guhrauer, Leibnitz: Eine Biographie, Breslavia, 1846; Stein, Leibniz und Spinoza, Berlino, 1890; Selver,
Entwicklungsgang der Leibnizschen Monadenlehre, Lipsia, 1885; Tonnies, Leibniz und Hobbes, Phil. Monatshefte, Vol. xxiii.;
Trendelenburg, Historische Beitrdge, Vol. ii., Berlino, 1855.

Leibniz fu educato nella tradizione scolastica, allora ancora intatta nella maggior parte delle
universita tedesche. Acquisi una conoscenza competente degli scolastici e dell'Aristotele
scolastico'”’, fin da ragazzo; e nella sua tesi di laurea, De Principio Individui, scritta nel 1663,
utilizzava ancora il linguaggio e i metodi della scolastica.

nell'originale. Cfr. Stein, op. cit. p. 163 e segg.

Ma gia due anni prima di questo periodo (se si devono credere i suoi successivi ricordi), si era
emancipato da cio che chiamava le <scuole triviali>""', dedicandosi al materialismo matematico del
tempo. Gassendi e Hobbes cominciarono ad attirarlo, e continuarono (sembrerebbe) a influenzare
notevolmente le sue speculazioni fino al suo importantissimo viaggio a Parigi. A Parigi (con due
brevi visite in Inghilterra) visse dal 1672 al 1676, dove entro in contatto, pit intimamente di quanto
avrebbe potuto in Germania, con il Cartesianesimo sia in matematica che in filosofia — con
Malebranche, con Arnauld il teologo giansenista, con Huygens, con Robert Boyle, e con
Oldenburg, segretario della Royal Society. Intrattenne corrispondenza con questi uomini, e
tramite Oldenburg alcune lettere (fonte di 150 anni di controversie ') passarono tra lui e Newton.
Fu durante il suo soggiorno a Parigi che invento il Calcolo Infinitesimale, acquisendo
quell'ampiezza di sapere e quella familiarita con I'intera repubblica delle lettere che in seguito lo
caratterizzarono. Ma fu solo al ritorno da Parigi che conobbe il piti grande uomo della
generazione precedente. Trascorse circa un mese del 1676 all’Aja, apparentemente in costante



rapporto con Spinoza; discusse con lui le leggi del moto e la prova dell'esistenza di Dio, e ottenne
di vedere parte (almeno) dell'Etica manoscritta'”. Quando I'Etica fu pubblicata postuma poco
dopo, Leibniz ne annoto i contenuti, dedicando senza dubbio attenta riflessione alle sue
dimostrazioni. Dei suoi pensieri negli anni seguenti, fino al 1684 o addirittura al 1686 (poiché i
Pensieri sulla Conoscenza, Verita e Idee trattano solo un argomento specifico), rimangono solo
lievi tracce, ed e probabile che, come Kant negli anni dal 1770 al 1781, fosse troppo incerto per
poter scrivere molto. Lesse certamente Platone ”’, e desidero certamente confutare Spinoza.
Comunque sia, all'inizio del 1686 aveva formulato la sua nozione di sostanza individuale, e
perfezionato sufficientemente la sua filosofia da inviare ad Arnauld quella che forse e la migliore
esposizione che mai ne scrisse — intendo il Discours de Métaphysique (G. IV. 427-463). Con
questo e le lettere ad Arnauld inizia la sua filosofia matura; e non solo l'inizio temporale, ma
anche quello logico €, a mio avviso, da ricercare qui. Largomento che costituisce l'inizio logico e
fornisce la definizione di sostanza si trovera nei quattro capitoli seguenti.

(5) Guhrauer, Leibnitz, Vol. 1, pp. 25, 26; G. II1. 606.

(6) Queste lettere, secondo gli amici di Newton, avrebbero dato a Leibniz 'opportunita di plagiare il Calcolo — accusa ora nota per
essere assolutamente infondata.

(7) Cfr. Stein, Leibniz und Spinoza, Cap. IV.
(8) Cfr. Stein, op. cit. p. 119.



Capitolo II

Proposizioni Necessarie e Legge di Non
Contraddizione

La filosofia di Leibniz inizia con un'analisi delle proposizioni

Che ogni filosofia solida debba iniziare con un'analisi delle proposizioni e una verita forse troppo
evidente per richiedere una prova. Che la filosofia di Leibniz sia iniziata con tale analisi € meno
evidente, ma sembra non meno vero. Il sistema che mantenne poi uniformemente fu completato,
in tutti gli aspetti essenziali, all'inizio del 1686. Nei suoi scritti di quell'anno, quando le basi delle
sue nuove opinioni erano ancora fresche nella sua mente, compare un argomento di grande
importanza, derivato, come egli stesso afferma (G. II. 73), dalla natura generale delle proposizioni,
e capace, a suo avviso, di stabilire da solo il resto del suo sistema, ammessa la pluralita delle
sostanze. Questo argomento si trova nelle lettere ad Arnauld, nel Discours de Métaphysique,
scritto per Arnauld nel gennaio 1686 (G. IV. 427-463) ', e in un breve scritto senza data, intitolato
Specimen Inventorum de Admirandis naturae generalis arcanis (G. VII. 309-318). Sebbene lo
stesso ragionamento non compaia esplicitamente, per quanto ne so, in altri passaggi, e spesso
suggerito'”’, ed e I'unico in grado di spiegare perché Leibniz sostenesse che le sostanze non
interagiscono. Che Leibniz non abbia ripetuto, nelle opere pubblicate, questo puro argomento
logico, si spiega, considerando la sua abitudine invariabile di scegliere le ragioni piu adatte a
convincere i lettori, con un passaggio in una delle sue lettere ad Arnauld (G. IL. 73, 74). «Mi
aspettavo», scrive, «che l'argomento tratto dalla natura generale delle proposizioni facesse qualche
impressione sulla tua mente; ma confesso anche che poche persone sono capaci di apprezzare tali verita
astratte, e che forse nessuno tranne te ne avrebbe percepito cosi facilmente la forza.» Sappiamo,
tuttavia, che Leibniz espresse spesso l'intenzione di pubblicare la sua corrispondenza con
Arnauld (G. IL. 10), e deve, di conseguenza, aver considerato questa corrispondenza come
un'espressione adeguata delle sue opinioni filosofiche. Non c'e dunque motivo di supporre che,
dopo la data di queste lettere, le sue vedute su punti fondamentali abbiano subito alterazioni serie.

(1) Cfr. G. II. 11 segg.; anche IV. 409, 410.
(2) ad es. L. 326; G. IV. 496.

Largomento in questione, la cui esame occupera il presente e i tre capitoli seguenti, fornisce
l'intera, o quasi, parte necessaria della filosofia di Leibniz — cioe le proposizioni che sono vere in
tutti i mondi possibili. Per ottenere inoltre le proposizioni che descrivono il mondo attuale,
abbiamo bisogno della premessa che la percezione dia conoscenza di un mondo esterno, da cui
seguono lo spazio, la materia e la pluralita delle sostanze. Questa premessa e derivata,
apparentemente, da nient'altro che il senso comune, e con la sua introduzione, nel Capitolo VI.,
passeremo a una nuova divisione della filosofia di Leibniz. Ma poiché il significato di sostanza e
logicamente precedente alla discussione sulla pluralita o le percezioni delle sostanze, e chiaro che



I'argomento attuale, da cui deriva il significato di sostanza, deve prima essere esposto ed
esaminato. Esporro prima brevemente I'argomento, per poi procedere a illustrarne in dettaglio le
varie parti.

Schema dell'argomentazione logica di Leibniz

Ogni proposizione € in definitiva riducibile a una che attribuisce un predicato a un soggetto. In
qualsiasi proposizione di questo tipo, a meno che I'esistenza non sia il predicato in questione, il
predicato e in qualche modo contenuto nel soggetto. Il soggetto e definito dai suoi predicati e
sarebbe un soggetto diverso se questi fossero diversi. Cosi ogni giudizio vero di soggetto e
predicato e analitico — cioe il predicato fa parte della nozione del soggetto — a meno che non sia
affermata un'esistenza attuale. L'esistenza, sola tra i predicati, non e contenuta nelle nozioni dei
soggetti che esistono. Quindi le proposizioni esistenziali, tranne nel caso dell'esistenza di Dio,
sono sintetiche, cioe non ci sarebbe contraddizione se i soggetti che effettivamente esistono non
esistessero. Le proposizioni necessarie sono quelle analitiche, e le proposizioni sintetiche sono
sempre contingenti.

Quando molti predicati possono essere attribuiti a uno stesso soggetto, mentre questo soggetto
non puo essere reso predicato di alcun altro soggetto, allora il soggetto in questione e chiamato
sostanza individuale. Tali soggetti implicano, sub ratione possibilitatis, un riferimento all'esistenza
e al tempo; sono enti possibili e possiedono predicati che esprimono i loro stati in momenti
diversi. Tali predicati sono detti predicati contingenti o concreti, e hanno la peculiarita che
nessuno di essi segue analiticamente da altri, come razionale segue da umano. Cosi, quando un
soggetto e definito mediante un certo numero di tali predicati, non c'e contraddizione nel
supporlo privo dei rimanenti. Tuttavia, nel soggetto che possiede questi predicati, essi sono tutti
contenuti, cosicché una conoscenza perfetta del soggetto ci permetterebbe di dedurre tutti i suoi
predicati. Inoltre, esiste una connessione, sebbene non necessaria, tra i vari predicati concreti; le
successioni hanno ragioni, sebbene queste inclinino senza necessitare. Lesigenza di tali ragioni e
il principio di ragion sufficiente. Soggetti la cui nozione implica un riferimento al tempo sono
richiesti dall'idea di persistenza. Cosi, per affermare che io sono la stessa persona di prima, non &
sufficiente 'esperienza interna, ma occorre una ragione a priori. Questa ragione puo solo essere
che io sono lo stesso soggetto, che i miei attributi presenti e passati appartengono tutti a una
stessa sostanza. Quindi attributi esistenti in parti diverse del tempo devono essere concepiti, in
tal caso, come attributi dello stesso soggetto, e devono percio essere contenuti, in qualche modo,
nella nozione del soggetto. Dunque la nozione di me, che e atemporale, include eternamente tutti
i miei stati e le loro connessioni. Cosi, dire che tutti i miei stati sono coinvolti nella nozione di me
equivale semplicemente a dire che il predicato e nel soggetto. Ogni predicato, necessario o
contingente, passato, presente o futuro, € compreso nella nozione del soggetto. Da questa
proposizione segue, dice Leibniz, che ogni anima e un mondo a sé; poiché ogni anima, come
soggetto, ha eternamente, come predicati, tutti gli stati che il tempo le portera; e cosi questi stati
seguono dalla sua nozione sola, senza alcun bisogno di azione esterna. Il principio secondo cui gli
stati di una sostanza mutano e chiamato la sua attivita; e poiché una sostanza e essenzialmente il



soggetto di predicati che hanno riferimento al tempo, I'attivita e essenziale a ogni sostanza. La
nozione di una sostanza individuale differisce da una mera collezione di nozioni generali per
essere completa, come Leibniz la definisce, cioe per essere capace di distinguere interamente il
suo soggetto e coinvolgere circostanze di tempo e luogo. La natura di una sostanza individuale,
egli dice, e di avere una nozione cosi completa da bastare a comprendere e dedurre tutti i suoi
predicati. Quindi conclude che nessuna due sostanze possono essere perfettamente simili. Da
questo stadio, con l'aiuto della premessa empirica menzionata sopra, segue facilmente la dottrina
delle monadi.

Questioni sollevate da questa argomentazione
Tale ¢, in sintesi, I'argomento logico con cui Leibniz ottiene la sua definizione di sostanza
individuale.

Nel breve resoconto precedente, non ho tentato di nascondere le lacune e le assunzioni coinvolte.
Dobbiamo ora indagare se le lacune possano essere colmate e le assunzioni giustificate. A tal fine,
le seguenti sembrano essere le questioni pit importanti.

1. Tutte le proposizioni sono riducibili alla forma soggetto-predicato?
2. Esistono proposizioni analitiche e, se si, sono queste fondamentali e unicamente necessarie?
3. Qual e il vero principio della distinzione di Leibniz tra proposizioni necessarie e contingenti?

4. Qual é il significato del principio di ragion sufficiente, e in che senso le proposizioni
contingenti dipendono da esso?

5. Qual e la relazione di questo principio con la Legge di Contraddizione?
6. Lattivita della sostanza presuppone indebitamente il tempo?

7. C'évalidita nella deduzione di Leibniz dell'Identita degli Indiscernibili?

E solo attraverso una discussione critica di questi punti che il significato di Leibniz puo essere
afferrato; poiché senza idee chiare sulla filosofia, non possiamo sperare di avere idee chiare sulla
filosofia di Leibniz. Quando tutte queste questioni saranno discusse, potremo procedere a
indagare perché Leibniz credesse in una pluralita di sostanze e perché sostenesse che ognuna
rispecchiasse 1'universo. Ma finché non siamo chiari sulla sua logica, non possiamo sperare di
comprenderne le applicazioni.

Tutte le proposizioni sono riducibili alla forma soggetto-predicato?

La questione se tutte le proposizioni siano riducibili alla forma soggetto-predicato e di
fondamentale importanza per tutta la filosofia, specialmente per una filosofia che usa la nozione
di sostanza. Poiché questa nozione, come vedremo, deriva dalla nozione logica di soggetto e
predicato. La visione che un soggetto e un predicato si trovino in ogni proposizione e una dottrina



molto antica e rispettabile; inoltre, non ha affatto perso la sua presa sulla filosofia, dato che la
logica di Mr Bradley consiste quasi interamente nell'affermazione che ogni proposizione
attribuisce un predicato alla Realta, come unico soggetto ultimo'”’. La questione, quindi, se questa
forma sia universale, richiede attenzione, non solo in relazione a Leibniz, ma anche alla filosofia
pit moderna. Tuttavia, qui non posso fare altro che indicare i motivi per rifiutare la visione
tradizionale.

(3) Cfr. Logic, Libro I, Cap. II, specialmente pp. 49, 50, 66.

Gli esempi piu evidenti di proposizioni non cosi riducibili sono quelle che impiegano idee
matematiche. Tutte le affermazioni numeriche, come ad es. «Ci sono tre uomini», affermano
essenzialmente una pluralita di soggetti, sebbene possano anche attribuire un predicato a ciascun
soggetto. Tali proposizioni non possono essere considerate una mera somma di proposizioni
soggetto-predicato, poiché il numero risulta solo dall'unita della proposizione e sarebbe assente
se tre proposizioni, che affermano ciascuna la presenza di un uomo, fossero giustapposte. Inoltre,
dobbiamo ammettere, in alcuni casi, relazioni tra soggetti, ad es. relazioni di posizione, di
maggiore e minore, di tutto e parte. Dimostrare che queste sono irriducibili richiederebbe un
lungo argomento, ma puo essere illustrato dal seguente passo dello stesso Leibniz (D. pp. 266—7;
G. VIL. 401):

Il rapporto o proporzione tra due linee L. e M puo essere concepito in tre modi: come
rapporto del maggiore L al minore M; come rapporto del minore M al maggiore L; e infine,
come qualcosa astratto da entrambi, cioeé come rapporto tra L e M, senza considerare quale sia
I'antecedente o il conseguente; quale il soggetto e quale 'oggetto... Nel primo modo di
considerarli, L il maggiore e il soggetto; nel secondo, M il minore ¢ il soggetto di
quell’accidente che i filosofi chiamano relazione o rapporto. Ma quale di loro sara il soggetto nel
terzo modo di considerazione? Non si puo dire che entrambi, L. e M insieme, siano il soggetto
di tale accidente; poiché se cosi fosse, avremmo un accidente in due soggetti, con una gamba
in uno e l'altra nell'altro; il che e contrario alla nozione di accidenti. Dobbiamo quindi dire che
questa relazione, in questo terzo modo di considerarla, € davvero fuori dai soggetti; ma non
essendo né una sostanza né un accidente, dev'essere una mera cosa ideale, la cui
considerazione € tuttavia utile.

Questo passo e di capitale importanza per comprendere la filosofia di Leibniz. Dopo aver
sembrato, per un momento, rendersi conto che la relazione e qualcosa di distinto e indipendente
da soggetto e accidente, egli accantona la scomoda scoperta condannando il terzo significato
come «una mera cosa ideale». Se spinto a spiegare questa «cosa ideale», temo che la dichiarerebbe
un accidente della mente che contempla il rapporto. Dal suo discorso appare chiaramente che non
puo ammettere, come ultimamente valida, alcuna forma di giudizio diversa dalla forma soggetto-
predicato, sebbene, nel caso che discute, la necessita di giudizi relazionali sia particolarmente
evidente.



Non si deve supporre che Leibniz trascurasse le proposizioni relazionali. Al contrario, affronto
tutti i principali tipi di tali proposizioni e cerco di ridurle alla forma soggetto-predicato. Questo
sforzo, come vedremo, fu una delle fonti principali di molte sue dottrine. Matematico com'era,
non poteva trascurare spazio, tempo e numero. Per quanto riguarda le proposizioni che
affermano numeri, riteneva che gli aggregati fossero meri fenomeni: sono cio che chiama «entita
semi-mentali». La loro unita, essenziale per affermare qualsiasi numero, ¢, dice, aggiunta solo
dalla percezione, dal fatto stesso di essere percepiti in un unico momento (G. II. 517). Tutto cio che
e vero, dunque, in tali giudizi, sono le singole affermazioni di soggetto e predicato, e I'asserzione
psicologica della percezione simultanea come predicato del percipiente. Inoltre, ci viene detto che
i numeri hanno la natura di relazioni, e quindi sono in qualche modo enti (G. IL. 304). Ma le
relazioni, sebbene fondate nelle cose, derivano la loro realta dalla ragione suprema (N. E. p. 235; G.
v. 210); Dio vede non solo le singole monadi e i loro vari stati, ma anche le loro relazioni, e in cio
consiste la realta delle relazioni (G. II. 438). E per quanto riguarda spazio e tempo, Leibniz cerco
sempre di ridurli ad attributi delle sostanze in essi. La posizione, dice, come la priorita o la
posteriorita, non e che un modo di una cosa (G. II. 347). L'intera dottrina e raccolta nei Nuovi Saggi
(N. E. p. 148; G. v. 132). «Le unita sono separate e l'intelletto le riunisce, per quanto disperse possano
essere. Tuttavia, sebbene le relazioni provengano dall'intelletto, non sono infondate o irreali. Poiché
l'intelletto primitivo e l'origine delle cose; e invero la realta di tutte le cose, eccettuate le sostanze
semplici, consiste solo nel fondamento delle percezioni dei fenomeni nelle sostanze semplici.» Cosi
relazioni e aggregati hanno solo una verita mentale; la vera proposizione e quella che attribuisce
un predicato a Dio e a tutti gli altri che percepiscono la relazione. "’

(4) Cfr. Lotze, Metaphysic, inizio di § 109.

Cosi Leibniz e costretto, per mantenere la dottrina soggetto-predicato, ad adottare la teoria
kantiana che le relazioni, sebbene veritiere, siano opera della mente. Applicata a varie relazioni
specifiche — come ad esempio quelle di spazio, tempo e numero — critichero forme particolari di
questa dottrina nei loro contesti appropriati. La prospettiva, implicata in questa teoria e che
costituisce gran parte della rivoluzione copernicana di Kant, per cui le proposizioni
acquisirebbero verita essendo credute,”’ sara criticata in connessione con la deduzione
dell'esistenza di Dio dalle verita eterne. Ma applicata alle relazioni, questa visione presenta, nel
caso di Leibniz, un'assurdita particolare: le proposizioni relazionali, che Dio dovrebbe conoscere,
risulterebbero strettamente prive di significato. L'unico motivo per negare la realta indipendente
delle relazioni e che le proposizioni devono avere un soggetto e un predicato. Se cosi fosse, una
proposizione senza soggetto e predicato non sarebbe una proposizione e sarebbe priva di
significato. Ma e proprio una simile proposizione che, nel caso dei numeri o delle relazioni tra
monadi, Dio dovrebbe vedere e credere. Dio, quindi, crederebbe nella verita di cio che e privo di
significato. Se invece la proposizione in cui crede e veramente una proposizione, allora esistono
proposizioni senza soggetto e predicato. Cosi il tentativo di ridurre le relazioni a predicati del
percipiente soffre di uno dei due difetti: o il percipiente e ingannato nel vedere verita in una forma
di parole priva di significato, o non c'e motivo di ritenere la verita dipendente dalla sua
percezione.



(5) Sono consapevole che questa non & un'interpretazione ortodossa della teoria kantiana. Il tipo di ragioni che mi portano a ritenere
corretta questa visione saranno indicate nei Capp. XIV. e XV, in particolare nel § 113..

Una discussione approfondita della questione attuale mostrerebbe, a questo punto, che i giudizi di
soggetto e predicato sono essi stessi relazionali e includono, per di piu, due tipi
fondamentalmente diversi di relazione. Questi due tipi sono illustrati dalle proposizioni: «Questo
e rosso» e «il rosso e un colore». Dimostrando che queste due proposizioni esprimono relazioni, si
mostrerebbe che la relazione e piti fondamentale dei due tipi particolari coinvolti. Ma una simile
discussione e irta di difficolta e ci condurrebbe troppo lontano dalla filosofia di Leibniz.

Nella convinzione che le proposizioni debbano, in ultima analisi, avere un soggetto e un
predicato, Leibniz non differisce né dai suoi predecessori né dai suoi successori. Ogni filosofia che
utilizzi la sostanza o I'’Assoluto risultera, a un esame, dipendere da questa credenza. La
convinzione di Kant in una cosa in sé inconoscibile fu in gran parte dovuta alla stessa teoria. Non
si puo negare, quindi, che la dottrina sia importante. I filosofi sono differiti non tanto nella
credenza della sua verita, quanto nella coerenza con cui I'hanno applicata. In quest'ultimo
aspetto, Leibniz merita riconoscimento. Ma la sua assunzione di una pluralita di sostanze rese
particolarmente difficile la negazione delle relazioni e lo coinvolse in tutti i paradossi
dell'armonia prestabilita. '

(6) Cfr. Bradley, Appearance and Reality, 1a ed. pp. 29-80.

Proposizioni analitiche e sintetiche

Passo ora a una questione non meno fondamentale e piu difficile di quella appena discussa.
Questa e la questione — come e stata chiamata da Kant — dei giudizi analitici e sintetici e della loro
relazione con la necessita. La posizione di Leibniz su questo punto determino non solo il suo
distacco dai predecessori, ma anche, per la sua palese insostenibilita, il grande distacco di Kant da
lui. Su questo punto sara necessario iniziare con una disamina delle opinioni di Leibniz.

Due questioni devono essere accuratamente distinte in questa connessione. La prima riguarda il
significato e 'ambito dei giudizi analitici, la seconda la loro pretesa di esclusiva necessita. Sulla
seconda questione, Leibniz concordo pienamente con i suoi predecessori; sulla prima, con la
scoperta che tutte le leggi causali sono sintetiche, opero un importante cambiamento che preparo
la strada alla scoperta kantiana che tutte le proposizioni della Matematica sono sintetiche.

Nel discutere la prima di queste questioni, usero i termini analitico e sintetico, sebbene non siano
usati da Leibniz in questo senso. Egli usa i termini necessario e contingente; ma questo uso
pregiudica, a suo favore, la seconda questione, che costituisce uno dei principali punti di contesa
tra lui e Kant. E quindi inevitabile discostarsi dall'uso di Leibniz, poiché abbiamo bisogno di due
coppie di termini, mentre egli ne richiedeva solo una.

Per quanto riguarda I'ambito dei giudizi analitici, Leibniz riteneva che tutte le proposizioni di
Logica, Aritmetica e Geometria siano di questa natura, mentre tutte le proposizioni esistenziali,
eccetto l'esistenza di Dio, sono sintetiche. La scoperta che determino le sue opinioni su questo



punto fu che le leggi del moto, e in effetti tutte le leggi causali (sebbene non, come mostrero nel
prossimo capitolo, la legge della Causalita stessa), sono sintetiche e quindi, nel suo sistema, anche
contingenti (cfr. G. III. 645).

Per quanto riguarda il significato dei giudizi analitici, ci aiutera avere in mente alcuni degli
esempi proposti da Leibniz. Scopriremo che questi esempi soffrono di uno o l'altro di due difetti: o
sono facilmente riconoscibili come non veramente analitici — questo e il caso, ad esempio, in
Aritmetica e Geometria — oppure sono tautologici e quindi non propriamente proposizioni. Cosi
Leibniz afferma, in un'occasione (N. E. p. 404; G. v. 343), che le verita primitive della ragione sono
identiche perché sembrano solo ripetere la stessa cosa senza fornire alcuna informazione. Ci si
chiede, in questo caso, a cosa possano servire, e la meraviglia aumenta solo con gli esempi che
egli fornisce. Tra questi ci sono «A e A», «Saro cio che saro», «Il rettangolo equilatero e un
rettangolo» o, in forma negativa, «A B non puo essere non-A». La maggior parte di questi esempi
non afferma nulla; i restanti difficilmente possono essere considerati i fondamenti di alcuna
verita importante. Inoltre, quelli che sono veri presuppongono, come mostrero ora, proposizioni
piu fondamentali che sono sintetiche. Per dimostrarlo, dobbiamo esaminare il significato dei
giudizi analitici e delle definizioni che presuppongono.

L'idea che tutte le verita a priori siano analitiche e essenzialmente connessa alla dottrina del
soggetto e del predicato. Un giudizio analitico € quello in cui il predicato e contenuto nel soggetto.
Si suppone che il soggetto sia definito da una serie di predicati, uno o piu dei quali vengono
selezionati per la predicazione in un giudizio analitico. Cosi Leibniz, come abbiamo appena visto,
fornisce come esempio la proposizione: «Il rettangolo equilatero e un rettangolo» (N. E. p. 405; G. v.
343). Nel caso estremo, il soggetto viene semplicemente riaffermato su se stesso, come nelle
proposizioni: «A e A,» «Saro cio che saro» (ibid.). Due punti sembrano importanti in questa
dottrina. In primo luogo, la proposizione deve appartenere a cio che ho distinto sopra come
secondo tipo di proposizione soggetto-predicato, ad es. del tipo «il rosso e un colore,» «l'uomo e
razionale,» non del tipo «questo e rosso,» o «Socrate e umano.» Vale a dire, la proposizione riguarda
la relazione tra genere e specie, non tra specie e individuo. Questa € la ragione per cui ogni
proposizione su individui reali ¢, secondo Leibniz, contingente. Non intendo discutere qui se la
distinzione di questi due tipi sia alla fine sostenibile — tale questione sara meglio affrontata
quando tratteremo I'Identita degli Indiscernibili. Per ora, desidero solo sottolineare, come Leibniz
afferma spesso, che le proposizioni analitiche riguardano necessariamente essenze e specie, non
affermazioni su individui.'” Il secondo punto riguardante le proposizioni analitiche € che il
soggetto, tranne in tautologie pure come «A ¢ A,» deve sempre essere complesso. Il soggetto € una
collezione di attributi, e il predicato ne e una parte. Se tuttavia si ritiene che il riferimento agli
individui sia essenziale per la distinzione tra soggetto e predicato, dovremo dire che il soggetto e
un qualsiasi individuo che possiede una certa collezione di predicati. In questo modo, potremmo
tentare di ridurre il secondo tipo al primo. Ma ora la proposizione diventa ipotetica: «Se una cosa ¢
rossa, e colorata.» Leibniz ammette cio. Le verita eterne, dice, sono tutte ipotetiche e non
affermano l'esistenza dei loro soggetti (N. E. p. 515; G. v. 428). Ma cio rende evidente che la nostra
riduzione al primo tipo e fallita. La proposizione ipotetica sopra menzionata presuppone
chiaramente la proposizione «il rosso e un colore»; e cosi Leibniz prosegue dicendo che la verita



delle proposizioni ipotetiche risiede nella connessione delle idee (N. E. p. 516; G. v. 429). Pertanto
nei giudizi analitici, quando non sono espressi nella forma ipotetica derivata, il soggetto € un'idea
complessa, ad es. una collezione di attributi, mentre il predicato ne & una parte.

(7) Foucher de Careil, Réfutation inédite de Spinoza par Leibniz, Parigi, 1854, p. 24 (D. 175); G. v. 268 (N. E. 309); G. II. 49. In quest'ultimo
passaggio, e particolarmente istruttivo osservare le correzioni di Leibniz, come indicato nelle note di Gerhardt.

La collezione, tuttavia — e questo e il punto debole della dottrina dei giudizi analitici — non deve
essere una raccolta casuale, ma una collezione di predicati compatibili o predicabili
congiuntamente (dove la predicabilita qui & del primo tipo). Ora, questa compatibilita, poiché e
presupposta dal giudizio analitico, non puo essere a sua volta analitica. Questo ci conduce alla
dottrina della definizione, in cui scopriremo che Leibniz, come tutti coloro che hanno ritenuto
fondamentali le proposizioni analitiche, e stato colpevole di molta confusione.

La definizione, come e evidente, € possibile solo rispetto a idee complesse. Consiste, in generale,
nell'analisi di idee complesse nei loro costituenti semplici. Poiché un'idea puo essere definita solo
mediante un'altra, incorreremmo in un circolo vizioso se non ammettessimo alcune idee
indefinibili. Questa verita ovvia e pienamente riconosciuta da Leibniz, e la ricerca delle idee
semplici, che costituiscono i presupposti di ogni definizione, forma la parte principale dei suoi
studi per la Caratteristica Universale. Cosi Leibniz afferma (Monadologia, §§ 33, 35): «Quando una
verita e necessaria, la sua ragione puo essere trovata mediante analisi, scomponendola in idee e verita
piu semplici, finché non si giunge a quelle che sono primarie... In breve, ci sono idee semplici, di cui non si
puo dare alcuna definizione; ci sono anche assiomi e postulati, in una parola, principi primari, che non
possono essere dimostrati e anzi non hanno bisogno di prova; e questi sono proposizioni identiche, il cui
opposto implica una contraddizione esplicita» (L. 236-7; D. 223; G. vi. 612). La stessa visione ¢
espressa ogni volta che Leibniz tratta questa questione. Cio che intendo mostrare € che la teoria
della definizione di Leibniz, consistente nell'analisi in idee semplici indefinibili, € incoerente con
la dottrina secondo cui i «principi primari» sono identici o analitici; e che la prima e corretta,
mentre la seconda é erronea.

Leibniz spesso sostiene che gli oggetti delle definizioni devono essere mostrati come possibili. E
cosi che distingue quelle che chiama definizioni reali da quelle che sono solo nominali (ad es. D. p.
30; G. iv. 424). E cosi afferma che 'Aritmetica € analitica, perché il numero 3, ad esempio, e definito
come 2 + 1, ma confessa che 3, cosi definito, deve essere visto come possibile (N. E. p. 410; G. v.
347). In un passaggio (G. 1. p. 385), ammette persino che le idee in generale implicano un giudizio,
cioe il giudizio che sono possibili. Questa ammissione, si potrebbe supporre, sarebbe incoerente
con la dottrina dei giudizi analitici; tuttavia, e resa coerente dalla definizione di possibilita di
Leibniz. Un'idea possibile, per lui, & quella che non é autocontraddittoria. Ma se questo fosse tutto
cio che si intende, qualsiasi collezione di idee semplici sarebbe compatibile, e quindi ogni idea
complessa sarebbe possibile. In una prima dimostrazione dell'esistenza di Dio (G. vii. 261),
presentata da Leibniz a Spinoza all'Aia, questo argomento e effettivamente usato per mostrare
che Dio é possibile. "’ Qui egli definisce Dio come il soggetto che possiede tutti i predicati positivi.
Prende due predicati semplici, A e B, e mostra, cosa sufficientemente evidente, che non possono
essere reciprocamente contraddittori. Quindi conclude che Dio, cosi definito, € possibile. Ma



poiché tutte le idee, se analizzate correttamente, devono, per Leibniz, essere in definitiva
predicati o collezioni di predicati, ne segue che tutte le idee saranno possibili. E infatti, come lo
stesso Leibniz sostiene in questa dimostrazione, qualsiasi relazione tra idee semplici e
necessariamente sintetica. Poiché la relazione analitica, come abbiamo visto, puo sussistere solo
tra idee di cui almeno una € complessa. Quindi, se non ci fossero relazioni sintetiche di
compatibilita e incompatibilita, tutte le idee complesse sarebbero ugualmente possibili. Cosi nella
definizione & sempre coinvolta la proposizione sintetica che i costituenti semplici sono
compatibili. Se cosi non fosse, i costituenti sono incompatibili — ad es. buono e cattivo, o due
diverse grandezze dello stesso tipo — e anche questa e una relazione sintetica, e fonte di
proposizioni negative.”’

(8) Scopriremo, quando tratteremo le prove dell'esistenza di Dio, che questo scritto, nonostante la sua data precoce (1676), non
contiene opinioni che Leibniz non abbia sostenuto nella sua maturita.

(9) Leibniz sembra aver talvolta compreso la difficolta insita nella compatibilita di tutti i predicati singoli. Cosi afferma: <Agli uomini &
ancora ignota la ragione dell'incompossibilita di cose diverse, o come mai diverse essenze possano opporsi l'una all'altra, dato che tutti i
termini puramente positivi sembrano essere compatibili> inter se (G. VIL. 195; citato da Caird, Critical Philosophy of Kant, 1. pp. 93-4). (La
data e anteriore al 1686.)

Questa conclusione puo essere rafforzata esaminando un'idea autocontraddittoria, come un
quadrato rotondo. Affinché un'idea sia autocontraddittoria, € evidentemente necessario che
coinvolga due giudizi mutualmente contraddittori, cioe la verita e falsita di qualche giudizio.
Poiché la Legge di Contraddizione si applica non alle idee, ma ai giudizi: afferma che ogni
proposizione e vera o falsa (N. E. p. 405; G. v. 343). Quindi una mera idea, in quanto tale, non puo
essere autocontraddittoria. Solo un'idea complessa che coinvolga almeno due proposizioni puo
esserlo. Cosi l'idea «quadrato rotondo» implica la proposizione «rotondo e quadrato sono
compatibili», e cio implica la compatibilita tra 'avere angoli e il non averne. Ma la contraddizione
e possibile solo perché rotondo e quadrato sono entrambi complessi, e rotondo e quadrato
coinvolgono proposizioni sintetiche che affermano la compatibilita dei loro costituenti, mentre
rotondo implica I'incompatibilita dei suoi costituenti con il possesso di angoli. Senza questa
relazione sintetica d'incompatibilita, nessuna proposizione negativa occorrerebbe, e quindi non
potrebbe esistere alcuna proposizione direttamente contraddittoria alla definizione di quadrato.
Cio e quasi ammesso da Leibniz quando sostiene che le verita non sono arbitrarie, come
supponeva Hobbes, poiché «le nozioni non sono sempre riconciliabili tra loro» (D. 30; G. iv. 425). Dato
che la possibilita di Dio, come definita da Leibniz, dipende dal fatto che tutte le idee semplici sono
«riconcilabili tra loro», e poiché tutte le nozioni sono composte da idee semplici, e difficile vedere
come le due visioni possano combinarsi. Cosi il criterio di Leibniz per idee possibili e impossibili
non puo mai applicarsi a idee semplici, e presuppone sempre quelle idee semplici e le loro
relazioni — relazioni esprimibili solo in proposizioni sintetiche. Due idee semplici non possono
mai essere mutualmente contraddittorie nel senso di Leibniz, poiché la mera analisi non rivelera
alcun predicato ulteriore posseduto dall'una e negato dall'altra. Cosi un'idea autocontraddittoria,
se non € una mera negazione (come un esistente inesistente), deve sempre coinvolgere una
relazione sintetica d'incompatibilita tra due nozioni semplici. L'idea impossibile, nel senso di
Leibniz, presuppone l'idea che & impossibile a causa di qualche proposizione sintetica; e
inversamente, I'idea complessa possibile e possibile grazie a una proposizione sintetica che



afferma la compatibilita dei suoi costituenti semplici. Tornando cosi all'Aritmetica, anche se 2 + 1
fosse davvero il significato di 3, la proposizione che 2 + 1 & possibile e necessariamente sintetica.
Un'idea possibile non puo, in ultima analisi, essere solo un'idea non contraddittoria; poiché la
contraddizione stessa deve sempre essere dedotta da proposizioni sintetiche. E quindi le
proposizioni dell’Aritmetica, come scopri Kant, sono tutte sintetiche.

Nel caso della Geometria, che Leibniz considera anch'essa analitica, la visione opposta € ancora
pil evidentemente corretta. Il numero triplo di dimensioni, dice, segue analiticamente dal fatto
che solo tre linee mutuamente perpendicolari possono essere tracciate attraverso un punto (G. VL.
323). Nessun esempio, afferma, potrebbe essere piu appropriato per illustrare una necessita cieca
indipendente dalla volonta divina. E sorprendente che non percepisse, in questo caso, che la
proposizione da cui si suppone dedurre le tre dimensioni e di fatto identica alle tre dimensioni
stesse, e che, lungi dall'essere dimostrata, & totalmente incapace di deduzione da qualsiasi altra
proposizione, e tanto sintetica quanto qualsiasi proposizione nell'intero ambito della conoscenza.
Cio e cosi ovvio da non richiedere ulteriori argomenti; ed e un fatto interessante che Kant, nella
sua prima opera pubblicata'"’, evidenzi la circolarita della deduzione di Leibniz nel passo sopra
citato della Théodicée, e proceda, essendo ancora un Leibniziano, a dedurre che il numero di
dimensioni e sintetico e contingente, e potrebbe essere diverso in altri mondi possibili (ed.
Hartenstein, 1867, L. p. 21 f.).

(10) Gedanken von der wahren Schdtzung der lebendigen Krifte, 1747.

Possiamo argomentare in generale, dalla mera enunciazione della Legge di Contraddizione, che
nessuna proposizione puo seguire da essa sola, eccetto la proposizione che esiste verita o che
qualche proposizione e vera. Poiché la legge afferma semplicemente che ogni proposizione deve
essere vera o falsa, ma non puo essere entrambe. Non da alcuna indicazione sull'alternativa da
scegliere, e non puo di per sé decidere che alcuna proposizione sia vera. Non puo nemmeno, di per
sé, produrre la conclusione che tale e talaltra proposizione sia vera o falsa, poiché cio implica la
premessa «tale e talaltra e una proposizione», che non segue dalla legge di contraddizione. Cosi la
dottrina delle proposizioni analitiche sembra del tutto errata.

Vale la pena sottolineare che anche quelle proposizioni che, all'inizio dell'indagine, prendemmo
come tipiche proposizioni analitiche, come «il rettangolo equilatero e un rettangolo», non sono
interamente analitiche. Abbiamo gia visto che sono logicamente successive a proposizioni
sintetiche che affermano la compatibilita dei costituenti del soggetto. Non possono quindi, in
alcun caso, fornire le premesse di alcuna scienza, come supponeva Leibniz (cf. N. E. p. 99; G. v. 92).
Ma inoltre, nella misura in cui sono significative, sono giudizi di tutto e parte; i costituenti, nel
soggetto, hanno un certo tipo di unita — il tipo sempre coinvolto nella numerazione o nelle
affermazioni di un tutto — che viene rimosso dall'analisi. Cosi anche qui, nella misura in cui il
soggetto e uno, il giudizio non segue dalla sola Legge di Contraddizione. E nei giudizi
strettamente affini, come «il rosso e un colore», «2 & un numero», «il numero e un concetto», il
soggetto non € nemmeno complesso, e la proposizione quindi non e in alcun senso analitica. Ma
quest'ultima affermazione e una che non posso qui intraprendermi di dimostrare.



Necessita e contingenza

Per quanto riguarda il secondo punto da discutere, cioe la connessione tra necessario e analitico, e
evidente, da quanto detto finora, che se devono esistere proposizioni necessarie, devono esistere
proposizioni sintetiche necessarie. Resta da indagare cosa intendiamo per necessita, e quale
distinzione, se esiste, possa essere fatta tra necessario e contingente.

La necessita stessa non e mai discussa da Leibniz. Egli distingue tipi di necessita — metafisica,
ipotetica e morale — ma non spiega da nessuna parte la necessita metafisica, che qui e in
questione, se non come proprieta delle proposizioni analitiche. Tuttavia, la necessita deve
significare qualcosa di diverso dalla connessione con la Legge di Contraddizione; 'affermazione
che le proposizioni analitiche sono necessarie e significativa, e 'affermazione opposta — che le
proposizioni sintetiche sono contingenti — e certamente considerata tale da Leibniz.
Sembrerebbe che la necessita sia ultima e indefinibile. Possiamo dire, se vogliamo, che una
proposizione necessaria € una la cui contraddittoria & impossibile; ma 1'impossibile puo essere
definito solo mediante il necessario, cosicché questa spiegazione non darebbe alcuna
informazione sulla necessita. Nel ritenere necessarie le proposizioni analitiche, Leibniz
concordava con tutti i suoi predecessori e con quei suoi successori che precedettero Kant. Ma con
la scoperta che le leggi del moto sono sintetiche, e con il suo rigoroso determinismo, rese la
negazione di proposizioni sintetiche necessarie altamente paradossale nelle sue conseguenze, e
preparo la strada per 'affermazione opposta di Kant. (Per Leibniz, tra I'altro, il necessario non e,
come per Kant, la stessa cosa dell'a priori; troveremo che anche le proposizioni contingenti hanno
prove a priori. L'a priori €, come in Kant, cio che é indipendente dall'esperienza particolare, ma il
necessario non € coestensivo a questo.) Leibniz e Kant sostenevano entrambi che esiste una
distinzione fondamentale tra proposizioni necessarie e contingenti, o, nel linguaggio di Kant,
empiriche. Cosi le proposizioni matematiche sono necessarie, mentre quelle che affermano
esistenza particolare sono contingenti. Si puo discutere se questa distinzione sia sostenibile, se, in
effetti, abbia senso dire, di una proposizione vera, che avrebbe potuto essere falsa. Finché
sussisteva la distinzione tra proposizioni analitiche e sintetiche, c'era una certa plausibilita nel
sostenere una distinzione corrispondente riguardo alla necessita. Ma Kant, sottolineando che i
giudizi matematici sono sia necessari che sintetici, preparo la strada alla visione che cio valga per
tutti i giudizi. La distinzione tra empirico e a priori sembra dipendere dalla confusione tra fonti
della conoscenza e fondamenti della verita. Non c'e dubbio che ci sia una grande differenza tra
conoscenza acquisita per percezione e conoscenza acquisita per ragionamento; ma cio non mostra
una differenza corrispondente riguardo a cio che e conosciuto. L'ulteriore discussione di questo
punto, tuttavia, deve essere rimandata fino a quando non arriveremo alla teoria della percezione
di Leibniz. E bisogna ammettere che, se tutte le proposizioni sono necessarie, la nozione di
necessita e privata della maggior parte della sua importanza.

Qualunque visione adottiamo, tuttavia, riguardo alla necessita delle proposizioni esistenziali,
bisogna ammettere che le proposizioni aritmetiche sono sia necessarie che sintetiche, e questo
basta a distruggere la presunta connessione tra necessario e analitico.



Nel prossimo capitolo avremo un compito meno distruttivo. Dovremo mostrare il vero principio e
la vera importanza della divisione di Leibniz delle proposizioni in due tipi, e il significato della
Legge della Ragion Sufficiente, che egli invoco come fonte delle sue proposizioni contingenti.



Capitolo III

Proposizioni Contingenti e Legge della Ragione
Sufficiente

L'ambito dei giudizi contingenti in Leibniz

Abbiamo visto che la divisione leibniziana delle proposizioni in due classi, nella forma da lui
proposta, e insostenibile. Le proposizioni necessarie non si definiscono come quelle seguenti
dalla Legge di Contraddizione; e riguardo alle proposizioni non necessarie, si puo dubitare se ne
esistano di simili. Tuttavia esiste un principio importantissimo per dividere le proposizioni in
due classi. Scopriremo che questo principio porta alla stessa divisione delle proposizioni cui
Leibniz pervenne e, esaminando le sue parole, risulta essere il vero principio su cui si basava la
sua divisione. La suddivisione corrisponde quindi a quella che forse ¢ la classificazione piu
importante di cui le proposizioni sono capaci. Spieghero prima questa classificazione, poi
esaminero la Legge della Ragion Sufficiente, che Leibniz riteneva il principio supremo delle
proposizioni contingenti.

Nel sistema di Leibniz, le proposizioni contingenti, in generale, sono quelle che affermano
l'esistenza attuale. L'eccezione richiesta da questa affermazione, nel caso dell'esistenza necessaria
di Dio, puo essere colta dicendo che le proposizioni contingenti sono quelle che implicano un
riferimento a parti del tempo. Questo sembra essere il significato di Leibniz quando afferma (G.
II1. 588): «L'idea di eternita in Dio e del tutto diversa da quella di tempo, poiché consiste nella necessita,
mentre quella di tempo nella contingenza.» Le proposizioni necessarie sono dunque quelle senza
riferimento al tempo attuale, o quelle che—fatta eccezione per Dio—non affermano l'esistenza dei
loro soggetti. «Per quanto riguarda le verita eterne,» dice Leibniz, «dobbiamo osservare che in fondo
sono tutte condizionali e affermano in sostanza: Posta una certa cosa, unaltra cosa seque» (N. E. p. 515;
G. v. 428). E ancora: «lI filosofi, che distinguono cosi spesso tra cio che appartiene all'essenza e cio che
appartiene all’esistenza, riferiscono all'esistenza tutto cio che e accidentale o contingente» (N. E. p. 498;
G. v. p. 414). Sottolinea inoltre che la verita di una proposizione necessaria non dipende
dall'esistenza del suo soggetto (N. E. p. 516; G. v. 429). La designazione di eterne verita, che adotta
sempre, deve significare che nella proposizione non si fa riferimento a un tempo specifico; poiché
la proposizione stessa, di qualunque natura, deve ovviamente essere eternamente vera o
eternamente falsa.

Ma le proposizioni sulla contingenza stessa, e tutto cio che si puo dire in generale sulla natura dei
contingenti possibili, non sono contingenti; al contrario, se il contingente e cio che effettivamente
esiste, ogni proposizione su cio che potrebbe esistere deve essere necessaria. Cosi Leibniz afferma
(G. ii. 39): «La nozione di una specie implica solo verita eterne o necessarie, ma la nozione di un
individuo implica, sub ratione possibilitatis, cio che riguarda i fatti, o € connessa all'esistenza delle cose e
al tempo.» Procede spiegando che la nozione della sfera che Archimede fece porre sulla sua tomba



include, oltre alla sua forma, la materia di cui era fatta, cosi come il luogo e il tempo. Questo
passaggio € molto importante, poiché coinvolge la distinzione, poi avanzata da Kant contro
I'argomento ontologico, tra la nozione di un esistente e I'asserzione dell'esistenza attuale. La
nozione di un individuo, come la espone Leibniz, implica un riferimento all'esistenza e al tempo
sub ratione possibilitatis, cioe la nozione e esattamente quella che sarebbe se l'individuo esistesse,
ma l'esistenza e solo possibile, e non e giudicata attuale nella mera nozione. «I possibili sono
possibili» afferma, «prima di tutti i decreti attuali di Dio, ma non senza presupporre talvolta gli stessi
decreti come possibili. Perche le possibilita degli individui o delle verita contingenti contengono nella
loro nozione la possibilita delle loro cause, cioe i decreti liberi di Dio; in cio differiscono dalle possibilita
delle specie o delle verita eterne, che dipendono solo dall'intelletto di Dio, senza coinvolgere la sua
volonta» (G. ii. 51). Vale a dire, gli esistenti possibili implicano cause possibili, e il collegamento tra
una causa possibile e un effetto possibile & analogo a quello tra una causa attuale e un effetto
attuale. Ma finché non affermiamo l'esistenza attuale, restiamo nel campo delle verita eterne, e
sebbene, come vedremo, la legge della ragion sufficiente si applichi ai possibili, in tali
applicazioni non & coordinata con il principio di contraddizione, ma solo una sua conseguenza. E
compiendo l'ulteriore passo, nel giudicare 'esistenza attuale dell'individuo di cui e in questione la
nozione, che la legge della ragion sufficiente diventa indispensabile e da risultati a cui la legge di
contraddizione, da sola, € inadeguata. Posto l'individuo, tutte le sue proprieta seguono: «ogni
predicato, necessario o contingente, passato, presente o futuro, e compreso nella nozione del soggetto»
(G. ii. 46). Ma non ne segue che questa nozione rappresenti un soggetto esistente: e solo l'idea di
un soggetto dotato delle qualita generali che distinguono gli essistenti. L'esistenza € dunque unica
tra i predicati. Tutti gli altri predicati sono contenuti nella nozione del soggetto e possono essergli
attribuiti in un giudizio puramente analitico. L'asserzione dell'esistenza, sola tra i predicati, e
sintetica e dunque, secondo Leibniz, contingente. Cosi l'esistenza occupa per lui una posizione
peculiare, esattamente come nella critica kantiana alla prova ontologica, e deve considerarsi una
vera inconseguenza in Leibniz il fatto che non abbia applicato la sua dottrina anche a Dio. Ma se
non fosse che Leibniz afferma esplicitamente il contrario (N. E. 401; G. v. 339),""’ si sarebbe tentati
di affermare che la sua posizione equivale a negare che l'esistenza sia un predicato.

(1) «Quando diciamo che una cosa esiste o realmente sussiste, questa esistenza stessa ¢ il predicato, cioé ha una nozione unita all'idea in
questione, e vi e connessione tra queste due nozioni.»

Ma inoltre, non solo l'esistenza di un determinato soggetto e contingente, ma anche la
connessione tra due predicati qualsiasi che esprimono gli stati di quel soggetto in tempi diversi.
Cosi Leibniz afferma, discutendo l'ipotesi che in futuro intraprendera un viaggio: «la connessione
degli eventi, sebbene certa, non e necessaria, e sono libero di fare o non fare questo viaggio, poiché
sebbene sia incluso nella mia nozione che lo faro, e anche incluso che lo faro liberamente. E non c'e nulla
in me, di tutto cio che puo essere concepito in generale, o per essenza, o mediante una nozione specifica
o incompleta, da cui si possa concludere che lo faro necessariamente, mentre dal mio essere uomo si puo
concludere che sono capace di pensare; di conseguenza, se non faccio questo viaggio, cio non contrasta
alcuna verita eterna o necessaria. Tuttavia, poiché e certo che lo faro, deve esserci una connessione tra
me, che sono il soggetto, e l'esecuzione del viaggio, che e il predicato; poiché, in una proposizione vera, la
nozione del predicato e sempre nel soggetto. Conseguentemente, se non lo facessi, ci sarebbe una falsita,



che distruggerebbe la mia nozione individuale o completa» (G. ii. 52). Cosi quei predicati che sono
concreti, cioe quelli che esprimono stati di una sostanza in particolari momenti temporali,
occupano una posizione diversa da predicati astratti come umano e razionale. I predicati concreti,
sebbene connessi tra loro, non sono necessariamente connessi; le connessioni, cosi come i
predicati, sono contingenti. Tutti i predicati sono necessariamente connessi al soggetto, ma
nessun predicato concreto € necessariamente connesso a un altro. E quindi Leibniz spesso li
chiama predicati contingenti. Se la serie dei predicati fosse diversa, il soggetto sarebbe diverso;
dunque la connessione necessaria tra predicati e soggetto equivale a poco piu della legge
d'identita.”’ Un soggetto & definito dai suoi predicati, e pertanto, se i predicati fossero diversi, il
soggetto non potrebbe essere lo stesso. Cosi segue, dal fatto che un soggetto e cio che ¢, che avra
tutti i predicati che avra; ma da uno o piu dei suoi predicati, cio non segue necessariamente.
Lesistenza di ogni predicato separato in ogni singolo istante € una verita contingente, poiché
ognuno e presupposto nell'affermazione che esista proprio quel determinato soggetto. C'e una
difficolta, in questa visione, nel distinguere un soggetto dalla somma dei suoi predicati—una
difficolta a cui tornero quando trattero la dottrina della sostanza. Per ora, mi accontento di
sottolineare che, nell'affermare l'esistenza di una sostanza individuale, cioe di un soggetto la cui
nozione e completa, sono coinvolte tante proposizioni contingenti separate quanti sono i
momenti attraverso cui la sostanza persiste. Poiché lo stato della sostanza in ogni momento
esiste, e la sua esistenza € una proposizione contingente. Sono dunque le proposizioni esistenziali
ad essere contingenti, e le proposizioni che non affermano esistenza ad essere necessarie. La
divisione leibniziana delle proposizioni in due tipi corrisponde quindi a una divisione molto
importante—forse la pit importante—della quale le proposizioni sono suscettibili.

(2) «Non sarebbe stato il nostro Adamo, ma un altro, se avesse avuto altri eventi» (G. ii. 42).

Sembra tuttavia necessaria una spiegazione per le connessioni dei predicati contingenti. Queste
connessioni difficilmente possono dirsi esistere, eppure sono sempre contingenti, non solo nelle
sostanze libere, ma anche in quelle che non hanno liberta. Nelle sostanze che non sono libere, le
connessioni degli stati successivi sono date dalle leggi del moto, e queste leggi sono decisamente
contingenti. Leibniz arriva persino a dire che € nella Dinamica che impariamo la distinzione tra
proposizioni necessarie e contingenti (G. III. 645). Oltre a queste, c'e la legge generale, ugualmente
contingente ma altrettanto senza eccezioni, «che I'uomo fara sempre, sebbene liberamente, cio che
gli sembra migliore» (G. iv. 438). Il fatto sembra essere che queste leggi generali ma non necessarie
sono considerate da Leibniz come riferite essenzialmente a ogni parte del tempo attuale. Cioe,
non valgono per le sequenze in altri ordini temporali possibili, ma solo per sequenze attuali.
Inoltre sono dedotte da elementi nello stato precedente attuale, elementi che conducono alla
sequenza e sono logicamente anteriori ad essa—questo €, come vedremo, essenziale per la
dottrina dell'attivita. Cosi queste leggi, sebbene abbiano una prova a priori mediante cause finali,
sono tuttavia per natura generalizzazioni empiriche. Sono state valide, sono valide ora e saranno
valide in futuro. Si applicano a ogni momento del tempo attuale, ma non possono essere
enunciate senza tale riferimento. Questa € una concezione che dovro criticare quando tratteremo
la filosofia leibniziana della Dinamica. Per ora, desidero solo sottolineare che, nel suo sistema, le
leggi del moto e la legge della volizione sono esistenziali e hanno un riferimento essenziale alle



parti del tempo attuale. Sono peculiari solo nel riferirsi a tutte le parti del tempo. Possono essere
contrapposte, sotto questo aspetto, alle proprieta del tempo stesso, che sono metafisicamente
necessarie e identiche in tutti i mondi possibili; mentre 1'esistenza del tempo e contingente,
poiché dipende dalla libera risoluzione di Dio di creare un mondo.

La dicotomia delle proposizioni di Leibniz equivale quindi alle seguenti affermazioni. Tutte le
proposizioni vere che non coinvolgono esistenza attuale, ma si riferiscono solo a essenze o
possibili, sono necessarie; ma le proposizioni che affermano esistenza—eccetto nel caso di Dio—
non sono mai necessarie e non seguono necessariamente da alcun'altra proposizione
esistenziale, né dal fatto che il soggetto abbia tutte le qualita che distinguono gli esistenti."”’ Se
dunque le proposizioni esistenziali devono avere interrelazioni ed essere in qualche modo
sistematizzate, ci deve essere un principio che mitighi il loro carattere meramente particolare e
contingente.

(3) Sul nesso tra contingenza e complessita infinita (che molti commentatori considerano definitorio della contingenza) vedi Cap. V.
§ 26..

Significato del principio di ragione sufficiente

Questo mi porta al principio di ragion sufficiente. Questo principio € solitamente ritenuto, di per
sé, adeguato a dedurre cio che esiste realmente. A questa supposizione, bisogna ammettere, le
parole di Leibniz spesso danno credito. Ma scopriremo che ci sono in realta due principi inclusi
sotto lo stesso nome, uno generale e applicabile a tutti i mondi possibili, 'altro speciale e
applicabile solo al mondo attuale. Entrambi differiscono dalla legge di non contraddizione per il
fatto che si applicano in modo speciale—il primo, tuttavia, non esclusivamente—agli esistenti,
possibili o attuali. Il primo, come vedremo, & una forma della legge di causalita, che afferma che
tutte le cause possibili sono desideri o appetiti; il secondo, d'altro canto, & I'affermazione che tutta
la causalita attuale € determinata dal desiderio del bene. Scopriremo che il primo e
metafisicamente necessario, mentre il secondo e contingente e si applica solo ai contingenti. Il
primo e un principio per i contingenti possibili, il secondo solo per i contingenti attuali.
Limportanza di questa distinzione apparira non appena inizieremo a esaminare le spiegazioni di
Leibniz su cosa intenda per ragion sufficiente. "’

(4) Non sostengo che Leibniz stesso fosse perfettamente chiaro su questi due principi di ragion sufficiente, ma che di fatto
designasse due principi distinti (forse non da lui distinti) con lo stesso nome.

La legge di ragion sufficiente e formulata in vari modi da Leibniz in momenti diversi. Iniziero con
le sue affermazioni successive, pitl note e piu in linea con la visione tradizionale della sua portata;
faro poi riferimento alle affermazioni precedenti, specialmente quelle del 1686, ed esaminero se
queste possano essere conciliate con le forme successive del principio.

Laffermazione nella Monadologia e la seguente (§8 31, 32, 33, 36): «I nostri ragionamenti si fondano
su due grandi principi: quello della contraddizione... e quello della ragione sufficiente, in virtu del quale
giudichiamo che nessun fatto puo essere trovato vero o esistente, nessuna affermazione veritiera, a
meno che non vi sia una ragione sufficiente per cui debba essere cosi e non altrimenti, sebbene queste



ragioni di solito non possano esserci note. Vi sono inoltre due tipi di verita: quelle di ragionamento e
quelle di fatto. Le verita di ragionamento sono necessarie e il loro opposto e impossibile; le verita di fatto
sono contingenti e il loro opposto e possibile. Quando una verita e necessaria, la sua ragione puo essere
trovata mediante analisi... Ma deve esserci anche una ragione sufficiente per le verita contingenti o di
fatto, cioe per la successione delle cose che sono disperse nell'universo degli esseri creati, in cui la
risoluzione in ragioni particolari potrebbe procedere all'infinito» (D. 222-3; L. 235-7; G. V1. 612).
Questo ci lascia completamente all'oscuro sul significato di ragione sufficiente. La stessa
vaghezza appare nei Principi della Natura e della Grazia (§ 7): «Finora abbiamo parlato solo come
generale, che afferma che nulla accade senza una ragione sufficiente; cioe che nulla accade senza che sia
possibile per chi conoscesse sufficientemente le cose fornire una ragione sufficiente a determinare perché
le cose sono cosi e non altrimenti. Posto questo principio, la prima domanda che siamo autorizzati a
porre sara: perché c'e qualcosa piuttosto che niente? Poiché il nulla é pil semplice e facile dell'essere.
Inoltre, supponendo che le cose debbano esistere, dobbiamo poter fornire una ragione per cui debbano
esistere cosi e non altrimenti» (D. 212—3; L. 414-5; G. vi. 602). Questa affermazione, sebbene metta in
luce molto chiaramente il legame tra contingenza ed esistenza, non ci fornisce ulteriori
informazioni sul significato di ragione sufficiente. Nel saggio «Sull'Origine Ultima delle Cose>»
(1697) Leibniz & un po’ piu preciso. Dice: «Nelle cose eterne, anche se non c'é causa, deve esserci una
ragione che, per le cose permanenti, e la necessita stessa, o l'essenza; ma per la serie di cose mutevoli, se
si suppone che si succedano dall'eternita, questa ragione e, come vedremo subito, il prevalere delle
inclinazioni, che consistono non in ragioni necessitanti, cioe ragioni di necessita assoluta e metdfisica, il
cui opposto implica contraddizione, ma in ragioni inclinanti» (L. 338; D. 100; G. vii. 302). Cio che si
intende con queste ragioni inclinanti non puo essere adeguatamente spiegato finché non
affronteremo l'attivita della sostanza. Nel caso degli esistenti effettivi, la ragione inclinante ¢ la
percezione del bene, sia da parte della sostanza stessa, se libera, sia da parte di Dio, se la sostanza
non ¢ libera. Ma la legge come sopra enunciata, anche nella forma che si applica solo alla serie di
cose mutevoli, e vera, come vedremo presto, non solo per il mondo attuale, ma per tutti i mondi
possibili. E quindi essa stessa metafisicamente necessaria e incapace di distinguere 1'attuale dal
possibile. Anche nella forma che si applica solo alla serie di cose mutevoli, la legge rimane una
legge di tutti i contingenti possibili; e ogni proposizione vera sui contingenti possibili deve essere
essa stessa non contingente, ma necessaria.

Prima di sviluppare questo argomento, esaminiamo le precedenti affermazioni di Leibniz sulla
legge. Nell'anno 1686, quando era piu propenso che in anni successivi ad approfondire i suoi
principi, fornisce un'affermazione a prima vista molto diversa da quelle che da di solito e si
riferisce alla sua formula abituale come a un «assioma volgare» che segue come corollario. Dice:
«Deve esserci sempre un fondamento della connessione dei termini in una proposizione, che deve essere
trovato nelle loro nozioni. Questo e il mio grande principio, con cui credo tutti i filosofi debbano
concordare, e di cui uno dei corollari e questo assioma volgare, che nulla accade senza una ragione...
sebbene spesso questa ragione inclini senza necessitare» (G. IL. 56). E aggiunge che in Metafisica
presuppone appena altro che due grandi principi, cioe (1) la legge di contraddizione, e (2) «che



nulla e senza ragione, o che ogni verita ha la sua prova a priori, tratta dalla nozione dei termini, sebbene
non sia sempre in nostro potere fare questa analisi» (G. I1. 62).

C'e un altro passaggio, in un documento non datato, che tuttavia, per prove interne, sembrerebbe
appartenere allo stesso periodo, in cui Leibniz e ancora piu preciso sulla prova a priori delle
proposizioni contingenti. «Generalmente, ogni proposizione vera,» dice, «(che non sia identica o vera
per se) puo essere provata a priori con l'aiuto di assiomi, o proposizioni vere per se, e con l'aiuto di
definizioni o idee. Poiché ogni volta che un predicato e veramente affermato di un soggetto, si giudica
che sussista una connessione reale tra il predicato e il soggetto, e cosi in ogni proposizione: A e B (o, B e
veramente predicato di A), B e sempre in A stesso, o la sua nozione e in qualche modo contenuta nella
nozione di A stesso; e cio o con necessita assoluta, nelle proposizioni di verita eterne, o con una sorta di
certezza, dipendente da un supposto decreto di una sostanza libera, nelle cose contingenti; e questo
decreto non e mai totalmente arbitrario e privo di fondamento, ma si puo sempre fornire qualche
ragione (che pero inclina e non necessita), la quale potrebbe essa stessa essere dedotta dall'analisi delle
nozioni (se cio fosse sempre in potere umano), e certamente non sfugge alla sostanza onnisciente, che
vede tutto a priori per mezzo delle idee stesse e dei propri decreti. E certo, quindi, che tutte le veritd,
anche le piu contingenti, hanno una prova a priori, o qualche ragione per cui sono piuttosto che non
sono. E questo e proprio cio che la gente comunemente dice, che nulla accade senza causa, o che nulla e

(5)

senza ragione.» (G. vii. 300, 301).

l'esistenza o inesistenza di qualsiasi cosa, deve essere possibile assegnare una causa o ragione.» Leibniz era consapevole di questo accordo,
come risulta dal seguente commento al resoconto di Spinoza fornito da Schuller: «Cio é giustamente osservato e concorda con cio che
sono solito dire, che nulla esiste a meno che non si possa fornire una ragione sufficiente della sua esistenza, la quale si dimostra facilmente non
risiedere nella serie delle cause.» [G. i. 138.]

Queste affermazioni, cosi come stanno, sembrano diverse dalle successive affermazioni di
Leibniz sulla legge di ragione sufficiente. Ma sembrerebbe che egli intenda, nella materia
contingente, includere nella «nozione dei termini» la ricerca dell'apparentemente migliore. Cio
appare chiaramente in un passaggio anch'esso scritto nel 1686, dove afferma che le azioni di
Cesare, sebbene contenute nella sua nozione, dipendono dalla libera scelta di Dio di creare uomini
e di renderli tali che sceglierebbero sempre, sebbene liberamente, cio che sembra loro migliore.
Solo cosi, dice, si puo dimostrare a priori che tali predicati appartengono a Cesare (G. iv. 438).

Cosi la legge di ragione sufficiente, applicata agli esistenti effettivi, si riduce decisamente
all'asserzione di cause finali, nel senso che i desideri effettivi sono sempre diretti verso cio che
appare migliore. In tutti i cambiamenti effettivi, il conseguente puo essere dedotto
dall'antecedente solo usando la nozione del bene. Quando il cambiamento dipende solo da Dio, €
veramente per il meglio; quando dipende da una creatura libera, € tale quale sembra migliore alla
creatura, ma spesso, a causa di una percezione confusa, non e il cambiamento realmente migliore
possibile. Tale connessione puo essere considerata contingente solo ammettendo, come fa
Leibniz, che una legge puo essere generale, cioe puo applicarsi a ogni parte del tempo, senza
essere necessaria, cioe senza essere suscettibile di un enunciato in cui non si faccia riferimento ad
alcuna parte effettiva del tempo. Approfondire questo argomento e impossibile finché non
arriveremo alla dottrina della sostanza. Per ora mi limitero a sottolineare che questo principio



conferisce al bene una relazione con l'esistenza che nessun altro concetto possiede. Per inferire
l'esistenza effettiva, sia da un altro esistente, sia da semplici nozioni, la nozione del bene deve
essere sempre impiegata. E in questo senso che le proposizioni contingenti hanno prove a priori.
" «Come la possibilita ¢ il principio dell'essenza,» dice Leibniz, «cosi la perfezione, o un grado di
essenza (per cui il maggior numero di cose sono compossibili), e il principio dell’esistenza» (D. 103; L.
342-3; G.vii. 304)."” Questa connessione dell'esistenza con il bene, il principio che ogni causalita
effettiva & determinata dal desiderio di cid che appare migliore, € una proposizione
importantissima che dovremo considerare nuovamente in una fase successiva. Essa fornisce
I'essenza della legge di ragione sufficiente applicata agli esistenti effettivi. Allo stesso tempo
vedremo che la legge ha anche un significato pitt ampio, in cui si applica anche agli esistenti
possibili. La confusione tra questi due aspetti ha reso molto difficile comprendere la connessione
tra la legge e il principio di contraddizione. La distinzione, penso, ci permettera di chiarire la

connessione tra i due principi di Leibniz.

(6) L'a priori in Leibniz si oppone all'empirico, non al contingente. Una prova che impiega la nozione del bene pud mostrare, senza
appellarsi all'esperienza, che qualcosa esiste, ma non rende per questo necessaria tale proposizione. Cosi 1'a priori non €, come in
Kant, sinonimo di necessario.

(7) Qui la perfezione ha il suo significato metafisico, come «quantita di realta positiva» (Monadologia, § 41, D. 224), ma Leibniz
certamente pensava che la perfezione metafisica fosse buona. Nella frase che precede quella citata nel testo, parla di «imperfezione o
assurdita morale» come sinonimi, e intende per imperfezione 1'opposto della perfezione metafisica. Vedi Capitolo XVI.

La sua relazione con la legge di non contraddizione

Quando indaghiamo la relazione tra la legge di ragione sufficiente e la legge di contraddizione,
scopriamo che Leibniz fa pochissime osservazioni sull'argomento, e che quelle poche danno un
significato alla legge di ragione sufficiente in cui essa si applica ugualmente a tutti i mondi
possibili. Abbiamo quindi bisogno di un ulteriore principio, applicabile solo al mondo attuale, dal
quale si possa inferire I'esistenza effettiva. Questo si trova nelle cause finali. Ma vediamo cosa dice
Leibniz.

«Certamente sostengo», scrive a Des Bosses, «che un potere di determinarsi senza alcuna causa, o
senza origine di determinazione, implichi contraddizione, cosi come una relazione senza fondamento;
ma da cid non seque la necessita metafisica di tutti gli effetti. E sufficiente che la causa o ragione non sia
una che necessiti metafisicamente, sebbene sia metafisicamente necessario che esista una causa di
questo tipo» (G. ii. 420). In questo passo sta evidentemente pensando alle volizioni delle creature
libere; in una lettera alla Principessa del Galles, allegata alla quarta confutazione contro Clarke, fa
la stessa affermazione riguardo a Dio. «Dio stesso», dice, «non avrebbe potuto scegliere senza una
ragione per la sua scelta» (G. vii. 379). Ma sappiamo che Dio, essendo libero, avrebbe potuto
scegliere diversamente, e quindi, poiché deve avere una ragione per la sua scelta, devono esserci
state ragioni possibili per scelte possibili, oltre a ragioni attuali per scelte attuali. La stessa
conseguenza vale per le creature libere. E questa conseguenza, come risulta da un passo citato
precedentemente (G. ii. 51; § 13), fu effettivamente tratta da Leibniz. Affinché una nozione possa
essere quella di un esistente possibile, deve esistere un'altra nozione che, se esistesse,
costituirebbe una ragione sufficiente per tale esistente immaginato. «Esistevano», prosegue



Leibniz, «infinite modi possibili di creare il mondo, secondo i diversi disegni che Dio avrebbe potuto
formare, e ogni mondo possibile dipende da certi disegni o fini principali di Dio propri a sé stesso» (G. ii.
51).

Ma se il principio si applica tanto agli esistenti possibili quanto a quelli attuali, come puo aiutare a
determinare cio che effettivamente esiste? In questa prospettiva, fornisce soltanto una qualita
generale di cio che potrebbe esistere, non una fonte di esistenti attuali.””’ Leibniz ammetterebbe
cio. Possiamo ora chiaramente distinguere tra ragioni sufficienti attuali e possibili. La parte del
principio che e metafisicamente necessaria, ugualmente applicabile agli esistenti possibili e
attuali, e quella che afferma che tutti gli eventi sono dovuti a un progetto. Dal passo alla fine del
paragrafo precedente, risulta che, qualsiasi mondo possibile Dio avesse creato, avrebbe sempre
necessariamente avuto un qualche disegno nel farlo, sebbene il suo progetto potesse non essere il
migliore possibile. Analogamente, la volizione nelle creature libere deve avere un motivo, cioe
deve essere determinata da una qualche previsione dell'effetto. La relazione di causa ed effetto
non puo mai essere puramente esterna; la causa deve sempre essere, in parte, un desiderio
dell'effetto. Questa forma di causalita e I'essenza dell'attivita, che Leibniz, come vedremo, dichiara
metafisicamente necessaria alla sostanza. In questa forma, la legge della ragione sufficiente e
necessaria e analitica, non un principio coordinato a quello di contraddizione, ma una sua mera
conseguenza.

concepirne l'essenza. «Replico», risponde Leibniz, «che per concepire la sua essenza e necessaria la concezione di una causa possibile, per
concepire la sua esistenza e necessaria la concezione di una causa attuale.»

Il principio applicabile solo agli attuali, realmente coordinato alla legge di contraddizione, e che
da l'origine del mondo effettivamente esistente, ¢ il principio per cui i progetti sono sempre
determinati dall'idea del bene o del migliore. Dio avrebbe potuto desiderare uno qualsiasi dei
mondi possibili, e il suo desiderio sarebbe stato una ragione sufficiente per la sua creazione. Ma e
un fatto contingente che abbia desiderato il meglio, che la ragione sufficiente attuale della
creazione fosse il desiderio del massimo bene, e non per qualcosa che gli altri mondi possibili
avrebbero realizzato. Cosi Leibniz afferma: «E ragionevole e certo che Dio fara sempre il meglio,
sebbene cid che & meno perfetto non implichi contraddizione» (G. iv. 438)."" Lo stesso vale per le
creature libere, con la limitazione che spesso si sbagliano sul bene. Sarebbe possibile desiderare
cio che non appare migliore, ma e un fatto contingente che i desideri attuali, che sono ragioni
sufficienti attuali, siano sempre diretti a cio che lo spirito libero ritiene sia il migliore possibile.
Si potrebbe supporre che, se Dio e necessariamente buono, le sue azioni debbano necessariamente

(10)

essere determinate dal motivo del migliore. Ma Leibniz elude cio con la nozione comune che la
liberta sia essenziale alla bonta, che Dio € buono solo perché il male che rifiuta e possibile—una
nozione che qui non e luogo di discutere.

solo scegliere il meglio; e inferirne che cio che non sceglie e impossibile; cio, dico, e confondere i termini: e mescolare potere e volonta, necessita
metafisica e morale, essenze ed esistenze. Poiché cio che e necessario lo e per la sua essenza, dato che il contrario implica contraddizione; ma
un contingente che esiste, deve la sua esistenza al principio del meglio, che e una ragione sufficiente delle cose.» N. 73: «Dio puo fare tutto cio
che e possibile, ma fara solo il meglio.» Cfr. anche N. 76.



(10) Cio appare anche da un passaggio [G. II. 40] in cui Leibniz spiega che lo stato attuale del mondo consegue dal primo stato solo in
virtu di certe leggi liberamente decretate da Dio. Queste leggi, tra cui la ricerca del meglio, devono quindi essere contingenti.

Possiamo ora riassumere i risultati della nostra discussione su contingenza e ragione sufficiente.
Leibniz, tenendosi fermo alla dottrina che una proposizione necessaria debba essere analitica,
scopri che le proposizioni esistenziali sono sintetiche, e anche, come Hume e Kant, che tutte le
connessioni causali tra esistenti che differiscono per posizione temporale sono sintetiche. Ne
dedusse, di conseguenza, che il mondo attuale non esiste necessariamente, e che, al suo interno,
le cause non producono i loro effetti necessariamente. La ragione, come ripete incessantemente,
inclina senza necessitare. Questa fu la sua soluzione al problema sollevato dal fatto, da lui
percepito chiaramente quanto Hume e Kant, che le connessioni causali sono sintetiche. Hume
dedusse che le connessioni causali non connettono realmente, Kant dedusse che il sintetico puo
essere necessario, Leibniz dedusse che una connessione puo essere invariabile senza essere
necessaria. Non avendo mai sognato di negare che il necessario debba essere analitico, questa fu
la sua unica via di fuga da una totale negazione delle connessioni causali.

Cosi la proposizione che qualsiasi cosa eccetto Dio esista € contingente, e 1o € anche quella che un
esistente sia causa di un altro. Allo stesso tempo, la causalita stessa & necessaria e vale in tutti i
mondi possibili. In tutti i mondi possibili, inoltre, la causalita puo essere resa intelligibile solo
considerando la causa come in parte una previsione o desiderio dell'effetto. Cio consegue, come
vedremo nel prossimo capitolo, dalla dottrina generale che «ogni denominazione estrinseca ha una
intrinseca come fondamento» (G. II. 240), cioe che nessuna relazione & puramente esterna. Per
quanto questo sia affermato dalla legge della ragione sufficiente, quella legge € metafisicamente
necessaria. Leffetto deve essere il fine in senso psicologico, cioe 'oggetto del desiderio. Ma nel
mondo attuale, grazie alla bonta di Dio, I'effetto ¢ anche, o sembra essere, il fine in senso etico. Il
fine psicologico e, di fatto, cio che I'agente crede essere il fine etico, cioé cio che ritiene sia l'effetto
migliore possibile. (Nelle sostanze non libere, la ragione sufficiente non risiede in loro, ma in Dio.)
Questo e cio che distingue l'attuale da ogni altro mondo possibile. Dio avrebbe potuto creare uno
dei mondi possibili, ma non avrebbe potuto ignorare che non fosse il migliore. Poiché il suo grado
di eccellenza e una verita eterna e oggetto del suo intelletto. Ma ci viene detto (G. IL. 51) che
qualunque mondo Dio avesse creato, avrebbe avuto un disegno nel farlo, e che un qualche disegno
e metafisicamente necessario per i suoi atti. Resta quindi solo da interpretare il disegno
psicologicamente, non eticamente, quando si dice che e necessario.

Le buone azioni di Dio sono dunque contingenti e vere solo all'interno del mondo attuale. Sono la
fonte da cui procede ogni spiegazione dei contingenti attraverso la ragione sufficiente. Esse
stesse, tuttavia, hanno la loro ragione sufficiente nella bonta di Dio, che si deve supporre
metafisicamente necessaria.'”' Leibniz non riusci a mostrare perché, essendo cosi, le buone
azioni di Dio non siano anche necessarie. Ma se lo fossero, l'intera serie delle loro conseguenze
sarebbe stata anch'essa necessaria, e la sua filosofia sarebbe caduta nello Spinozismo. L'unico
rimedio sarebbe stato dichiarare l'esistenza di Dio, come ogni altra esistenza, contingente—un
rimedio irresistibilmente suggerito dalla sua logica, ma da lui ritenuto, per ovvie ragioni,
peggiore della malattia dello Spinozismo che la sua dottrina della contingenza voleva curare.



(1) per quanto ne so, Leibniz non afferma mai esplicitamente che la bonta di Dio sia necessaria, ma questa conclusione sembra
seguire dalla sua filosofia. Poiché la bonta di Dio & una verita eterna, non si riferisce esclusivamente, come i suoi atti, al mondo
attuale. Difficilmente possiamo supporre che, in altri mondi possibili, Dio non sarebbe stato buono, o che sia un fatto meramente
contingente che Dio sia buono. Ma se facessimo questa supposizione, sposteremmo semplicemente la difficolta un passo oltre,
poiché allora dovremmo richiedere una ragione sufficiente per la bonta di Dio. Se questa ragione fosse necessaria, anche la bonta di
Dio sarebbe necessaria; se contingente, richiederebbe essa stessa una ragione sufficiente, riguardo alla quale si ripresenterebbe la
stessa difficolta.



Capitolo IV

Il Concetto di Sostanza

Visioni cartesiane e spinoziane sulla sostanza

La questione da discutere in questo capitolo é: cosa intendeva Leibniz con la parola sostanza, e in
che misura questo significato puo essere fruttuosamente impiegato in filosofia? Questa domanda
deve essere accuratamente distinta dalla questione a cui risponde la dottrina delle Monadi, cioe
quali giudizi esistenziali possiamo formulare, in cui € impiegata la nozione di sostanza? La nostra
attuale domanda é semplicemente, cosa ¢ la nozione di sostanza? Non, quali giudizi sul mondo
possono essere formulati con 1'aiuto di questa nozione?

I1 concetto di sostanza dominava la filosofia cartesiana e non fu meno importante nella filosofia
di Leibniz. Ma il significato che Leibniz attribui alla parola era diverso da quello dei suoi
predecessori, e questo cambiamento di significato fu una delle principali fonti di novita nella sua
filosofia. Leibniz stesso sottolineo 'importanza di questo concetto nel suo sistema. Contro Locke,
sostenne che l'idea di sostanza non e cosi oscura come quel filosofo pensava (N. E. 148; G. v. 133).
La sua considerazione, dice, € uno dei punti pit importanti e fecondi in filosofia: dalla sua
nozione di sostanza seguono le verita piu fondamentali, persino quelle riguardanti Dio, le anime e
i corpi (D. 69; G. iv. 469). Spiegare questa nozione ¢, quindi, un preliminare indispensabile per
discutere le sue opinioni sulla materia o la sua teoria delle Monadi.

I cartesiani avevano definito la sostanza come cio che, per la sua esistenza, necessita solo della
concorrenza di Dio. Con cio intendevano, praticamente, che la sua esistenza non dipendeva da
relazioni con altri enti esistenti; poiché la concorrenza divina era una condizione imbarazzante,
che aveva portato Cartesio ad affermare che solo Dio era propriamente e rigorosamente una
sostanza. Cosi, sebbene, praticamente, ammettessero due sostanze, mente e materia, tuttavia,
ogni volta che prendevano Dio sul serio, erano costretti a negare la sostanzialita di tutto tranne
Dio. Questa inconsistenza fu rimediata da Spinoza, per il quale la sostanza era causa sui, 'auto-
causata, o cio che e in sé e concepito attraverso sé. Per lui, la sostanza era quindi Dio solo—un
rimedio che Leibniz considero condannare la definizione originale (G. vi. 582). Per Spinoza,
l'estensione e il pensiero non costituivano sostanze separate, ma attributi dell'unica sostanza. In
Spinoza come in Cartesio, la nozione di sostanza, sebbene non chiaramente analizzata nei suoi
elementi, non era una nozione semplice ultima, ma una nozione dipendente, in qualche modo
indefinito, dalla nozione puramente logica di soggetto e predicato. Gli attributi di una sostanza
sono i predicati di un soggetto; e si suppone che i predicati non possano esistere senza il loro
soggetto, sebbene il soggetto possa esistere senza di essi. Quindi il soggetto diventa cio la cui
esistenza non dipende da nessun altro esistente.

C'e un'interessante discussione di questa definizione, in connessione con Malebranche, nel
Dialogo tra Philarete e Ariste (G. vi. pp. 579—-594). In questo dialogo, il rappresentante di



Malebranche inizia definendo la sostanza come tutto cio che puo essere concepito da solo, o come
esistente indipendentemente da altre cose (G. vi. 581). Leibniz fa notare, in obiezione, che questa
definizione, in fondo, si applica solo a Dio. «Dovremmo allora dire,» prosegue, «con un innovatore
fin troppo noto, che Dio é 'unica sostanza, e le creature sono semplici modificazioni di lui?» Se
I'indipendenza deve estendersi solo alle cose create, allora, pensa Leibniz, la forza e la vita,
almeno astrattamente, possono essere concepite cosi. L'indipendenza nella concezione, dice,
appartiene non solo alla sostanza, ma anche a cio che é essenziale per la sostanza. Il sostenitore di
Malebranche limita quindi la sua definizione ai concreti: la sostanza € un concreto indipendente
da ogni altro concreto creato. A cio Leibniz replica (1) che il concreto puo forse essere definito solo
per mezzo della sostanza, cosicché la definizione potrebbe implicare un circolo vizioso;'" (2) che
l'estensione non e un concreto, ma l'astratto dell'esteso, che ¢ il soggetto dell'estensione (Ib. 582).
Ma evita, in questo luogo, qualsiasi definizione propria, accontentandosi, in modo
caratteristicamente conciliante, di sottolineare che la definizione rettificata di cui sopra si
applichera solo alle Monadi (Ib. 585—6).

(1) Tuttavia, questa obiezione € successivamente ritirata (Ib. 583).

Il significato di sostanza in Leibniz

Leibniz percepi, tuttavia, che la relazione con soggetto e predicato era pitt fondamentale
dell'inferenza dubbia verso l'esistenza indipendente (cf. G. ii. 221). Egli, quindi, porto decisamente
la sua nozione di sostanza in dipendenza da questa relazione logica. Egli sostiene contro Locke
che c'é una buona ragione per assumere la sostanza, poiché concepiamo diversi predicati in uno
stesso soggetto, e questo € tutto cio che si intende con le parole sostegno o substrato, che Locke usa
come sinonimo di sostanza (N. E. p. 225; G. v. 201-2).

Ma esaminando piu a fondo, scopriamo che questo, sebbene parte essenziale del significato di
sostanza, non e affatto tutto cio che questa parola significa. Oltre alla nozione logica di soggetto,
c'e stato solitamente un altro elemento nel significato attribuito alla parola sostanza. Questo e
'elemento della persistenza attraverso il cambiamento. La persistenza e implicita, infatti, nella
stessa nozione di cambiamento contrapposta al mero divenire. Il cambiamento implica qualcosa
che cambia; implica cioe un soggetto che ha preservato la sua identita mentre altera le sue qualita.
Questa nozione di un soggetto del cambiamento non e quindi indipendente da soggetto e
predicato, ma successiva ad essa; e la nozione di soggetto e predicato applicata a cio che e nel
tempo. E questa forma speciale del soggetto logico, combinata con la dottrina che ci sono termini
che possono essere solo soggetti e non predicati, a costituire la nozione di sostanza come la
impiega Leibniz. Se dobbiamo sostenere, dice, che sono la stessa persona di prima, non dobbiamo
accontentarci della mera esperienza interna, ma dobbiamo avere una ragione a priori. Questa puo
solo essere che i miei attributi presenti e passati sono predicati dello stesso soggetto (G. ii. 43). La
necessita della sostanza come soggetto del cambiamento e stata indicata da Kant nella prima
analogia dell'esperienza. Ma per Kant, questo soggetto e tanto fenomenico quanto i suoi predicati.
La caratteristica distintiva della sostanza, quando usata come base di una metafisica dogmatica, e
la convinzione che certi termini siano solo ed essenzialmente soggetti. Quando piu predicati



possono essere attribuiti a un soggetto, e questo a sua volta non puo essere attribuito a nessun altro
soggetto, allora, dice Leibniz, chiamiamo il soggetto una sostanza individuale (G. iv. 432). Questo
punto e importante; poiché e evidente che qualsiasi termine puo essere reso soggetto. Posso dire
«due e un numero», «il rosso e un colore», e cosi via. Ma tali termini possono essere attribuiti ad
altri, e quindi non sono sostanze. Il soggetto ultimo e sempre una sostanza (G. ii. 457—8). Cosi il
termine io appare incapace di essere attribuito a qualsiasi altro termine; ho molti predicati, ma
non sono a mia volta predicato di nient'altro. Io, quindi, se la parola io denota qualcosa di distinto
dalla mera somma dei miei stati, e se persisto attraverso il tempo, adempio alla definizione di
sostanza di Leibniz. Lo spazio, come Leibniz ammette spesso, sarebbe, se fosse reale (cosa che
nega), una sostanza; poiché persiste attraverso il tempo e non é un predicato.

(2) In gioventu, Leibniz era incline ad ammettere lo spazio come sostanza. Vedi G. i. 10 (1668), e Selver, op. cit. p. 28.

La sostanza, dunque, e cio che puo essere solo soggetto, non predicato, che ha molti predicati e
persiste attraverso il cambiamento. In breve, € il soggetto del cambiamento. I diversi attributi che
una sostanza ha in tempi diversi sono tutti predicati della sostanza, e sebbene qualsiasi attributo
esista solo in un certo momento, il fatto che sia un attributo in quel momento € eternamente un
predicato della sostanza in questione. Poiché la sostanza e lo stesso soggetto in tutti i tempi, e
quindi ha sempre gli stessi predicati, dato che la nozione del predicato, secondo Leibniz, e sempre
contenuta nella nozione del soggetto. Tutti i miei stati e le loro connessioni sono sempre stati
nella nozione di quel soggetto che ¢ io. Cosi dire che tutti i miei stati sono coinvolti nella nozione
di me, significa semplicemente che il predicato e nel soggetto (G. II. 43). Da questa proposizione,
prosegue Leibniz, segue che ogni anima e un mondo a parte, indipendente da tutto tranne che da
Dio (G. IL. 46, 47). Poiché tutti i miei predicati mi sono sempre appartenuti, e poiché tra questi
predicati sono contenuti tutti i miei stati nei vari momenti del tempo, ne segue che il mio
sviluppo nel tempo & una mera conseguenza della mia nozione, e non puo dipendere da
nessun'altra sostanza. Un soggetto come il mio potrebbe non esistere; ma se un tale soggetto
esiste, tutti i miei stati seguono dal fatto che sono cosi come sono, e questo basta a spiegare i miei
cambiamenti, senza supporre che io sia agito dall'esterno."”’

(3) 11 giudizio di Arnauld su questa teoria, subito dopo aver letto il Discours de Métaphysique, merita di essere citato come monito per i
filosofi tentati di condannare i loro colleghi pit giovani. «Al momento,» scrive, «ho un tale raffreddore che tutto cio che posso fare e dire
a Vostra Altezza, in due parole, che trovo in questi pensieri cosi tante cose che mi allarmano, e che quasi tutti, se non erro, troveranno cosi
scioccanti, che non vedo quale utilita possa avere uno scritto che apparentemente tutto il mondo rifiutera. Daro solo come esempio cio che dice
nell’Art. I3: <Che la nozione individuale di ogni persona coinvolge una volta per tutte tutto cio che le accadra mai»» (G. I1. 15). La selezione di
questa osservazione come particolarmente scioccante puo forse spiegare I'omissione di Leibniz dalle sue opere pubblicate.

Il significato di attivita

Possiamo ora comprendere cosa Leibniz intenda per attivita. Lattivita delle sostanze, dice, e
metafisicamente necessaria (G. IL. 169). E in questa attivita che consiste la sostanza stessa delle
cose. Senza una forza di una certa durata, nessuna sostanza creata rimarrebbe numericamente la
stessa, ma tutte le cose sarebbero solo modificazioni di un'unica sostanza divina (D. 117, G. iv.
508).""’ La sostanza, inoltre, & un essere capace di azione (D. 209; L. 406; G. vi. 598). Ma non spiega
spesso chiaramente cosa intenda per attivita. L'attivita € solitamente una copertura per un



pensiero confuso; € una di quelle nozioni che, appellandosi all immaginazione psicologica,
sembrano chiarire le cose, quando in realta danno solo un'analogia con qualcosa di familiare.
L'uso dell'attivita da parte di Leibniz, tuttavia, non sembra soggetto a questa accusa. Egli rifiuta
decisamente l'appello all'immaginazione. La forza interiore delle sostanze, dice, puo essere
concepita distintamente, ma non spiegata da immagini, poiché la forza deve essere afferrata
dall'intelletto, non dall'immaginazione (D. 116; G. iv. 507). Che cos'e allora questa attivita, che puo
essere chiaramente concepita ma non immaginata?

205.

Senza una forza interna d'azione, spiega Leibniz, una cosa non potrebbe essere una sostanza,
poiché la natura della sostanza consiste in questa tendenza regolata, da cui i fenomeni nascono in
ordine (G. iii. 58). Dice inoltre (L. 300, n.; G. iv. 472): «Per forza o potenza (puissance), non intendo la
capacita (pouvoir) o mera facolta, che non e altro che una prossima possibilita di agire, e che, essendo
per cosi dire morta, non produce mai un'azione senza essere stimolata dall'esterno, ma intendo qualcosa
tra la capacita (pouvoir) e l'azione, qualcosa che include uno sforzo, un atto, un'entelechia, poiché la
forza passa da sé in azione, per quanto nulla la ostacoli. Percio considero la forza come costitutiva della
sostanza, poiché ¢ il principio dell'azione, che e la caratteristica della sostanza.» Possiamo cosi vedere
cosa Leibniz intenda per attivita, e possiamo anche vedere che questa nozione € una conseguenza
necessaria e legittima della sua nozione di sostanza. Una sostanza, abbiamo visto, € un soggetto
che ha predicati consistenti in vari attributi in varie parti del tempo. Abbiamo anche visto che
tutti questi predicati sono coinvolti nella nozione del soggetto, e che il fondamento dei suoi
attributi mutevoli & quindi all'interno della sostanza, e non da cercarsi nell'influenza del mondo
esterno. Quindi deve esserci, in ogni stato di una sostanza, un elemento o qualita in virtu della
quale quello stato non & permanente, ma tende a passare allo stato successivo. Questo elemento &
cio che Leibniz intende per attivita."’ Lattivita deve essere distinta da cio che intendiamo per
causalita. La causalita e una relazione tra due fenomeni in virtu della quale uno e succeduto
dall’altro. Lattivita & una qualita di un fenomeno in virtu della quale tende a causare un altro.
Lattivita € un attributo corrispondente alla relazione di causalita; € un attributo che deve
appartenere al soggetto degli stati mutevoli, per quanto quegli stati si sviluppino dalla natura del
soggetto stesso. Lattivita non € una mera relazione; € una qualita effettiva di una sostanza, che
forma un elemento in ogni stato della sostanza, in virtu del quale quello stato non € permanente,
ma tende a cedere il posto a un altro. Poiché una sostanza, come abbiamo visto, ¢ essenzialmente
il soggetto permanente di attributi mutevoli, ne segue che l'attivita, nel senso sopra detto, e
essenziale alla sostanza, e quindi metafisicamente necessaria. Ne segue anche che, come dice
Leibniz, senza attivita una sostanza non potrebbe preservare la sua identita numerica; poiché
senza attivita una sostanza cesserebbe di avere nuovi attributi in nuovi momenti del tempo, e
quindi cesserebbe di esistere. L'attivita segue cosi dalla dottrina generale, che Leibniz condivide
con molti altri filosofi (ad es. Lotze), che ogni relazione deve poter essere analizzata in aggettivi
dei termini correlati. Due stati hanno una relazione di successione e causalita; quindi devono
esserci aggettivi corrispondenti degli stati. Laggettivo dello stato precedente e I'attivita. La



passivita, tuttavia, non e 1'aggettivo dello stato successivo, ma e qualcosa di completamente

diverso."”

(3) Cfr. D. 115; G. iv. 5067.
(6) Cfr. Cap. XII, § 84..

Connessione tra attivita e ragione sufficiente

Possiamo ora tornare alla legge della ragion sufficiente e interpretarla in connessione con
l'attivita. Sebbene, come abbiamo visto, tutti gli stati di una sostanza siano contenuti nella sua
nozione e potrebbero, con conoscenza perfetta, esserne dedotti; cio, nell'intenzione di Leibniz,
equivale a poco piu della legge d'identita.'” Qualunque siano le mie azioni future, deve ora essere
vero che saranno cio che saranno. Chiunque agisse diversamente non sarebbe la stessa persona.
Ma che io agiro in un modo specifico non puo essere dedotto da alcuna proposizione generale su
di me. Le mie azioni specifiche sono connesse alla nozione di me, ma non sono legate
necessariamente a nessuna delle mie qualita generali né tra loro. Non c'é nulla in me, dice Leibniz,
tra tutto cio che puo essere concepito generalmente, o per essenza, o da una nozione specifica o
incompleta, da cui le mie azioni future seguano necessariamente. Tuttavia, se intraprendero un
viaggio, e certo che lo faro, e quindi, se non lo facessi, vi sarebbe falsita, il che distruggerebbe la
nozione individuale o completa di me (G. ii. 52). Vale a dire, chiunque agisse diversamente non
sarebbe la stessa persona. Cio equivale in realta a nient'altro che (1) I'affermazione di sostanze
permanenti, (2) 'ovvio fatto che ogni proposizione sul futuro e gia determinata come vera o falsa,
anche se possiamo essere incapaci di decidere 1'alternativa. Cosi non abbiamo mezzi, in tutto cio,
per determinare, da un dato stato di sostanza, quali saranno i suoi stati futuri; e a questo scopo,
secondo Leibniz, richiediamo il principio della ragion sufficiente.

(7) Cfr. G. 11 42, inizio del paragrafo.

Il principio adempie quindi alla stessa funzione per cui oggi si usa la causalita; fornisce una
connessione tra eventi in tempi diversi. Ma a differenza della causalita, cerca di mostrare perché, e
non solo che, certe sequenze si verificano. In una lettera giovanile, scritta prima che Leibniz
scoprisse la sua nozione di sostanza (1676?), sostiene che una singola cosa non puo essere causa
dei suoi cambiamenti, poiché tutto rimane nello stato in cui si trova, se nulla lo cambia; non si
puo addurre alcuna ragione a favore di un cambiamento piuttosto che un altro (G. I. 372). Dal
contrasto tra questa e le sue opinioni successive, vediamo chiaramente il legame tra attivita e
ragion sufficiente. La ragion sufficiente per un cambiamento piuttosto che un altro va ricercata
nella natura dell'attivita. Nelle sostanze non libere, questa attivita e regolata da leggi generali, che
a loro volta hanno una ragion sufficiente nella percezione divina della convenienza; nelle
sostanze libere, la ragion sufficiente risiede nella percezione pit 0 meno confusa del bene da
parte della sostanza stessa. Ma in nessun caso la connessione tra due stati € in sé necessaria;
sorge sempre dalla percezione, sia in Dio che nella creatura (se libera), che il cambiamento e
buono (G. II. 38). Questo argomento, tuttavia, non puo essere discusso appieno finché non avremo
esaminato la dottrina delle Monadi.



Gli stati di una sostanza formano una serie causale

Da quanto detto sull'attivita, € evidente che quei predicati di una data sostanza che sono esistenti
nel tempo formano una serie causale unica. Leibniz talvolta spinge tanto oltre questa direzione da
avvicinarsi molto alla dottrina di Lotze secondo cui le cose sono leggi."”’ Tutte le cose singolari,
dice, sono soggette a successione, né c'e nulla di permanente se non la legge stessa, che implica
successione continua. Le successioni, prosegue, come serie quali i numeri, hanno la proprieta che,
dati il primo termine e la legge di progressione, i termini rimanenti sorgono in ordine. L'unica
differenza é che nelle successioni 'ordine e temporale, mentre nei numeri l'ordine e quello della
priorita logica (G. IL. 263). Inoltre, la persistenza della stessa legge ¢ il fondamento per affermare
che un nuovo esistente temporale appartiene alla stessa sostanza di un esistente passato.
Lidentita di una sostanza in tempi diversi e riconosciuta, dice, «dalla persistenza della stessa legge
della serie, o di transizione semplice continua, che ci porta a ritenere che uno stesso soggetto o monade
stia cambiando. Che vi sia una legge persistente, che coinvolge gli stati futuri di cio che concepiamo
come identico, e proprio cio che affermo costituisca la stessa sostanza» (G. I1. 264). Questi passaggi
spiegano con grande chiarezza cosa Leibniz intenda con la sua espressione, che ogni monade
contiene nella sua natura la legge della continuazione della serie delle sue operazioni (D. 38; G. IL.
136). Ci permettono anche di vedere cosa resterebbe della dottrina delle monadi se si
abbandonasse il riferimento alla sostanza. Tutti i predicati di una data sostanza formano una
serie causale unica: questa serie potrebbe quindi essere presa a definire cio che intendiamo per
una sostanza, e il riferimento a soggetto e predicato potrebbe essere abbandonato. La pluralita di
sostanze consisterebbe allora nella dottrina che un dato esistente in un dato momento e causato,
non dall'intero stato precedente dell'universo, ma da qualche preciso esistente nel momento
precedente. Questa assunzione e implicita nella comune ricerca delle cause dei particolari. Si
suppone, per esempio, che due esistenti simultanei A e B siano stati causati, rispettivamente, da
due diversi esistenti precedenti a e f, non che ciascuno sia stato causato dall'intero stato
precedente dell'universo. Questa assunzione, se giustificata, sarebbe sufficiente a stabilire
qualcosa di molto simile alla filosofia di Leibniz. Poiché A e B a loro volta causeranno,
rispettivamente, diversi esistenti A’ e B', e cosi via. La negazione dell'interazione tra sostanze si
riduce cosi, quando la serie e sostituita al singolo soggetto, all'asserzione che vi sono molte serie
causali, e non una sola. Tornero su questa asserzione quando trattero i fondamenti di Leibniz per
una pluralita di sostanze."”’ Per ora desidero sottolineare quanto facilmente Leibniz avrebbe
potuto sbarazzarsi, a questo stadio, del riferimento a soggetto e predicato, e sostituire 'unita della
legge o della serie a quella del soggetto logico — una dottrina dalla quale, come dalla sua, la
persistenza e I'indipendenza delle sostanze seguono necessariamente.

(9) Vedi fine del Cap. VIL

In cosa differisce una sostanza dalla somma dei suoi predicati?



A questo punto puo essere utile chiedersi come, nella visione di Leibniz, una sostanza differisca
dalla somma dei suoi predicati. Se la monade fosse ridotta a una mera serie causale, sarebbe
identificata con la somma dei suoi predicati. Avrebbe allora un'unita puramente formale; non ci
sarebbe un soggetto attuale, identico in tutti i punti del tempo, ma solo una serie di termini
perpetuamente nuovi. Ci sarebbero ancora sostanze semplici, nel senso di serie causali
indipendenti, ma non ci sarebbe motivo di considerare 'anima come una di queste sostanze
semplici, o di negare l'interazione causale tra i miei stati e altri esistenti. Al contrario, & perché I'To
appariva a Leibniz evidentemente come un unico soggetto, che i suoi vari stati erano considerati
costituire una serie causale indipendente. Non dobbiamo quindi dire, come spesso si fa con
leggerezza, che Leibniz identificasse sostanza e attivita; I'attivita e I'essenza delle sostanze, ma le
sostanze stesse non sono essenze, bensi i soggetti di essenze e altri predicati.'™’ Cosi una
sostanza non ¢, per Leibniz, identica alla somma dei suoi stati;'"’ al contrario, quegli stati non
POSSONo esistere senza una sostanza in cui inerire. Il motivo per assumere sostanze — e questo e
un punto molto importante — € puramente e unicamente logico. Cio di cui si occupa la Scienza
sono gli stati delle sostanze, e sono solo questi che possono essere dati nell'esperienza. Si
presume che siano stati di sostanze, perché sono considerati di natura logica come predicati, e
quindi richiedono soggetti di cui possano essere predicati. L'intera dottrina dipende, in ogni sua
parte, da questo puro principio logico. E questo ci riporta alla distinzione, che abbiamo fatto nel
Cap. IL., tra due tipi di proposizioni soggetto-predicato. Il tipo appropriato per verita contingenti,
per predicazioni riguardanti sostanze attuali, e quello che dice «Questo e un uomo», non «l'uomo ¢
razionale». Qui "questo” deve essere supposto definito, non primariamente da predicati, ma
semplicemente come quella sostanza che €. La sostanza non € un'idea, o un predicato, o una
collezione di predicati; € il sostrato in cui i predicati ineriscono (cfr. N. E. pp. 225—6; G. v. 201-3;
spec. § 2). Sembrerebbe, tuttavia, che la parola "questo” debba significare qualcosa, e che solo un
significato sia in grado di distinguere di quale sostanza stiamo parlando. Cio che di solito si
intende e un riferimento al tempo o al luogo, cosi che «questo e umano» si ridurrebbe a «I'umanita
esiste qui». Il riferimento a tempo e luogo € in una certa misura avvallato da Leibniz (vedi ad es. G.
II. 49), ma egli considerava tempo e luogo come a loro volta riducibili a predicati. Cosi la sostanza
rimane, al di fuori dei suoi predicati, completamente priva di significato."”' Quanto al modo in cui
un termine completamente privo di significato possa essere logicamente impiegato, o possa
essere prezioso in Metafisica, confesso di condividere lo stupore di Locke.'”’ Quando arriveremo
all'ldentita degli Indiscernibili, scopriremo che Leibniz stesso, ritenendo che una sostanza sia
definita dai suoi predicati, cadde nell'errore di confonderla con la somma di quei predicati. Che
questo fosse un errore dal suo punto di vista e sufficientemente evidente, poiché non ci sarebbe
motivo di opporre soggetti a predicati, se i soggetti non fossero altro che collezioni di predicati.
Inoltre, se cosi fosse, le predicazioni riguardanti sostanze attuali sarebbero tanto analitiche
quanto quelle riguardanti essenze o specie, mentre il giudizio che una sostanza esiste non
sarebbe un unico giudizio, ma tanti giudizi quanti sono i predicati temporali del soggetto. La
confusione su questo punto sembra, di fatto, essere in gran parte responsabile dell'intera teoria
dei giudizi analitici.

(10) Cfr. D. 118; G. iv. 509: "Per quanto mi riguarda, per quanto credo di aver colto la nozione di azione, sostengo che quel dogma
filosofico piu accettato, che le azioni appartengono a dei soggetti (esse suppositorum), ne consegue, ed e provato da esso; e penso che



questo principio sia cosi vero che e anche reciproco, cosicché non solo tutto cio che agisce € una singola sostanza, ma anche che ogni
singola sostanza agisce senza interruzione.” Appare chiaramente, da questo passo, che la sostanza e concepita come un soggetto
permanente, cosicché 1'affermazione dell'attivita e significativa e non una mera tautologia.

(1) Cfr. G. ii. 263: «Le sostanze non sono interi che contengono parti formaliter, ma cose complete che contengono quelle parziali
eminenter.» Cfr. anche G. vi. 350.

ultimo. La Realta, per lui, non € un'idea, ed e quindi, si deve supporre, priva di significato. Vedi la sua Logica, pp. 43, 49, 50, 66.

(13) Saggio, Libro II. Cap. XXIII. §8§ 1, 2; N, E, pp. 225-6,

Relazione del tempo con la nozione di sostanza in Leibniz

La relazione del tempo con la nozione di sostanza in Leibniz e difficile da comprendere
chiaramente. La realta del tempo € assunta come premessa e negata come conclusione? Una
sostanza, come abbiamo visto, € essenzialmente un soggetto che persiste nel tempo. Ma con la
dottrina secondo cui tutti gli stati di una sostanza sono eternamente i suoi predicati, Leibniz
cerca di eliminare la dipendenza dal tempo. Non c'e, tuttavia, alcun modo possibile, per quanto io
possa scoprire, in cui tale eliminazione possa essere effettivamente realizzata. Dobbiamo infatti
distinguere tra lo stato della sostanza in un dato momento e il fatto che quello sia il suo stato in
quel dato momento. Solo quest'ultimo e eterno, e quindi solo quest'ultimo é cio che Leibniz deve
prendere come predicato della sostanza. Lo stato presente esiste ora e non esiste il momento
successivo; non puo quindi esso stesso essere eternamente un predicato della sua sostanza. Il
predicato eterno e che la sostanza ha tale e tale stato in tale e tale momento. Il preteso predicato si
risolve quindi in una proposizione, che a sua volta non e una proposizione soggetto-predicato.
Questo punto € ben illustrato da un passo in cui Leibniz cerca di spiegare come un predicato
eterno possa riferirsi a una parte del tempo. Cio che consegue dalla natura di una cosa, dice, puo
conseguire perennemente o per un tempo. Quando un corpo si muove in linea retta senza forze,
ne consegue che in un dato momento sara in un dato punto, ma non che rimarra li per sempre (G.
ii. 258). Cio che consegue, in questo caso, per un tempo, € esso stesso una proposizione, e
logicamente precedente al tentativo di predicazione successiva. Questo esempio dovrebbe chiarire
che tali proposizioni non possono essere validamente ridotte a predicazioni.

La dottrina dell'attivita, tuttavia, sembra concepita per liberare tali proposizioni da ogni
riferimento a parti attuali del tempo, e cosi rendere le proposizioni riguardanti gli stati di una
sostanza in tempi diversi meri predicati complessi. E necessario per Leibniz sostenere che
esistere ora ed esistere allora non differiscono intrinsecamente, ma differiscono solo in virtu di
una relazione tra cio che esiste ora e cio che esisteva allora; e inoltre, che questa relazione e
dovuta alla qualita di cio che esiste in questi diversi tempi. Cio e tentato con la nozione di attivita.
Per evitare la relazione ai momenti del tempo, questi momenti devono essere ridotti a elementi o
parti degli stati corrispondenti. Ora l'attivita dovrebbe creare una differenza qualitativa tra stati
precedenti e successivi, per mezzo della quale potremmo interpretare il loro ordine di successione
come risultato delle loro stesse nature. Lo stato precedente ¢ il desiderio, lo stato successivo é il
desiderato — questa e, grosso modo, la differenza tra stati a cui si cerca di ridurre la differenza
temporale. Ma questo tentativo, penso, non puo avere successo. Innanzitutto, poche persone
sarebbero disposte ad ammettere, come conseguenza della dottrina, che sia una pura tautologia



dire che l'attivita o il desiderio e diretto al futuro. In secondo luogo, I'attuale dottrina non puo
spiegare cosa si intenda per simultaneita degli stati di sostanze diverse. Se si ammette la
simultaneita, ne consegue che il presente o qualsiasi altro tempo non é solo nella mia mente, ma e
qualcosa di unico e singolare rispetto al quale gli stati simultanei concordano. In breve, c'e un
unico tempo, non tanti tempi quante sono le sostanze. Quindi l'ordine temporale non puo essere
solo qualcosa nella mia mente, o un insieme di relazioni che sussistono tra i miei stati. In terzo
luogo, si puo dubitare di cosa guadagniamo sostituendo l'ordine dovuto all'attivita a quello dovuto
al tempo. Abbiamo una serie di stati A, B, C, D, ... ., tale che l'attivita di A si riferisce a B, quella di B
a C, e cosi via. Diciamo allora che 'ordine cosi ottenuto e cio che l'ordine temporale realmente
significa. La difficolta e comprendere la relazione tra l'attivita di A e la B a cui si riferisce. Sembra
essenziale che 'oggetto dell'attivita o del desiderio sia inesistente, ma sia considerato capace di
divenire esistente. In questo modo, il riferimento al tempo futuro sembra far parte del significato
dell'attivita, e il tentativo di inferire il tempo dall'attivita implica cosi un circolo vizioso. Inoltre, la
definizione di uno stato di una sostanza sembra impossibile senza il tempo. Uno stato non e
semplice; al contrario, € infinitamente complesso. Contiene tracce di tutti gli stati passati, ed e
gravido di tutti gli stati futuri. E inoltre un riflesso di tutti gli stati simultanei di altre sostanze.
Cosi non rimane modo di definire uno stato, se non come lo stato in un dato momento. E infine,
tutti gli stati consistono in percezioni e desideri di percezioni, sia del mondo che delle verita
eterne. Ora le percezioni coinvolte nel rispecchiare 'universo — da cui deriva tutta la conoscenza
dell'esistenza attuale — presuppongono la simultaneita nella loro definizione. Questo punto sara
provato quando tratteremo la percezione, e la dottrina generale del tempo sara trattata
nuovamente in connessione con lo spazio. Cerchero allora di mostrare che ci deve essere uno
stesso ordine tra gli stati di tutte le sostanze, e che quest'ordine, di conseguenza, non puo
dipendere dagli stati di una singola sostanza.

Il tempo e quindi necessariamente presupposto nel trattamento leibniziano della sostanza. Che
sia negato nella conclusione non e un trionfo, ma una contraddizione. Un risultato precisamente
simile apparira riguardo allo spazio, quando arriveremo ai fondamenti della pluralita delle
sostanze. Scopriremo che Leibniz fece un costante sforzo per eliminare, mediante successive
critiche infruttuose, queste premesse indispensabili ma, per lui, inammissibili.



Capitolo V

L'Identita degli Indiscernibili e 1a Legge di
Continuita. Possibilita e Compossibilita

Significato dell'Identita degli Indiscernibili

Vengo ora all'ultimo dei principi logici generali di Leibniz. L'ldentita degli Indiscernibili e la Legge
della Continuita sono strettamente connesse, sebbene non deducibili 'una dall’altra. Sono
entrambe incluse nell'affermazione che tutte le sostanze create formano una serie, in cui ogni
possibile posizione intermedia tra il primo e 'ultimo termine e riempita una e una sola volta. Che
ogni possibile posizione sia riempita una volta e la Legge della Continuita; che sia riempita solo
una volta e aggiunto dall'Identita degli Indiscernibili. Discutero prima quest'ultimo principio.
Dovremo indagare @ cosa significa, ® come Leibniz lo stabili, ® in che misura i suoi argomenti a
sostegno fossero validi.

® Non vi sono difficolta riguardo al significato dell'Identita degli Indiscernibili. A differenza
del principio di ragion sufficiente, non e formulato in modi diversi in tempi diversi. Afferma «che
in natura non esistono due esseri reali assoluti indiscernibili» (D. 259; G. vii. 393), 0 ancora che
«nessuna due sostanze sono completamente simili, o differiscono solo numericamente» (G. iv. 433). Si
applica solo alle sostanze; gli attributi esistenti, come Leibniz spiega discutendo il luogo (D. 266;
G. vii. 400, 401), possono essere indiscernibili. La dottrina di Leibniz non é quella sostenuta da Mr
Bradley, secondo cui ogni diversita deve essere diversita di contenuto. Se cosi fosse, il principio
sarebbe molto pit fondamentale e dovrebbe essere considerato prima della definizione di
sostanza. Il principio, lungi dall'affermare solo la diversita di contenuto, presuppone sia la
diversita materiale o numerica sia la diversita di contenuto in senso proprio. Ad entrambe ¢
logicamente successivo. La diversita di contenuto in senso proprio € la differenza tra un
contenuto e un altro. La diversita materiale o numerica ¢ la differenza tra un soggetto, o una
sostanza, e un altro. La dottrina di Leibniz e che due cose materialmente diverse, cioé due
sostanze differenti, differiscono sempre anche nei loro predicati. Questa dottrina evidentemente
presuppone entrambi i tipi di diversita e afferma una relazione tra loro. La diversita di contenuto e
talvolta usata anche in quest'ultimo senso, indicando quella differenza tra due soggetti che
consiste nell'avere predicati diversi. Ma poiché questo senso ¢ complesso e composto dagli altri
due tipi di diversita, € meglio limitare il termine diversita di contenuto al primo senso, cioe la
differenza tra contenuti. La dottrina € quindi che due sostanze qualsiasi differiscono nei loro
predicati. Cio presuppone una conoscenza della sostanza e non poteva essere discusso finché la
sostanza non fosse stata definita.

Il principio necessario, ma non premessa della filosofia di Leibniz



@ Questo principio non e, come la Legge della Ragion Sufficiente, una premessa della filosofia
di Leibniz. E dedotto e dimostrato in molti passaggi. Ma le dimostrazioni sono varie, non solo nei
metodi ma anche nei risultati. Almeno una volta il principio appare come meramente
contingente, come le leggi del moto, altre volte come metafisicamente necessario. In tali casi di
incoerenza, € bene decidere, se possibile, quale alternativa si adatti meglio al resto del sistema e
quale, se I'incoerenza fosse stata segnalata, il filosofo avrebbe scelto. Ritengo che Leibniz avrebbe
dovuto considerare il suo principio come necessario. Per dimostrarlo, esamineremo le sue varie
argomentazioni.

Nella quinta lettera a Clarke, Leibniz afferma: «Questa supposizione di due indiscernibili... sembra
infatti possibile in termini astratti; ma non e coerente con l'ordine delle cose, né con la divina saggezza,
per cui nulla e ammesso senza ragione» (D. 259; G. vii. 394). Prosegue: «Quando nego che esistano due
gocce d'acqua perfettamente uguali, o due altri corpi perfettamente indiscernibili tra loro; non dico che
sia assolutamente impossibile supporli (poser); ma che e una cosa contraria alla divina saggezza, e che
di conseguenza non esiste. Ammetto che se due cose perfettamente indiscernibili esistessero, sarebbero
due; ma tale supposizione e falsa e contraria al grande principio di ragione» (D. 260; G. vii. 394—5). Nel
precedente articolo (D. 247; G. vii. 371-2) deduce I'Identita degli Indiscernibili dalla Legge della
Ragion Sufficiente, affermando che Dio non avrebbe ragione di collocare uno dei due
indiscernibili qui, 1'altro li, piuttosto che adottare la disposizione opposta. Questo argomento,
tuttavia, sebbene sia, tra tutti quelli a sostegno del principio, il meno a priori e il meno
convincente, conferisce comunque necessita metafisica, poiché abbiamo visto, nel Capitolo III.,
che la necessita di qualche ragione sufficiente € metafisicamente necessaria (G. ii. 420). Quindi le
conclusioni negative da questo principio—cioe che una tale proposizione e falsa perché non
potrebbe avere alcuna ragione sufficiente—sono necessarie, sebbene le conclusioni positive, dove
viene assegnata una ragione sufficiente specifica, possano essere contingenti. Di conseguenza,
conclude la suddetta dimostrazione osservando che supporre due cose indiscernibili equivale a
supporre la stessa cosa sotto nomi diversi (D. 247; G. vii. 372).

Il passaggio che afferma la possibilita degli indiscernibili—che, per quanto ne so, € 'unico—era
probabilmente dovuto al fatto che egli deduceva la loro non-esistenza dal principio di Ragion
Sufficiente, e che questo principio generalmente da risultati contingenti. Ed e difficile stabilire
quanto ampia sia la riserva implicata dalle parole «in termini astratti».

Largomento sopra esposto per il suo principio e lungi dall'essere cogente cosi com'e, e non
rappresenta adeguatamente il suo significato. Sembra presupporre qui e li come fonti di diversita
numerica, per poi dedurre che debba esserci un'ulteriore differenza apparentemente scollegata
oltre a quella di posizione. Cio che intende realmente, tuttavia, € che qui e li devono essere essi
stessi ridotti a predicati, in accordo con la sua logica generale. Questo € tentato dalla sua teoria
dello spazio, che verra esaminata in seguito. Cio su cui insisto, tuttavia, e che la differenziazione
non deve essere supposta effettuata dalla differenza di luogo di per sé, ma dalla differenza nei
predicati a cui, secondo la teoria di Leibniz, il luogo deve essere ridotto. Dove appare una
differenza di luogo, deve esserci una differenza di predicati, essendo questi ultimi la verita di cui la
prima e un'espressione confusa. Quindi affermare che due sostanze non possono occupare lo
stesso luogo nello stesso tempo equivale a sostenere una proposizione logicamente successiva



all'ldentita degli Indiscernibili. La dimostrazione che parte dalla differenza di luogo e quindi
meramente ad hominem e non rappresenta il nocciolo del principio. Clarke e disposto ad
ammettere che due cose devono differire per luogo; dunque, poiché il luogo e un predicato, esse
devono avere predicati diversi. Cosi Leibniz afferma (N. E. 238; G. v. 213) che oltre alla differenza di
tempo e luogo deve esserci un principio interno di distinzione, e aggiunge che luoghi e tempi si
distinguono per mezzo delle cose, non viceversa. Dice ancora (G. ii. 250) che le cose che
differiscono per luogo devono esprimere il loro luogo, e quindi differire non solo per luogo o per
una denominazione estrinseca. Senza dubbio faceva affidamento, di norma, sul fatto che i suoi
lettori ammettessero che due cose non potessero coesistere in un unico punto spazio-temporale,
e cosi deducessero una differenza intrinseca da questa ammissione. Ma con la sua teoria dello
spazio e del tempo, non poteva logicamente contare su questo argomento, poiché usava I'Identita
degli Indiscernibili per confutare la realta dello spazio e del tempo. Aveva anche un altro
fondamento piu astratto, derivato dalla natura della sostanza e strettamente connesso alle
dottrine logiche che abbiamo gia esaminato. Se non avesse avuto un tale fondamento, sarebbe
incorso in molte difficolta insormontabili. Poiché dichiara (D. 273; G. vii. 407) che Dio non
scegliera mai tra indiscernibili, il che ¢, infatti, una diretta conseguenza della ragion sufficiente.
Di conseguenza dobbiamo dedurre che, tra tutte le sostanze attuali, non ve ne sia nessuna per cui
si possa concepire un'altra sostanza esattamente simile. Poiché se fosse possibile concepirne
un'altra, Dio l'avrebbe concepita, e quindi non avrebbe potuto crearne nessuna delle due. La
dimostrazione che, dove le nozioni in questione sono nozioni di sostanze, gli indiscernibili sono
inconcepibili, si trova in Leibniz e deve ora essere esaminata.

La natura di una sostanza individuale o essere completo, dice Leibniz, & di avere una nozione cosi
compiuta da bastare a comprendere e dedurre tutti i predicati del soggetto di tale nozione."’ «Da
cio,» prosegue, «sequono diversi paradossi considerevoli, come, tra altri, che non e vero che due
sostanze si assomiglino completamente e differiscano solo numericamente» (G. iv. 433). In questo
argomento, diversi passaggi intermedi sembrano essere stati omessi, suppongo perché Leibniz li
riteneva ovvi. Non riesco a trovare questi passaggi esplicitamente dichiarati da nessuna parte, ma
immagino che il suo ragionamento possa essere formulato cosi: Tutto cio che puo essere
validamente detto di una sostanza consiste nell'assegnare i suoi predicati. Ogni denominazione
estrinseca—cioe ogni relazione—ha un fondamento intrinseco, cioe un predicato corrispondente
(G. ii. 240). La sostanza e dunque interamente definita quando tutti i suoi predicati sono
enumerati, cosi che non rimane modo in cui la sostanza potrebbe non essere unica. Supponiamo
che A e B siano due sostanze indiscernibili. Allora A differirebbe da B esattamente come B
differirebbe da A. Sarebbero, come Leibniz una volta osserva riguardo agli atomi, diverse senza
differenza (N. E. p. 309; G. v. 268). Oppure possiamo esporre 'argomento cosi: A differisce da B, nel
senso che sono sostanze diverse; ma essere cosi diversi e avere una relazione con B. Questa
relazione deve avere un predicato corrispondente di A. Ma poiché B non differisce da se stesso, B
non puo avere lo stesso predicato. Quindi A e B differiranno nei predicati, contro l'ipotesi. Infatti,
se ammettiamo che nulla si possa dire di una sostanza se non assegnarne i predicati, sembra
evidente che essere una sostanza diversa significhi avere predicati diversi. Altrimenti, ci sarebbe



qualcosa di diverso dai predicati coinvolto nel determinare una sostanza, poiché, quando tutti
questi fossero assegnati, la sostanza rimarrebbe ancora indeterminata.

determinato in ogni rispetto; ed e proprio per questo fatto, che una cosa e determinata sia in cio che costituisce la sua essenza, sia in cio che le e
accidentale, che essa acquista la qualita di individuo.»

La prova di Leibniz del principio e valida?

® Questo argomento e valido, credo, nella misura in cui dimostra che, se soggetto e predicato
sono la forma canonica delle proposizioni, non possono esistere due sostanze indiscernibili. La
difficolta sta nell'impedire che dimostri che non puo esserci affatto pit di una sostanza. Poiché la
diversita numerica delle sostanze e logicamente prioritaria alla loro diversita nei predicati: non si
puo parlare di differenza nei predicati senza che differiscano prima numericamente. Ma il nudo
giudizio di diversita numerica stesso & soggetto a tutte le obiezioni che Leibniz puo sollevare
contro gli indiscernibili."”’ Finché non sono assegnati predicati, le due sostanze rimangono
indiscernibili; ma non possono avere predicati che le rendano discernibili senza essere prima
distinte come numericamente diverse. Dunque, secondo i principi della logica di Leibniz,
I'Identita degli Indiscernibili non e sufficiente. Egli avrebbe dovuto, come Spinoza, ammettere
solo una sostanza. Con qualsiasi altra logica, non ci puo essere ragione contro l'esistenza della
stessa collezione di qualita in luoghi diversi, poiché la prova contraria poggia interamente sulla
negazione delle relazioni. Ma poiché una logica diversa distrugge la sostanza, distrugge anche
qualsiasi cosa somigliante all'enunciato del principio da parte di Leibniz.

Inoltre, 'argomento sembra mostrare un'obiezione—Ila stessa suggerita nel precedente Capitolo—
contro l'intera dottrina della sostanza. Se una sostanza € solo definita dai suoi predicati—e questo
e essenziale per I'Identita degli Indiscernibili—allora sembrerebbe identica alla somma di quei
predicati. In tal caso, dire che tale sostanza esiste e solo un modo conciso per dire che tutti i suoi
predicati esistono. I predicati non inherente alla sostanza in alcun senso diverso da quello in cui le
lettere ineriscono all'alfabeto. I giudizi logicamente prioritari sono quelli che affermano
l'esistenza dei vari predicati, e la sostanza non € piu qualcosa di distinto da essi, che li determina,
ma e semplicemente tutti quei predicati presi insieme. Ma questo, come abbiamo gia visto, non e
cio che Leibniz intende dire. La sostanza € una cosa semplice e indivisibile, che persiste nel
tempo; non e la stessa della serie dei suoi stati, ma ne e il soggetto. Pero in questo caso, una
sostanza non e propriamente definita dai suoi predicati. C'é differenza tra attribuire un dato
predicato a una sostanza e attribuirlo a un‘altra. La sostanza puo essere definita solo come
«questo». O meglio—ed e qui che la dottrina della sostanza crolla—la sostanza non puo affatto
essere definita. Definire significa indicare il significato, ma una sostanza e, per sua stessa natura,
priva di significato, poiché solo i predicati le conferiscono significato. Anche dire «questo»
significa indicare una parte dello spazio o del tempo, o qualche qualita distintiva; spiegare in
qualsiasi modo quale sostanza intendiamo significa attribuirle un predicato. Ma se non sappiamo
gia di quale sostanza parliamo, il nostro giudizio non ha definitezza, poiché e un giudizio diverso



affermare lo stesso predicato di un'altra sostanza. Incorriamo dunque necessariamente in un
circolo vizioso. La sostanza deve essere numericamente determinata prima della predicazione,
ma solo i predicati danno determinazione numerica. O una sostanza e del tutto priva di
significato, e allora non puo essere distinta da altre; o una sostanza e semplicemente tutte o
alcune delle qualita che si suppone siano i suoi predicati. Queste difficolta sono l'inevitabile
risultato dell'ammettere, come elementi delle proposizioni, termini privi di significato, cioe
termini che non sono cio che si potrebbe chiamare idee o concetti. Contro molte sostanze,
possiamo obiettare, con Mr Bradley, che ogni diversita deve essere diversita di significati; contro
una sostanza, possiamo obiettare che lo stesso vale per I'identita. E questo vale ugualmente
contro la presunta auto-identita della Realta di Mr Bradley.

Ogni sostanza ha infiniti predicati. Connessione con la contingenza e
l'identita degli indiscernibili

Collegata all'Identita degli Indiscernibili e I'affermazione che ogni sostanza ha un numero
infinito di predicati. Che cio debba essere e evidente dal solo fatto che ogni sostanza deve avere un
predicato corrispondente a ogni momento del tempo. Ma Leibniz va oltre. Lo stato di una
sostanza in ogni momento e analizzabile in infiniti predicati. Cio potrebbe essere dedotto dal fatto
che lo stato presente ha relazioni con tutti gli stati passati e futuri, relazioni che, secondo Leibniz,
devono influenzare lo stato presente—anzi e in cio che consiste la loro verita. Ma un altro fattore e
la rappresentazione dell'intero universo, che necessariamente comporta una complessita infinita
in ogni stato di ogni sostanza. Questa complessita infinita € un segno del contingente. C'e una
differenza, dice Leibniz, tra l'analisi del necessario e quella del contingente. L'analisi dal
successivo per natura al precedente per natura termina nella materia necessaria con le nozioni
primitive, come l'analisi dei numeri termina con 1'unita. Ma nei contingenti o negli esistenti,
questa analisi procede all'infinito, senza mai raggiungere elementi primitivi (G. III. 582). Osserva
inoltre che e impossibile per noi avere conoscenza degli individui e determinare esattamente
l'individualita di qualsiasi cosa. Poiché l'individualita include l'infinito, e solo chi comprende
l'infinito puo conoscere il principio di individuazione di questa o quella cosa (N. E. 309; G. v. 268).
Verita necessarie e contingenti differiscono come numeri razionali e irrazionali. La risoluzione di
questi ultimi procede all'infinito (G. vii. 309).

Aggiunge (G. vii. 200): «La differenza tra verita necessarie e contingenti e proprio la stessa che tra
numeri commensurabili e incommensurabili. La riduzione di numeri commensurabili a una misura
comune ¢ analoga alla dimostrazione di verita necessarie, o alla loro riduzione a verita identiche. Ma
come, nel caso di rapporti irrazionali, la riduzione implica un processo infinito, eppure approssima una
misura comune, cosi che si ottiene una serie definita ma senza fine, cosi anche le verita contingenti
richiedono un‘analisi infinita, che solo Dio puo compiere.»

Temo che Leibniz considerasse questo, in una certa misura, come una conferma della sua
dottrina della contingenza. Sembra abbia ritenuto naturale che il contingente sia cio che non
possiamo comprendere perfettamente; afferma, per esempio, che solo Dio vede come io e
l'esistenza siamo uniti, e conosce a priori la causa della morte di Alessandro."”’ Il mondo del



contingente e caratterizzato non solo dal fatto che esiste, ma anche dal fatto che tutto in esso
implica l'infinita attraverso la sua infinita complessita, ed e quindi inaccessibile alla conoscenza
urmana esatta.

(3) G.1V. 433; v. 392 (N. E. 469).

Tali passi hanno indotto molti commentatori a pensare che la differenza tra necessario e
contingente abbia un riferimento essenziale alle nostre limitazioni umane, e non sussista per Dio.
Questa visione, credo, poggia su una confusione e arreca un danno indebito al sistema di Leibniz.
La confusione e tra il carattere generale di tutti i contingenti, attuali come possibili — poiché i
mondi possibili implicano la stessa complessita infinita, che € del resto un risultato necessario del
tempo — e il significato stesso della contingenza. E metafisicamente necessario che il contingente
sia cosi complesso; ma cio che crea la contingenza non e la complessita, bensi l'esistenza. O, per
dirla diversamente, la confusione ¢ tra verita eterne sul contingente — cioe le proposizioni
necessarie sulle nature delle sostanze — e la verita contingente che tali sostanze esistano. Questa
distinzione deve essere fatta — benché Leibniz possa essersi reso colpevole di qualche confusione
in materia — per molte ragioni di grande peso. In primo luogo, le verita sui mondi possibili non
possono essere contingenti, e tutte le verita sul mondo attuale, private dell'asserzione
dell'esistenza attuale, sono verita su uno tra i mondi possibili. In secondo luogo, Dio era libero,
nella creazione, a causa degli altri mondi possibili: la sua scelta era contingente. E la sua liberta,
come quella delle creature, puo risultare solo se la contingenza e metafisicamente vera, e non una
mera illusione. In terzo luogo, la Legge della Ragione Sufficiente, nel senso in cui afferma cause
finali, € coordinata con la Legge della Contraddizione, e si applica agli atti divini tanto quanto al
mondo attuale; mentre, nella visione opposta, la convinzione di Leibniz di aver usato due principi
dovrebbe essere dichiarata erronea. Le dottrine delle cause finali, dei mondi possibili, della natura
sintetica delle connessioni causali e della liberta — tutto cio che e caratteristico di Leibniz —
dipende dalla natura infine irriducibile dell'opposizione tra proposizioni esistenziali e necessarie.
Dobbiamo quindi sostenere che Leibniz non intenda, con contingente, solo cio che noi non
possiamo spiegare appieno. Ma non puo essere assolto, temo, dal soffermarsi con piacere su
questa presunta conferma della duplice natura delle proposizioni.

Qui ancora, penso, come in tutto, Leibniz non e chiaro sulla differenza tra la relazione
dell'individuo con la specie e quella della specie con il genere. Talvolta sostiene che non vi sia
differenza tra queste due relazioni — una visione a cui non vedo obiezioni, se non che e incoerente
con la sua nozione di sostanza individuale. Questa visione sottosta, come abbiamo visto,
all'ldentita degli Indiscernibili, ed e suggerita nei Nuovi Saggi, dove pero porta a risultati che
avrebbe dovuto trovare molto scomodi. «In rigore matematico,» dice, «la minima differenza che
rende due cose dissimili in qualsiasi aspetto, le rende diverse in specie. . .. In questo senso, due individui
fisici non saranno mai perfettamente simili, e per di piu, lo stesso individuo passera da una specie
all'altra, poiché non é mai del tutto simile a se stesso neanche per pitt di un momento»'*’ (N. E. 335—6;
G. v. 287-8). La sua visione sembra essere che, nelle verita eterne, partiamo da essenze e predicati,
e ne determiniamo le relazioni; mentre nelle verita contingenti, partiamo dall'esistenza di
qualcosa di indeterminato, come I'To, e ne indaghiamo i predicati. La domanda e, in questo caso,



qual é la natura di questo esistente? E poiché ogni sostanza ha infiniti predicati, la domanda e una
che non potremo mai risolvere pienamente. Ma é evidente — benché Leibniz non sembri averlo
percepito — che partendo dall'To, o da qualsiasi altro esistente, dobbiamo aver gia determinato
qualche proprieta unica della nostra sostanza, altrimenti non sapremmo di chi stiamo parlando, e
la domanda sarebbe del tutto indeterminata. La posizione spazio-temporale ¢, credo, sempre
tacitamente assunta in tali questioni, ed e solo questa assunzione a dare loro un significato
definito e una risposta precisa.

(4) Sembra probabile che Leibniz non intenda, con un «individuo fisico», una singola sostanza, poiché se cosi fosse, il passo
contraddirebbe l'intera sua filosofia. Questo e ancor piu probabile dalle sue illustrazioni, tratte da cerchi, ellissi e altre figure
matematiche.

La Legge di Continuita: tre forme di continuita sostenute da Leibniz

Linfinita complessita delle sostanze ci aiutera ad affrontare il nostro prossimo argomento, la
Legge della Continuita. Questa legge occupa solitamente un posto rilevante nelle esposizioni su
Leibniz, ma non riesco a scoprire che, tranne quando applicata alla Matematica, abbia grande
importanza. Ci sono tre tipi distinti di continuita, tutti sostenuti da Leibniz. Nessuno di essi,
pensa, ha necessita metafisica, ma tutti sono considerati richiesti dall'«ordine delle cose». Questi
tre tipi sono @ la continuita spazio-temporale, @ cio che si puo chiamare continuita dei casi, ® la
continuita degli esistenti attuali o delle forme. Consideriamoli a turno.

® La continuita spazio-temporale e essa stessa duplice. C'e la continuita dello spazio e del
tempo stessi, che Leibniz ammette essere metafisicamente necessaria; e c'e la continuita di cio
che esiste nello spazio e nel tempo. La prima non e in questione qui. La seconda include il
movimento e ogni altro tipo di cambiamento. Riguardo al cambiamento, € generalmente
ammesso che debba essere graduale, che un cambiamento di posizione implichi I'occupazione
intermedia di una serie continua di posizioni intermedie, o che un cambiamento di colore
implichi il passaggio attraverso tutti i colori intermedi. Non conosco alcuna ragione per un tale
principio, a meno che non sia che consideriamo qualita in diversi momenti temporali come
appartenenti alla stessa cosa solo quando sono connesse da una serie continua di qualche tipo.
Salti da un luogo all'altro e da uno stato all'altro, secondo Leibniz, sono esattamente allo stesso
livello (G. II. 169); qualsiasi ragione a priori contro i primi si applichera ugualmente ai secondi.
Entrambi, pensa, sono metafisicamente possibili, ma sono condannati dalla stessa ragione di un
vuoto, il riposo o un hiatus (G. II. 182), cioe da cio che egli chiama vagamente «l'ordine delle cose» —

una sorta di perfezione metafisica che sembra consistere in tutto cio che da piacere al metafisico.
(5)

(5) Cfr. G. I1I. 558: «C'¢ ordine in proporzione a quanto c'¢ da osservare in una molteplicitd.»

® La continuita dei casi e 'unica forma della legge della continuita data nella lettera di Leibniz
a Bayle, su un principio generale utile alla spiegazione delle leggi della natura (D. 33-36; G. IIL. 51—
55). Questo principio afferma che quando la differenza tra due casi diminuisce senza limite, anche
la differenza nei loro risultati diminuisce senza limite, o, piu in generale, quando i dati formano



una serie ordinata, anche i loro risultati rispettivi formano una serie ordinata, e differenze
infinitesime nell'una portano a differenze infinitesime nell'altra (D. 33; G. III. 52). Questo €
propriamente un principio matematico, e fu usato come tale da Leibniz, con grande effetto, contro
la matematica cartesiana, specialmente contro la teoria cartesiana dell'urto (ad es. G. I11. 47). In
matematica, sebbene abbia eccezioni nei casi di cosiddetta instabilita, e ancora in costante uso.
Ma in filosofia sembra non avere grande importanza.

® Ilterzo tipo di continuita e peculiare di Leibniz e sembra privo sia di validita autoevidente
che di fondamenti da cui possa essere dimostrato. Che la natura non faccia salti, affermazione
generale di tutte le forme di continuita, e ritenuto da Leibniz applicabile anche nel passaggio da
una sostanza all'altra. Se due sostanze differiscono per una differenza finita, deve esistere,
secondo Leibniz, una serie continua di sostanze intermedie, ciascuna delle quali differisce
infinitesimamente dalla successiva.'®’ Come spesso esprime, c¢'é tanto poco un iato, o vuoto di
forme, quanto un vuoto nello spazio (ad es. G. ii. 168). Talvolta finge (ad es. L. 377; N. E. p. 51; G. V.
49-50) di dedurre 1'ldentita degli Indiscernibili da questo principio, ma tale deduzione deve
essere intesa solo come dimostrazione di come il mondo possa essere spiegato coerentemente
con I'Identita degli Indiscernibili. Poiché la continuita afferma che ogni posto nella serie e
occupato, mentre 1'Identita degli Indiscernibili afferma che nessun posto e occupato due volte.
Quest'ultima, scopriremo, e logicamente prioritaria rispetto alla prima. Inoltre, come abbiamo
visto, quest'ultima e metafisicamente necessaria, mentre la prima e richiesta solo dall'ordine, cioé
e contingente. Cio che Leibniz intende fare, in tali passaggi, e sottolineare che, poiché esistono
cose che differiscono solo infinitesimamente, e differenze infinitesimali sono impercettibili, la
scoperta di cose che appaiono indiscernibili non contraddice la negazione che siano realmente
indiscernibili. Ed & per questo che Leibniz osserva tra parentesi (L. 380; N. E. 52; G. v. 51) di avere
ragioni a priori per la sua opinione.

(6) Cfr. N. E. 712: «Tutte le diverse classi di esseri, la cui unione forma l'universo, sono nelle idee di Dio, che conosce distintamente le loro
gradazioni essenziali, solo come tante ordinate della stessa curva, la cui unione non consente di collocare altre tra di esse, perché cio
indicherebbe disordine e imperfezione.» [Guhrauer, Leibnitz: Eine Biographie, Anmerkungen zum zweiten Buche, p. 32.]

Fondamenti della Legge di Continuita

Perché Leibniz ritenesse che le sostanze formino una serie continua, e difficile dire. Per quanto ne
so, non offre mai l'ombra di una ragione, se non che un tale mondo gli sembra piu piacevole di
uno con lacune. Non posso fare a meno di pensare, tuttavia, che la continuita spaziale fosse
connessa a questa forma di continuita. Vedremo in seguito che ogni monade rispecchia il mondo
da un certo punto di vista, e che questo punto di vista e spesso considerato un punto spaziale. Di
conseguenza, punti spaziali vicini dovrebbero fornire punti di vista infinitesimalmente diversi, e
quindi, poiché il rispecchiamento dell'universo costituisce l'intera percezione di una monade,
punti vicini nello spazio dovrebbero essere occupati da monadi infinitesimalmente diverse."” Ci
sono molte obiezioni a questa interpretazione, che emergeranno quando affronteremo la
relazione delle monadi con lo spazio. Ma allora apparira anche, credo, che queste obiezioni si
applicano all'intera teoria delle monadi, e non possono quindi provare che le confusioni coinvolte



nella suddetta interpretazione della continuita delle forme non fossero effettivamente presenti
nella mente di Leibniz.

(7) Cfr. G. iv. 439.

Possibilita e compossibilita

La continuita delle forme non afferma che tutte le forme possibili siano attuali. Al contrario, € di
vitale importanza per il sistema di Leibniz sostenere che il possibile e pitt ampio dell'attuale. Le
cose sono possibili quando non sono autocontraddittorie; due o piti cose sono compossibili
quando appartengono a uno stesso mondo possibile, cioe quando possono coesistere. Tutti i
mondi possibili hanno leggi generali, analoghe alle leggi del moto; cio che queste leggi sono e
contingente, ma che esistano tali leggi € necessario (G. ii. 51; cfr. anche G. ii. 41). Quindi due o piu
cose che non possono essere ricondotte a uno stesso insieme di leggi generali non sono
compossibili. E lo stesso vale per le specie. Sebbene le specie attuali formino una serie continua,
ci sono altre specie possibili al di fuori della serie attuale, e queste, sebbene possibili, non sono
compossibili con quelle esistenti. Non tutte le specie possibili, dice Leibniz, sono compossibili, per
cui alcune specie non possono esistere. Ci sono necessariamente specie che non sono mai esistite
e non esisteranno mai, non essendo compatibili con la serie che Dio ha scelto. Non c'e lacuna
nell'ordine della natura, ma nessun ordine singolo contiene tutte le specie possibili (N. E. 334; G. v.
286).

La questione della possibilita e compossibilita e importante nella filosofia di Leibniz, poiché la
sua soluzione al problema del male vi si fonda. Puo essere utile, quindi, esaminare il significato di
compossibilita con maggiore dettaglio.

Secondo Leibniz, esistono un numero infinito di mondi possibili, cioe mondi internamente privi
di autocontraddizione. Questi mondi concordano tutti in certi aspetti—cioe per quanto riguarda
le verita eterne—mentre differiscono in altri. La nozione di un esistente e possibile quando non
implica contraddizione. Ogni tale nozione fa parte della nozione di qualche mondo possibile.
Quando piul nozioni di possibili esistenti fanno parte della nozione di uno stesso mondo possibile,
sono compossibili, poiché in tal caso possono tutte esistere (cfr. G. III. 573). Quando non sono
compossibili, allora, sebbene ciascuna separatamente sia possibile, la loro coesistenza non €
possibile.

Il significato di compossibilita e cosi sufficientemente chiaro. Ma rimane una difficolta per
quanto riguarda la sua applicazione. Poiché abbiamo visto che nessun due predicati contingenti di
una sostanza, secondo Leibniz, sono necessariamente connessi. Ciascuno € necessariamente
connesso alla nozione della sostanza, nel senso che, data quella sostanza, ogni predicato ne
consegue. Ma ogni predicato contingente separato potrebbe anche essere appartenuto a una
sostanza diversa, e quindi nessuna coppia di tali predicati € necessariamente connessa tra loro.
Cosi sembrerebbe che qualsiasi collezione di possibili esistenti debba essere compossibile, poiché
la loro coesistenza non puo essere autocontraddittoria (cfr. supra, pp. 19, 20).



Leibniz elude questa difficolta mediante la necessita di una qualche ragione sufficiente dell'intera
serie. Sebbene questa o quella ragione sufficiente sia contingente, deve esserci una ragione
sufficiente, e la mancanza di essa condanna molte serie di esistenti come metafisicamente
impossibili. «C'erano,» dice, «un'infinita di modi possibili di creare il mondo, secondo i diversi disegni
che Dio avrebbe potuto formare, e ogni mondo possibile dipende da certi disegni o fini principali propri
di Dio, cioe certi decreti primitivi liberi (concettualizzati sub ratione possibilitatis), o leggi dell'ordine
generale di questo universo possibile, a cui appartengono, e di cui determinano la nozione, cosi come le
nozioni di tutte le sostanze individuali che devono appartenere a questo stesso Universo» (G. IL. 51).
Questo passaggio prova in modo abbastanza definitivo che tutti i mondi possibili hanno leggi
generali, che determinano la connessione dei contingenti proprio come, nel mondo attuale, e
determinata dalle leggi del moto e dalla legge per cui gli spiriti liberi perseguono cio che sembra
loro migliore."” E senza la necessita di qualche legge generale, due qualsiasi possibili sarebbero
compossibili, poiché non possono contraddirsi a vicenda. I possibili cessano di essere
compossibili solo quando non c'e alcuna legge generale a cui entrambi si conformino. Cio che e
chiamato il «regno della legge» €, nella filosofia di Leibniz, metafisicamente necessario, sebbene
le leggi effettive siano contingenti. Se questo non € compreso, la compossibilita deve rimanere
incomprensibile.

Proprieta comuni a tutti i mondi possibili

A questo punto, per chiarezza, puo essere utile enumerare i principali aspetti in cui tutti i mondi
possibili concordano e gli aspetti in cui altri mondi possibili potrebbero differire dal mondo
attuale. A tal fine, poiché Leibniz stesso non € molto esplicito, dobbiamo considerare quali
proposizioni sono necessarie e quali contingenti. Per ora mi accontentero di esporre opinioni; le
prove saranno fornite dove le varie questioni coinvolte saranno trattate in dettaglio.

In primo luogo, Dio era libero di non creare alcuno dei mondi possibili. Quindi anche cio che
esiste in tutti loro non esiste necessariamente. Cio si applica specialmente a spazio, tempo e
movimento. Questi sono necessari per quanto riguarda le loro proprieta, cioe per quanto riguarda
le proposizioni della Geometria e della Cinematica, ma non per quanto riguarda la loro esistenza.
Dio non avrebbe potuto creare un mondo in cui spazio e tempo fossero diversi da quelli del
mondo attuale, e il tempo, almeno, farebbe parte di ogni mondo possibile, mentre spazio e
movimento farebbero parte di qualsiasi mondo in cui esistessero molte sostanze. Tutti i mondi
possibili, inoltre, consistono di monadi, cioé di sostanze individuali dotate di attivita; e in tutti i
mondi possibili vi sono leggi causali generali. Ma la pluralita delle sostanze non e necessaria;
sarebbe stato possibile per Dio creare una sola monade, e questa avrebbe potuto essere una
qualsiasi delle monadi effettivamente create. Tutto cio che e coinvolto nella percezione e
nell'armonia prestabilita, compresa l'esistenza di altre sostanze, € contingente. Sembrerebbe
persino che una selezione casuale tra le monadi attuali darebbe luogo a un mondo possibile."”’ Ma
i mondi possono differire da quello attuale non solo per numero e quantita, ma per qualita. Altri
mondi potrebbero avere altre leggi del movimento, e potrebbero, se non mi sbaglio, contenere



sostanze libere che non sceglierebbero sempre cio che apparentemente € migliore. Ogni legge
causale, infatti (sebbene non la Causalita stessa), avrebbe potuto essere diversa.

(9) Cid risulta non solo dalla reciproca indipendenza delle monadi, ma anche da una discussione con Des Bosses riguardante i giorni
successivi della creazione nella Genesi: ad es. G. ii. 368, 370.

Questi sembrano essere i punti principali riguardanti gli altri mondi possibili. Tenendoli a mente,
otteniamo una sorta di gerarchia tra i principi di Leibniz, poiché vengono successivamente
specializzati dall'avvicinamento al mondo attuale. Le incongruenze nella sua dottrina logica della
possibilita saranno meglio rimandate fino a quando arriveremo alle prove dell'esistenza di Dio.

I tre tipi di necessita

In relazione alla possibilita e alla compossibilita, Leibniz distingue diverse specie di necessita. Vi e
innanzitutto la necessita metafisica o geometrica, che sola e propriamente chiamata necessita.
Questa e il tipo che abbiamo discusso finora, in cui I'opposto e autocontraddittorio. Vi & poi la
necessita ipotetica, in cui una conseguenza segue con necessita metafisica da una premessa
contingente. Cosi i movimenti della materia hanno necessita ipotetica, poiché sono conseguenze
necessarie delle leggi del movimento, mentre queste sono esse stesse contingenti. Vi e infine la
necessita morale, che € la necessita con cui Dio e gli angeli e il saggio perfetto scelgono il bene. Le
azioni degli spiriti liberi occupano un posto peculiare rispetto alla necessita. Non solo i loro stati,
in quanto risultati di stati precedenti, hanno solo necessita ipotetica, ma la conseguenza stessa ha
solo necessita ipotetica, poiché coinvolge una legge psicologica che gli spiriti non sono costretti a
obbedire, sebbene le obbediscano sempre.'’ Le difficolta di questa concezione saranno discusse
quando affronteremo il problema della Liberta e Determinazione. Per ora, € tempo di lasciare le
discussioni logiche in cui siamo stati impegnati e procedere alla Filosofia della Materia, dalla
quale, con l'aiuto della logica che ora conosciamo, Leibniz dedusse la dottrina con cui solitamente
iniziano le esposizioni, cioe la dottrina delle monadi.

(10) cfr. D. 170, 171; G. I1L. 400, 401.



Capitolo VI

Perché Leibniz Credette in un Mondo Esterno?

Leibniz accetto la materia come dato

Passo ora a un ordine di idee completamente nuovo. Da questioni di Logica—la natura delle
proposizioni, la definizione di sostanza, come le sostanze debbano differire se ve ne sono molte—
da queste questioni passo a questioni riguardanti il mondo attuale: come puo la nozione di
sostanza essere applicata nel mondo degli esistenti? Vi &€ una sostanza o molte? Quali proprieta
hanno le sostanze attuali oltre quelle coinvolte nella definizione di sostanza? E come questa
nozione serve a spiegare le difficolta che il mondo attuale presenta al metafisico?

In questo problema, Leibniz, per ragioni apparentemente solo storiche e psicologiche, inizio con
la materia come suo dato. Sembrerebbe che, quando abbandono per la prima volta la scolastica, si
sia rivolto a Gassendi e Hobbes, all'atomismo e al materialismo (G. III. 620; IV. 209; VII. 377; IV. 478
e L.300 e D. 72; G. I. 52—4). Che non rimase materialista fu dovuto alle difficolta che trovo nella
concezione ordinaria della materia. Invento quindi quella che puo essere chiamata una teoria
spiritualistica o idealistica della materia: ma cio con cui inizio la sua teoria era ancora la materia.
Di conseguenza, il problema con cui inizio non era: La materia esiste? Ma, qual e la natura della
materia? Sotto questo aspetto, Leibniz, la cui ontologia inizia con la Dinamica, che gradualmente
trasforma in psicologia, fu meno filosofico di Vescovo Berkeley.

La domanda: La materia esiste? & quindi una che Leibniz non affronto mai approfonditamente.
Tuttavia, vi sono alcune sue osservazioni su questa questione che possono aiutarci a
comprendere la sua posizione.

Due brevi opere sono, a questo riguardo, particolarmente importanti. La prima di queste € una
lettera a Foucher, scritta intorno al 1676, nove o dieci anni prima che Leibniz completasse la sua
filosofia (G. i. 369—374). La seconda e un articolo senza data, intitolato «Sul metodo di distinguere i
fenomeni reali da quelli immaginari» (G. vii. 319—-322; N. E. 717-720). Sebbene osservazioni sparse
nei suoi scritti successivi sembrino concordare con questi due articoli, non trovo nulla di datato,
dopo il completamento della sua filosofia, in cui l'esistenza della materia sia discussa seriamente,
e sembra almeno possibile che Leibniz sia stato portato a metterne in dubbio l'esistenza dalle
difficolta del continuo, che, a suo parere, la dottrina delle monadi risolve completamente e
soddisfacentemente. Questa visione e supportata dal resoconto stesso di Leibniz sull'origine delle
sue opinioni nel Systeme Nouveau: '’ «Inizialmente, quando mi liberai dal giogo di Aristotele, mi
rivolsi al vuoto e agli atomi, poiché questa e la visione che piu soddisfa I'immaginazione. Ma superato
cio, percepii, dopo molta meditazione, che e impossibile trovare i principi di una vera unita nella sola
materia, o in cio che e solo passivo, poiché non e altro che una collezione o aggregazione di parti ad
infinitum. Ora, una molteplicita puo derivare la sua realta solo da unita genuine, che provengono altrove
e sono del tutto diverse dai punti matematici, che sono solo estremita dell'esteso e modificazioni, delle



quali e certo che il continuo non puo essere composto. Di conseguenza, per trovare queste vere unita, fui
costretto a ricorrere a un punto reale e animato,» ecc. Sembrerebbe che siano trascorsi molti anni tra
la scoperta di Leibniz che la mera materia implicava le insolubili difficolta del continuo, e la sua
invenzione delle monadi come vere unita mediante le quali il continuo veniva reso discreto. "
Questa teoria, in ogni caso, spiega sia le sue opinioni, sia il suo modo di esposizione, molto meglio
di qualsiasi altra teoria a mia conoscenza. Ma e tempo di esaminare le parole effettive di Leibniz.

(1) 1,.300; D. 72; G. iv. 478; cfr. anche Archiv. fiir Gesch. der Phil. i. 577 [L. 351-2].
(2) Vedi Capitolo IX.

L'esistenza del mondo esterno ha solo "certezza morale”

Leibniz non distingue chiaramente due questioni totalmente differenti, ovvero: ® perché
ammettere un mondo oltre noi stessi? ® ammesso un tale mondo, come distinguere le percezioni
vere dalle allucinazioni? Quest'ultima, come indica il titolo, € la questione principale discussa nel
documento senza data sopra citato. Non si tratta di una questione fondamentale, e Leibniz la
risolve nel modo consueto: la coerenza reciproca e il successo nella previsione, afferma, sono i
migliori test. Prosegue tuttavia con un‘osservazione radicalmente non filosofica sulla prima
questione. «Anche se si dicesse che tutta questa vita non e altro che un sogno, e il mondo visibile
nient'altro che un fantasma, chiamerei questo sogno o fantasma abbastanza reale, se, usando bene la
ragione, non ne fossimo mai ingannati» (N. E. 718—9; G. vii. 320). In questo passaggio, la natura
indebitamente pratica dell'interesse di Leibniz per la filosofia appare molto chiaramente. Egli
confessa, sia qui che in molti altri passaggi, che non esiste una «dimostrazione esatta» che gli
oggetti dei sensi siano fuori di noi, e che l'esistenza del mondo esterno ha solo certezza morale."”’
Per ottenere anche solo questo, richiede innanzitutto l'esistenza di Dio, che ha certezza assoluta.
Dice, ad esempio: «Che esista una sola sostanza» (sembra intendere sostanza creata) «e tra quelle
cose che non sono conformi alla saggezza divina, e quindi non accadono, sebbene potrebbero accadere»
(G. ii. 307). E in un passaggio giovanile (G. i. 372-3, ca. 1676), suggerisce addirittura la filosofia di
Berkeley. Tutto cio che sappiamo con certezza, afferma, & che le nostre apparenze sono connesse
inter se, e che devono avere una causa costante esterna a noi; ma non c'e modo di provare che
questa causa sia diversa da Dio. Eppure, sebbene sembri non aver mai trovato argomenti contro
questa ammissione, dimentico a tal punto i suoi dubbi giovanili irrisolti che, quando apparve la
filosofia di Berkeley, Leibniz non ebbe una buona parola per essa. «L'uomo in Irlanda,» scrive, «che
contesta la realta dei corpi, sembra non fornire ragioni adequate, né spiegarsi sufficientemente. Sospetto
che sia uno di quella classe di uomini che desiderano essere conosciuti per i loro paradossi» (G. ii. 492).

(3)N.E. 318, 422, 719; G. v. 275, 355—6; vii. 320—321; i. 373; ii. 378, 502.

Se si dovessero trovare argomenti per l'esistenza della materia in Leibniz, dipenderebbero
evidentemente dall'esistenza di Dio, attraverso la quale il solipsismo e distrutto. L'argomento
cartesiano, tuttavia, che si basa sull'affermazione che, se non ci fosse materia, Dio sarebbe un
ingannatore, € decisamente respinto da Leibniz. «L'argomento con cui Des Cartes cerca di dimostrare
l'esistenza delle cose materiali e debole. Sarebbe stato meglio quindi non tentare» (D. 58; G. iv, 366). Dio



potrebbe, dice, avere ottime ragioni per ingannarci, e, in ogni caso, I'inganno potrebbe essere
annullato dalla nostra stessa ragione (D. 58; G. iv. 367; i. 373; v. 275; N. E. p. 318).

Esiste, e vero, una sorta di argomento panteistico, secondo il quale la nostra visione del mondo e
parte della visione di Dio, e quindi ha la stessa verita che appartiene alle percezioni divine. «Dio...
considera tutti gli aspetti del mondo,» dice Leibniz, «in tutti i modi possibili...; il risultato di ciascuna
visione, come se vista da un certo luogo, e una sostanza che esprime l'universo da questo punto di vista,
se Dio ritiene opportuno rendere efficace il suo pensiero e produrre questa sostanza. E poiché la visione
di Dio e sempre veritiera, anche le nostre percezioni lo sono; ma sono i nostri giudizi, che vengono da noi,
a ingannarci» (G. iv. 439). Questo intero passaggio, tuttavia, € un esempio cosi estremo delle
tendenze panteistiche di Leibniz, da essere appena coerente con il suo solito monadismo.
Difficilmente, quindi, puo aver fatto molto affidamento su un tale argomento.

L'unico altro argomento positivo non & migliore di quello comunamente addotto per la vita su
altri pianeti. «Giudichiamo con la massima probabilita,» afferma, «che non esistiamo soli, non solo
per il principio della Divina Saggezza, ma anche per quel principio comune che inculco sempre, che nulla
accade senza una ragione, né appare una ragione per cui noi soli dovremmo essere preferiti a tanti altri
possibili» (G. ii. 502).""

(4) Cf. G. ii. 516.

Il fondamento su cui Leibniz sembra aver fatto affidamento principalmente, in questa questione,
e lo stesso che lo porto a negare il vuoto, ovvero che piu esistenza c'e, meglio e (cf. D. 102, 103; L.
340, 341; G. vii. 303, 304). Questo e il principio di perfezione metafisica, che discutero in
connessione con la sua Etica. Condusse Leibniz a pensare che debbano esserci quante pitt monadi
possibile, e che quindi debba esserci un'infinita di sostanze oltre a se stesso."”’ Ma storicamente e
psicologicamente, credo, Leibniz inizid con la materia e lo spazio in uno spirito puramente di
buon senso. La ragione per cui sorge un problema per lui e che, attraverso la critica di queste
nozioni, le trasformo in qualcosa di completamente diverso, ovvero sostanze inestese e le loro
percezioni. Ma giunto alla soggettivita dello spazio, non confino la conoscenza all'esperienza,
come fece Kant, né rese tutta la conoscenza a priori una vera autocoscienza. Non percepi che la
negazione della realta dello spazio ci costringe ad ammettere che conosciamo solo fenomeni, cioe
apparenze per le nostre menti. Che Kant potesse assumere persino una cosa-in-sé inconoscibile
fu dovuto solo alla sua estensione della causa (o fondamento) oltre I'esperienza, considerando
qualcosa al di fuori di noi come fonte delle nostre percezioni. Cio, che era un'incoerenza in Kant,
sarebbe stata una pura impossibilita per Leibniz, poiché riteneva che le percezioni fossero
interamente dovute a noi stessi, e in nessun senso causate dagli oggetti percepiti. I fondamenti
ordinari per assumere un mondo esterno furono cosi distrutti da Leibniz, e non riesco a scoprire
che qualcosa di molto solido sia stato messo al loro posto.

(5) Cf. L. 323; D. 86; G. iv. 495: «Mi si chiede da dove venga che Dio non ritenga sufficiente produrre tutti i pensieri e le modificazioni
dell'anima, senza questi corpi inutili, che I'anima, si dice, non puo né muovere né conoscere. La risposta & semplice. E che era volonta di Dio che
ci fossero pill sostanze piuttosto che meno, e ritenne giusto che queste modificazioni corrispondessero a qualcosa di esterno.»



Lesistenza di altre sostanze, oltre a Dio e noi stessi, € quindi solo probabile: ha solo certezza
morale. Questa osservazione si applica, di conseguenza, a tutte le proposizioni esistenziali
derivate dalla teoria della materia, cioe a tutta la dottrina delle monadi, per quanto questa affermi
l'esistenza effettiva di molte monadi. E un peccato che Leibniz non abbia dedicato pili attenzione
a questa fondamentale questione, che non si sia fatto critico piuttosto che commentatore del buon
senso. Se lo avesse fatto, avrebbe potuto inventare una teoria dello spazio piu soddisfacente di
quella che, pur basandosi su un'assunzione di buon senso della sua realta, arriva, su quella stessa
base, a una negazione completa di quella realta. Ho messo in luce questo presupposto ora, poiché i
capitoli seguenti, con Leibniz, partiranno da una credenza di buon senso nella realta della
materia.



Capitolo VII

La Filosofia della Materia

(a) Come Risultato dei Principi della Dinamica

L'affidabilita generale della percezione e una premessa della filosofia di
Leibniz

La parola materia ¢, in filosofia, il nome di un problema. Assumendo che, nella percezione, siamo
certi dell'esistenza di qualcosa oltre noi stessi—un'assunzione che, come abbiamo visto nel
capitolo precedente, Leibniz fece su basi molto inadeguate—sorge inevitabilmente la domanda: di
quale natura € questo qualcosa esterno a noi? Nella misura in cui appare spaziale, lo chiamiamo
materia (cf. G. iv. 106). Il nostro problema e, quindi, cos’e la materia? come dobbiamo concepire cio
che, nella percezione, appare come spaziale e diverso da noi? Fu il tentativo di rispondere a questa
domanda, sulla base della logica che abbiamo gia esaminato, che porto Leibniz alla dottrina delle
monadi. In questo e nei tre capitoli successivi, cerchero di seguire lo stesso percorso di Leibniz.
Inseriro critiche dove sembrano necessarie, ma la critica principale alla procedura di Leibniz e
che non ha mai esaminato il suo punto di partenza, 'assunzione, cioe che ci sia qualcosa oltre noi
stessi da percepire. Laffidabilita generale della percezione e un presupposto della filosofia di
Leibniz, ma un presupposto difettoso, anche se vero, poiché si possono addurre argomenti pro o
contro.

Vari significati di materia e corpo

Prima di entrare nei dettagli della teoria della dinamica di Leibniz, devo avvertire i lettori che egli
usa le parole materia e corpo in almeno cinque sensi diversi. Questi non sono confusi nel suo
pensiero e sono spesso distinti nei suoi scritti. Tuttavia, le parole sono spesso impiegate senza
alcuna indicazione, se non cio che fornisce il contesto, riguardo al significato da attribuire loro, e
questo aumenta notevolmente la difficolta di comprendere la teoria della materia di Leibniz. Di
questi cinque sensi, due sono anteriori alla teoria delle monadi e tre sono successivi. Esiste,
innanzitutto, la distinzione tra materia primaria e secondaria; e questa distinzione & una cosa
nella dinamica e un'altra nella teoria delle monadi. Abbiamo cosi quattro significati di materia.
Oltre a questi, c'e il corpo organico di una monade, che consiste in altre monadi a essa
subordinate. L'obiettivo della teoria di Leibniz e trasformare la materia primaria e secondaria cosi
come si presentano nella dinamica, nella materia primaria e secondaria cosi come si presentano
nella teoria delle monadi. Contemporaneamente, poiché la prima coppia sono dati e la seconda
coppia sono risultati, € importante distinguerli, e la correttezza di Leibniz puo essere verificata
esaminando in che misura la sua critica della materia dinamica giustifichi la trasformazione.

I cinque significati, dunque, per essere precisi, sono i seguenti.



1. C'é la materia primaria come cio che, secondo Leibniz, € presupposto dall'estensione.
L'estensione, come vedremo nel prossimo capitolo, ¢ da lui considerata come mera
ripetizione. Cio che e ripetuto, preso per sé, e la materia prima. Questa & puramente passiva.

2. C'e la materia secondaria cosi come si presenta nella dinamica, cioeé materia dotata di forza.
La spiegazione ulteriore di questi due significati occupera il resto di questo capitolo.

3. C'é la materia primaria come elemento nella natura di ogni monade creata. In questo senso, e
equivalente alla passivita, o confusione della percezione.

4. C'ela materia secondaria come aggregato di monadi, o massa: questo € un mero aggregato
con solo un'unita accidentale.

5. C'e il corpo organico di una monade, cioe la collezione di monadi che essa domina e a cui
conferisce un'unita piu che accidentale (G. ii. 252; N.E. p. 722 e G. vii. 501).

La trasformazione della prima coppia di significati nella seconda coppia costituisce la prova della
dottrina delle monadi e occupera i prossimi tre capitoli. Il secondo e il quarto senso sono spesso
chiamati massa o corpo, il quinto con la monade dominante e spesso chiamato sostanza corporea;
senza la monade dominante, e chiamato il corpo organico, o semplicemente il corpo, della
monade dominante. Ma c'e poca regolarita nell'uso di Leibniz di tutte queste parole, e il
significato deve generalmente essere dedotto dal contesto.

Relazione tra Dinamica Leibniziana e Cartesiana

La teoria della dinamica di Leibniz fu concepita in opposizione consapevole a Cartesio. Cartesio
sosteneva che l'essenza della materia e 1'estensione, che la quantita di moto nell'universo e
costante e che la forza é proporzionale alla quantita di moto. Leibniz, al contrario, dimostro che
l'essenza della materia non e l'estensione, che la quantita totale di moto non e costante, ma che,
cio che Cartesio non sapeva, la quantita di moto in una data direzione é costante. Credette anche
di aver dimostrato che la dinamica richiedesse, come nozione ultima, il concetto di forza, che
identifico con l'attivita essenziale alla sostanza. Cartesio e i cartesiani misuravano la forza con la
quantita di moto, dalla quale sembravano averla appena distinta. Leibniz, al contrario, credendo
che la forza fosse un'entita ultima e ritenendo assiomatico che la sua quantita debba essere
costante, introdusse una misura diversa di essa, per cui diventava proporzionale a quella che oggi
e chiamata energia. Su questa questione della vera misura della forza sorse una famosa
controversia, che si distinse per il fatto che divise Voltaire e la Marchesa du Chatelet, e che costitui
l'argomento della prima opera pubblicata di Kant.'""’ Questa controversia sembra ai matematici
moderni una mera logomachia. A Leibniz e ai suoi contemporanei sembro qualcosa di piu, perché
la forza era supposta essere un'entita ultima, e una la cui quantita, come quella della massa, deve
essere costante.

(1) Gedanken tiber die wahre Schdtzung der lebendigen Krifte, 1747. Ed. Hart. Vol. 1.

L'essenza della materia non e l'estensione



Che l'essenza della materia non sia l'estensione, € una proposizione su cui Leibniz ama
soffermarsi. Sembra che abbia scoperto questa proposizione almeno gia nel 1672," per cui
probabilmente fu una delle fonti delle sue innovazioni. La dimostrazione della proposizione e
tanto accurata quanto possibile. Essa e derivata @ dalla natura dell'estensione, ® dalla natura
dell'esteso, o materia prima, ® dal fatto che anche la materia prima, sebbene non sia mera
estensione, e un'astrazione, che richiede di essere integrata dalla forza o attivita. Largomento dalla
natura dell'estensione, con le sue conseguenze, lo lascio per il prossimo capitolo; gli altri due
argomenti devono essere dati ora. Cominciamo con la definizione di materia prima cosi come si
presenta nella dinamica.

(2) Cio risulta ad esempio dal fatto che afferma di avere prove geometriche dell'esistenza del vuoto (G. I. 58). Che Leibniz fosse
consapevole del fatto che il vuoto sia incompatibile con la visione che I'essenza della materia sia 'estensione, appare anche da G. L.

dimostrato, tra l'altro, «che l'essenza del corpo non consiste nell'estensione, poiché lo spazio vuoto deve essere diverso dal corpo, e tuttavia e
anche esteso»; inoltre «che l'essenza del corpo consiste piuttosto nel moto.» Cfr. G. iv. 106 (1669): «La definizione di un corpo é che esiste
nello spazio.» Anche Ib. 171 (1670). Vedi Selver, Entwicklungsgang der Leibniz’schen Monadienlehre, p. 49. Leibniz sembra essere stato
condotto a questa scoperta dalla ricerca di una teoria filosofica dell'Eucaristia. La dottrina cartesiana, che I'essenza della materia sia
l'estensione, fu da lui ritenuta incompatibile sia con la transustanziazione che con la consustanziazione. Vedi Guhrauer, Leibnitz: Eine
Biographie, Vol. 1. p. 77.

Significato di materia prima nella Dinamica di Leibniz

Materia prima e definita da cio che Leibniz chiama resistenza. Questa, egli afferma, non consiste
nell'estensione, ma ¢ il principio dell'estensione (G. ii. 306), cioe la qualita in virtu della quale i
corpi occupano luoghi. La resistenza, a sua volta, coinvolge due proprieta distinte:
l'impenetrabilita o antitipia, e la resistenza (in senso stretto) o inerzia (G. ii. 171)."”’ Queste due
proprieta della materia prima potrebbero essere definite come (1) la proprieta dei corpi in virtt
della quale essi sono in luoghi specifici (G. vii. 328), (2) 1a proprieta in virtu della quale resistono a
qualsiasi sforzo di cambiarli di luogo. La forza passiva, dice Leibniz, € una resistenza per cui un
corpo si oppone non solo alla penetrazione, ma anche al movimento, cosicché un altro corpo non
puo prendere il posto del primo a meno che questo non ceda, e non cede senza rallentare 1'altro. Vi
sono dunque due resistenze o masse: impenetrabilita e inerzia. Queste sono uniformi ovunque e
quindi proporzionali all'estensione (G. iv. 395; G. M. vi. 100 e N. E. p. 701). L'inerzia e definita come
forza passiva, un'espressione alquanto complessa che risultera equivalente a cio che, nella teoria
delle monadi, &€ chiamata semplicemente passivita. Leibniz afferma (ib.): «Ancora, 0 Svvauixév o
potenza nel corpo e duplice: passiva e attiva. La forza passiva propriamente costituisce la materia o
massa, quella attiva costituisce évrehéyeia 0 forma. La forza passiva e quella stessa resistenza per cui il
corpo si oppone non solo alla penetrazione, ma anche al movimento.» E la forza passiva, come
vedremo anche per quella attiva, «e duplice: primitiva o derivata. E infatti la forza primitiva di
resistere o durare costituisce proprio cio che nelle scuole e chiamato materia prima, correttamente
interpretato, per cui accade che il corpo non sia penetrato da altro corpo, ma gli formi ostacolo, ed e
dotato anche d'una certa pigrizia, per cosi dire, cioe ripugnanza al moto, e non si lascia mettere in
movimento se non dalla forza in qualche modo spezzata del corpo attivo. Da cio poi la forza derivata di
resistere si manifesta variamente nella materia secondaria» (N. E. pp. 672—3; G. M. vi. 236). La
resistenza, dice Leibniz, non € solo il non cambiare senza causa, ma e avere una forza e



un'inclinazione a mantenere lo stato attuale e opporsi alla causa del cambiamento. Cosi nell'urto
(che ha sempre in mente nella discussione matematica su materia prima), quando un corpo e in
quiete, il corpo che urta perde parte della sua velocita per mettere in moto l'altro, e I'altro, una
volta messo in moto, si muove pill lentamente del primo.'*' La resistenza in questo senso, egli
asserisce, non e metafisicamente necessaria (G. ii. 170).

(3) L'uso di "resistenza” in due sensi, (1) come essenza completa della materia prima, (2) come sola inerzia, € molto fastidioso e
confonde enormemente l'esposizione di Leibniz.

(4) Vedi L. 352-3; N. E. 678; G. M. vi. 240.

Come parte di un'attuale teoria della dinamica, I'analisi sopra esposta € antiquata. Ma
filosoficamente, e facile capire cosa si intenda per i due elementi della materia prima. Non solo e
impossibile che un corpo prenda il posto occupato da un altro, a meno che quest'ultimo non ceda
e si sposti in un nuovo luogo, ma parte del moto del primo corpo viene anche assorbita dal
secondo, oppure é richiesto uno sforzo per far si che il secondo corpo abbandoni il suo posto.
Limportanza della dottrina risiede, come vedremo in seguito, nella connessione con la materia
prima di ciascuna monade. Una difficolta, che ritengo essere una pura incoerenza, € introdotta
dall'affermazione che la materia prima, come elemento in ogni monade, ¢ metafisicamente
necessaria (G. ii. 325). E pil coerente con la filosofia di Leibniz, credo, considerare entrambe
necessarie piuttosto che contingenti; soprattutto perché la necessita dell'una e dichiarata con
molto piu enfasi della contingenza dell'altra.

Nessuna delle proprieta della materia prima puo essere dedotta dalla mera estensione. Che cio sia
vero per l'impenetrabilita, deriva dalla semplice considerazione che il luogo, sebbene esteso, non
e impenetrabile (G. III. 453). Per quanto riguarda l'inerzia, Leibniz fa notare che, se i corpi fossero
del tutto indifferenti a quiete e moto, un corpo grande potrebbe essere messo in movimento da
uno piccolo senza alcuna perdita di velocita, mentre cio che € realmente conservato e la quantita
di moto, che coinvolge la massa. Senza inerzia, avremmo azione senza reazione, e non si potrebbe
fare alcuna stima della potenza, poiché qualsiasi cosa potrebbe essere compiuta da qualsiasi cosa
(L. 353; N. E. 678; G. M. vi. 241). Dunque, anche se la materia fosse puramente passiva, la teoria di
Cartesio, secondo cui l'essenza della materia e l'estensione, sarebbe erronea.

Materia secunda

Ma cio diventa ancora piu evidente quando passiamo alla materia secunda, cioe alla materia come
attiva e dotata di forza. La dottrina della forza e strettamente connessa con ogni parte della
filosofia di Leibniz: con la nozione di verita contingenti,"”’ con la concezione della sostanza come
fonte di tutti i suoi predicati, ' con la pluralita di serie causali indipendenti (D. 60, 61; G. iv. 369),
con la natura psichica di tutte le sostanze,'” e con l'intera teoria dell'attivita, liberta e
determinazione. E un punto centrale nella filosofia di Leibniz, e da lui stesso riconosciuto come
tale. La forza e detta precedere 'estensione (N. E. 671; G. M. vi. 235), ed essere il vero fondamento
per inferire la pluralita delle sostanze (G. ii. 372). Per quanto la forza coincida con l'attivita,
'abbiamo gia considerata. Cio che dobbiamo ora esaminare e il modo in cui Leibniz sviluppo
l'idea di forza a partire dalla dinamica.



(5) «Avete ragione nel giudicare che (la dinamica) é in gran parte il fondamento del mio sistema; poiché é li che apprendiamo la differenza
tra verita la cui necessita e bruta e geometrica, e verita che hanno origine nella convenienza e nelle cause finali» (G. II1. 645).

(6) «Non mi stupisco che troviate difficolta insormontabili laddove sembrate assumere una cosa cosi inconcepibile come il passaggio di un
accidente da un soggetto all'altro; ma non vedo nulla che ci obblighi a un‘assunzione appena meno strana di quella degli scolastici riguardo

una serie di urti, «ogni palla, quando respinta da quella successiva che la colpisce, ¢ messa in moto dalla sua propria forza, cioe la sua
elasticita.»

(7) «Vediamo anche che il pensiero, essendo l'azione di una cosa su se stessa, non puo avvenire in figure e movimenti, che non possono mai
mostrare il principio di una vera azione interna» [G. III. 69]. Un tale principio, tuttavia, si trova nella forza.

Leibniz scopri la conservazione della quantita di moto e credette di aver scoperto un'altra legge, la
conservazione della Vis Viva, entrambe sconosciute a Cartesio (D. 88; L. 327; G. iv. 497). Fu cosi in
grado teoricamente—assumendo che l'urto perfettamente elastico fosse in definitiva 'unica
forma di azione dinamica—di determinare completamente il corso di qualsiasi moto, e di
confutare, se si ammetteva la validita della sua dinamica, la possibilita, riconosciuta da Cartesio,
di un'azione diretta della mente sulla materia. Cartesio aveva supposto che, sebbene la quantita di
moto sia costante, la sua direzione possa essere alterata da un'azione diretta della mente sugli
spiriti animali. Se l'avesse saputo, dice Leibniz, che la quantita di moto in ogni direzione &
costante, avrebbe probabilmente scoperto 'armonia prestabilita (D. 164; G. vi. 540); poiché
avrebbe visto che un'interazione tra mente e materia & impossibile. Perché non sia stato condotto
alle visioni di Geulincx o di Spinoza, che Leibniz non menziona, ¢ molto difficile vedere. Che
Leibniz non sia stato condotto all'occasionalismo, o alla teoria di Spinoza secondo cui la mente e
l'idea del corpo, fu dovuto alla sua concezione della forza, che lo porto a considerare ogni
frammento di materia—o piuttosto ogni insieme delle sostanze reali il cui aspetto € materia—
come una fonte indipendente di tutti i suoi propri cambiamenti.

Il concetto di forza e la legge d'inerzia

La necessita della forza e dedotta in vari modi. Gran parte dell'argomentazione—specialmente
quando assume la forma di una polemica contro i cartesiani—dipende, come ha sottolineato
Wundt, "’ dall'assioma che la causa deve essere uguale all'effetto. Le due misure della forza danno
lo stesso risultato solo nel caso dell'equilibrio, cioe nella statica; e Leibniz attribuisce la
persistenza della misura cartesiana al fatto che le persone hanno dedicato un'attenzione eccessiva
alla statica a scapito della dinamica (N. E. 675; G. M. vi. 239). Poiché la quantita di moto non e
conservata (come Cartesio aveva falsamente assunto), le vere cause ed effetti non possono essere
movimenti. Il moto in una data direzione avrebbe potuto essere sostituito, se fossero state
impiegate solo considerazioni puramente matematiche. Ma per un'entita fisica ultima, Leibniz
desiderava una qualche quantita unica, che avesse una somma costante in qualsiasi sistema
indipendente; e credette di averla trovata nella Vis Viva, cioe la massa moltiplicata per il quadrato
della velocita. La statica e la dinamica devono essere dedotte dalla legge «che l'effetto totale deve
sempre essere equivalente alla sua piena causa.» «Come in geometria e nei numeri,» spiega,
«attraverso il principio dell'uguaglianza del tutto a tutte le sue parti, la geometria e sottoposta a un
calcolo analitico, cosi nella meccanica, attraverso l'uguaglianza dell’effetto a tutte le sue cause, o della
causa a tutti i suoi effetti, otteniamo certe equazioni, per cosi dire, e una sorta di algebra meccanica
usando questo assioma.» "’ In una discussione approfondita dei principi della dinamica, sarebbe



necessario esaminare questa presunta legge, ma qui e sufficiente indicarne l'influenza sulle
opinioni di Leibniz. Poiché, come egli stesso sembra riconoscere (Archiv, loc. cit.), essa appartiene
piu alla matematica che alla filosofia della materia.’ Passo quindi ora agli argomenti pili
strettamente filosofici.

(8) Die physikalischen Axiome und ihre Beziehung zum Causalprincip, Erlangen, 1866, p. 60 e segg. Molte osservazioni preziose sulla
dinamica di Leibniz sono contenute in quest'opera.

Mentre Leibniz attraversava dall'Inghilterra all'Olanda, in viaggio per visitare Spinoza, compose
un dialogo molto interessante sulle difficolta derivanti dalla continuita del moto."’ Alla fine di
questo dialogo osserva: «Qui ho considerato la natura del cambiamento e del continuo, per quanto
appartengono al moto. Resta da considerare, in primo luogo, il soggetto del moto, affinché appaia a
quale di due corpi, che mutano la loro situazione relativa, il moto debba essere ascritto; in secondo luogo,
la causa del moto, o forza motrice» (p. 215). La questione del continuo la lascio per un capitolo
successivo; le altre due furono risolte insieme, secondo Leibniz, dalla nozione di forza che egli
acquisi in seguito.

(1) Vedi Archiv f. Geschichte der Phil. I. pp. 211-5.

Che il moto richieda una forza, o un principio di cambiamento, nel corpo in movimento, fu
dedotto da Leibniz in parte da ragioni metafisiche astratte, in parte dalla relativita del moto, e in
parte dalla cosiddetta legge d'inerzia, cioe la legge per cui ogni corpo persiste in qualsiasi moto
che abbia acquisito, salvo nella misura in cui sia ostacolato da cause esterne. Iniziero con l'ultimo
di questi argomenti.

La legge d'inerzia afferma, da un lato, che un corpo non iniziera da sé un moto, ma, d'altro lato, «il
corpo conserva da sé l'impeto che ha una volta acquisito, ed e costante nella sua leggerezza, o ha uno
sforzo per perseverare in quella stessa serie di cambiamenti che ha intrapreso» (D. 120; G. iv. 511). Un
corpo in movimento non e solo successivamente in luoghi diversi, ma e in ogni momento in uno
stato di moto; ha velocita e differisce, nel suo stato, da un corpo in quiete (D. 122; G. IV. 513). Ma cio
implica un certo sforzo per cambiare luogo, da cui lo stato successivo segue da sé dal presente.
Altrimenti, nel presente, e quindi in ogni momento, un corpo in movimento non differirebbe in
nulla da uno in quiete (ibid.). Questo argomento e valido, credo, contro coloro che, come Clerk
Maxwell (Matter and Motion, Art. XLI.), cercano di rappresentare la Prima Legge di Newton come
una verita autoevidente. Leibniz riconosce che, in un moto rettilineo uniforme, un corpo subisce
una serie di cambiamenti, sebbene la sua velocita sia invariata. Egli deduce che, poiché questa
serie di cambiamenti e possibile senza influenze esterne, ogni corpo deve contenere in sé un
principio di cambiamento, cioe forza o attivita, per mezzo del quale si da un significato a uno stato
di cambiamento. Ma cio coinvolge la continuita del cambiamento, riguardo alla quale ci troviamo
di fronte a quelle stesse difficolta che, per quanto riguarda lo spazio, erano uno scopo principale
della dottrina delle monadi. Di conseguenza, in altri luoghi, quando Leibniz pensa alle difficolta
del continuo, sostiene che ogni cambiamento e discreto, arrivando persino ad affermare che il



moto € una continua transcreazione.'”’ Questo € un esempio dell'incertezza in cui, come vedremo
nei prossimi due capitoli, Leibniz fu condotto dal suo rifiuto di ammettere 'antinomia della
divisione infinita.

(12) G. I1. 279. Cfr. il dialogo citato sopra, Archiv, Vol. L. p. 212 e segg.

Forza e moto assoluto

Largomento dinamico pit importante a favore della forza e connesso alla relativita del moto. Su
questo punto, le opinioni di Leibniz presentano un'indicazione di circolo vizioso. Talvolta sembra
argomentare che, poiché la forza e qualcosa di reale, deve avere un soggetto ed essere un
attributo, non una mera relazione; da cui segue che, in un cambiamento di situazione relativa, la
causa del cambiamento puo essere ripartita tra i corpi, dando cosi un senso al moto assoluto (ad
es. G. M. II. 184). Ma altre volte sostiene che un qualche cambiamento reale, non meramente
relativo, deve sottostare al moto, e puo essere ottenuto solo per mezzo della forza (ad es. D. 60, 61;
G. iv. 369). Questo argomento e interessante, sia per la sua differenza dagli argomenti analoghi
con cui Newton dimostro la necessita dello spazio assoluto, sia per il fatto che la dinamica, al
giorno d'oggi, & ancora incapace di riconciliare la relativita del moto con I'assolutezza della forza.
" In ogni moto, dice Leibniz, il moto per sé da un mero cambiamento di situazione relativa, ed e
impossibile dire quale corpo si sia mosso, o se entrambi si siano mossi. Per poter dire cio,
dobbiamo sapere in quale risieda la causa del cambiamento di situazione relativa. Questa causa la
chiamiamo forza (ibid.). «Quando un tempo,» dice, «consideravo lo spazio come un luogo reale
immobile, dotato di sola estensione, ero stato in grado di definire il moto assoluto come cambiamento di
questo spazio reale. Ma gradualmente cominciai a dubitare che in natura esista un'entita chiamata
spazio; da cui sequi che un dubbio potesse sorgere sul moto assoluto...... Sembro seguire che cio che e
reale e assoluto nel moto non consiste in cio che e puramente matematico, come il cambiamento di
vicinato o situazione, ma nella forza motrice stessa; e se non c'e questa, allora non c'e moto assoluto e
reale. ... .. Di consequenza non trovai altro filo di Arianna per condurmi fuori da questo labirinto che il
calcolo delle forze, assumendo questo principio metafisico, che l'effetto totale e sempre uguale alla sua
causa completa» (L. 353; Archiv, L. p. 580).

(13) Non posso qui intraprendere di dare la prova di questa affermazione. Essa dipende dal fatto che, se le leggi del moto devono
applicarsi, il moto deve essere riferito non a qualsiasi sistema di assi, ma a quelli che sono stati chiamati assi cinetici, cioé assi che non

Arts. xviii, cv.

Su questo punto, ritengo che la posizione di Leibniz, a differenza di quella di Newton, sia piena di
confusione. Da un lato, lo spazio € interamente relazionale; quindi il movimento non & un
cambiamento di posizione assoluta, ma solo un cambiamento di situazione relativa. Un
cambiamento di situazione relativa e necessariamente reciproco, e cosi Leibniz & condotto
all’uguaglianza di azione e reazione (N. E. 689; G. M. vi. 251-2). Ma per dare un significato
all'azione, deve dimenticare la relativita del movimento, e di conseguenza eliminare la necessita
di una reazione uguale. Lui e Huygens concordano, contro Newton, che i fenomeni del moto
circolare non forniscono pit indicazioni sul moto assoluto di quelli del moto rettilineo, sebbene



Huygens abbia I'onesta di confessare di non aver esaminato le basi di Newton (G. M. ii. 177, 1845,
192). L'ipotesi copernicana, afferma Leibniz, anticipando Mach, é piu semplice, non piu vera,
dell’altra (N. E. 685; G. M. vi. 248). Tuttavia sostiene che, per mezzo della forza, si possa dare un
senso all’affermazione che, in un cambiamento di situazione relativa, un corpo si sia mosso e non
I'altro. «Per quanto riguarda la differenza tra moto assoluto e relativo,» dice, «penso che se il
movimento, o piuttosto la forza motrice dei corpi, e qualcosa di reale, come sembra si debba riconoscere,
e necessario che abbia un soggetto. ... .. Concordo che i fenomeni non possano fornire a noi (o persino
agli angeli) una ragione infallibile per determinare il soggetto del movimento o il suo grado; e che
ciascuno possa essere concepito separatamente come in quiete. ... . .. Ma non negherai (credo) che in
verita ciascuno abbia un certo grado di movimento, o, se vuoi, di forza; nonostante l'equivalenza delle
ipotesi. E vero che ne traggo questa conseqguenza, che in natura ¢’¢ qualcosa oltre cio che la Geometria
puo determinare in essa» (G. M. ii. 184). Questa, afferma, non e la minore delle sue ragioni per
riconoscere la forza. Dice ancora, ancor piu esplicitamente: «Non trovo nulla nell'ottava definizione
dei principi matematici della natura, o nello scolio ad essa appartenente [lo scolio in cui Newton spiega
la necessita dello spazio assoluto, del tempo e del moto] che provi, o possa provare, la realta dello spazio
in sé. Tuttavia,ammetto che c’e una differenza tra un moto assoluto vero di un corpo e un mero
cambiamento relativo di situazione rispetto a un altro corpo” (D. 269; G. vii. 404). Ma deve essere
evidente che, se la posizione e relativa, il moto assoluto e privo di significato. I due non possono
assolutamente essere conciliati. Leibniz, come Newton, percepi correttamente che la Dinamica ci
richiede di distinguere, in un cambiamento di situazione relativa, la proporzione in cui le accelerazioni
sono condivise tra due corpi. Aveva anche ragione nel sostenere che, da un punto di vista geometrico o
cinematico, una tale distinzione non puo essere effettuata praticamente. Ma la Geometria non mostra
che la distinzione sia priva di significato, e se lo facesse, la Dinamica non potrebbe stabilire la
distinzione. Cosi sembrerebbe che Newton avesse ragione nel dedurre, dalla Dinamica, la necessita dello
spazio assoluto. Quando arrivero alla teoria dello spazio, sosterro che persino la Geometria richiede
questo, sebbene solo metafisicamente, non, come la Dinamica, per ragioni empiriche.»

Dato che questo punto € importante, puo essere utile ripetere brevemente gli argomenti che
mostrano come la relativita del movimento sia incompatibile con ’'assolutezza della forza. "Per
quanto riguarda la Fisica,” dice Leibniz, "e necessario comprendere la natura della forza, una cosa
del tutto diversa dal movimento, che e qualcosa di piu relativo. Questa forza deve essere misurata
dalla quantita del suo effetto” (D. 39; G. ii. 137). Ma I'obiezione che qui sorge — un’obiezione
inevitabile in qualsiasi teoria relazionale dello spazio — e che l'effetto puo essere misurato solo per
mezzo del movimento, e cosi la pretesa via di fuga dalla relativita infinita crolla. Una nuova
obiezione si applica a un’altra affermazione, in cui Leibniz cerca di provare che il movimento non
é puramente relativo. "Se nel movimento non c’e altro che questo cambiamento rispettivo,” dice,
"ne segue che non e data in natura alcuna ragione per cui il movimento debba essere ascritto a
una cosa piuttosto che ad altre. La conseguenza di cio sara che non c’e moto reale. Pertanto,
affinché una cosa possa dirsi mossa, dovremo richiedere non solo che cambi la sua situazione
rispetto ad altre, ma anche che la causa del cambiamento, la forza o azione, sia in essa stessa” (D.
61; G. iv. 369. Cfr. anche D. 269; G. vii. 404). Questo tentativo di stabilire un moto assoluto €, in
primo luogo, del tutto incoerente con la teoria dello spazio di Leibniz. Newton, da argomenti in



qualche modo simili, aveva correttamente dedotto la necessita della posizione assoluta; Leibniz,
che su molti punti matematici era meno filosofo di Newton, cerco di salvare il moto assoluto,
mentre negava strenuamente la posizione assoluta (Cfr. D. 266; G. vii. 401-2). Ma inoltre, la teoria e
incoerente con la natura delle monadi. Supponiamo due corpi A e B, che cambiano la loro
situazione relativa a causa della forza in B. Poiché A rispecchia I'universo, un cambiamento
avverra in A quando B si muove. Quindi se la forza risiedesse solo in B, B causerebbe un
cambiamento in A, contro la teoria che le monadi non interagiscono. Pertanto dobbiamo, in ogni
caso di cambiamento relativo di situazione, porre una forza in entrambi i corpi, mediante la quale
il cambiamento deve essere effettuato. Cosi perderemo quel potere discriminante che la forza
avrebbe dovuto fornire. Questo argomento potrebbe essere evitato solo negando che le monadi
abbiano qualcosa corrispondente alla posizione nello spazio, una negazione che Leibniz tento
spesso, ma che, come vedremo piu avanti, avrebbe distrutto I'unica base per la sua monadologia.

Fondamenti metafisici per assumere la forza

La deduzione di Leibniz della forza come mezzo per sfuggire alla relativita del movimento e
dunque fallace. Il movimento, nella sua stessa natura, € o non é relativo, e 'introduzione della
forza non puo fare alcuna differenza per quella natura. Resta da esaminare le basi metafisiche per
la nozione di forza. Per quanto queste siano le stesse di quelle per I'attivita in generale, sono gia
state trattate. Ma altre sono derivate dalla continuita del movimento, e queste devono ora essere
esposte.

"Abbiamo suggerito altrove,” dice Leibniz (N. E. 671 G. M. vi. 235), "che nelle cose corporee c’e
qualcosa oltre I'estensione, anzi, prima dell’estensione, cioe la forza della natura ovunque
impiantata dal suo Autore, che consiste non nella semplice facolta con cui le scuole sembrano
essersi accontentate, ma e provvista, inoltre, di una tendenza (conatu) o sforzo, che avra il suo
pieno effetto a meno che non sia impedito da una tendenza contraria. Questo sforzo appare
spesso ai sensi, e a mio giudizio e conosciuto ovunque nella materia dalla ragione, anche quando
non appare al senso. Ma anche se non dobbiamo attribuire questa forza a Dio per mezzo di un
miracolo, € certamente necessario che essa sia prodotta nei corpi stessi, anzi che costituisca la
natura piu intima dei corpi, poiché agire ¢ il contrassegno delle sostanze, e 'estensione non
significa altro che la continuazione o diffusione della sostanza resistente gia presupposta..., tanto
e lontana dal poter costituire essa stessa 'essenza stessa della sostanza. Né e pertinente che ogni
azione corporea derivi dal movimento, e il movimento stesso non esista se non dal movimento....
Poiché il movimento, come il tempo, non esiste mai, se si riduce la cosa all’dxpiBeia, perché non
esiste mai come un tutto, poiché non ha parti coesistenti. E nulla affatto e reale in esso, eccetto
quella proprieta momentanea, che deve essere costituita da una forza che aspira al cambiamento.”
Questo e il vecchio argomento di Zenone, suggerito anche nel dialogo scritto per Spinoza (Archiv,
i. p. 213), e in molti altri passaggi. Il movimento e cambiamento di posizione; ma in ogni singolo
istante la posizione € una e una sola. Quindi in ogni istante, e quindi sempre, non c’e
cambiamento di posizione e non ¢’e movimento. Leibniz penso, tuttavia, cio che il Calcolo

suggeriva, che I'incremento momentaneo fosse reale in qualche modo in cui 'intera somma degli



incrementi non era reale, ' e quindi la forza fu invocata per fornire una realta diversa dal
movimento, dalla quale il movimento potesse suppostamente scaturire. "La forza," dice, "e
qualcosa di veramente reale, anche nelle sostanze create; ma lo spazio, il tempo e il movimento
partecipano della natura di entita mentali (ens rationis) e sono veri e reali, non per se stessi, ma
poiché coinvolgono attributi divini” (N. E. p. 684; G. M. vi. 247). E ancora: "Solo la forza, e quindi lo
sforzo nascente, esiste in ogni momento, poiché il movimento non esiste mai veramente” (N. E. p.
689; G. M. vi. 252). Cio che Leibniz intende ottenere, con questa dottrina, €, come per 'attivita in
generale, la riduzione di una relazione a una qualita. Il movimento € doppiamente una relazione —
primo, tra momenti successivi, e secondo, tra corpi in luoghi diversi. Entrambe le relazioni
dovevano essere ridotte per mezzo della forza. Uno stato di movimento si distingue da uno stato
di quiete, in ogni istante del movimento, dalla presenza di forza, che, in ultima analisi, e affine al
desiderio. Con questo mezzo, non solo si suppone che le difficolta del continuum temporale siano
superate (L. 351; Archiv. 1. 577), ma anche, quando due corpi cambiano la loro situazione relativa,
possiamo chiederci se uno o entrambi contengano forza, e cosi assegnare a ciascuno un
appropriato stato di movimento.

(14) Cfr. Cohen, Infinitesimalmethode, p. 15.

Argomento dinamico per la pluralita delle serie causali

Le obiezioni a questa visione della forza appariranno piu chiaramente da un esame della sua
applicazione al caso dell’urto, e del tentativo di stabilire dinamicamente una pluralita di serie
causali. Troveremo allora, se non mi sbaglio, che la relazione tra la Dinamica di Leibniz e la sua
Metafisica e irrimediabilmente confusa, e che 'una non puo reggere mentre I'altra € mantenuta.
Sfortunatamente, la caduta dell’'una non comporta il mantenimento dell’altra. Leibniz ha
acquisito molto credito per la vantata interconnessione delle sue opinioni in questi due ambiti, e
pochi sembrano aver percepito quanto sia falsa la sua affermazione. Di fatto, la mancanza di
connessione e, credo, uno dei punti pitt deboli del suo sistema.

Il problema dell'urto era una questione che pre-occupava i matematici dell'epoca di Leibniz molto
piu di quelli odierni. Fu risolto solo dopo che egli ebbe acquisito il suo equipaggiamento
matematico, e riempi la sua mente a tal punto da spiegare diverse curiose caratteristiche della sua
teoria della materia. Sembra che abbia trascurato indebitamente gli urti non perfettamente
elastici, e che abbia sostenuto (sebbene non lo affermi mai esplicitamente) che se i corpi fossero
presi abbastanza piccoli, potessero sempre essere trattati come perfettamente elastici. L'urto era,
per lui, in definitiva 'unica forma di interazione dinamica. Rifiutdo decisamente, come valida in
ultima analisi, la gravitazione newtoniana, sostenendo, con la maggior parte dei moderni, che
doveva essere spiegata mediante un fluido onnipervadente. Lelasticita perfetta era infine
necessaria per preservare la sua legge di conservazione della Vis Viva, poiché, quando il
coefficiente di restituzione € minore di uno (come accade sempre in pratica), la Vis Viva sembra
perdersi. La sua risposta a questa obiezione era che viene assorbita dalle piccole parti dei corpi—
trasformata, nel linguaggio moderno, da moto molare in moto molecolare (N. E. 669—-670; G. M.
vi. 230—231). Ma se l'urto e la forma ultima di interazione, questa risposta puo valere solo se le



parti piu piccole che ricevono il moto sono esse stesse perfettamente elastiche. Quando messo
alle strette da Huygens su questo punto, Leibniz eluse meschinamente la difficolta negando che
esistessero elementi ultimi dei corpi (G. M. ii. 157). Ma rimane un'ulteriore difficolta, che e questa.
L'urto e elastico, secondo Leibniz, solo a causa di un «fluido sottile e penetrante, il cui moto e
disturbato dalla tensione, o dal cambiamento dell'elasticita. E poiché questo fluido deve a sua volta
essere composto di piccoli corpi solidi, elastici tra loro, vediamo che questa replicazione di solidi e fluidi
continua all'infinito» (N. E. p. 668; G. M. vi. 228). Egli procede ad ammettere che l'elasticita e
necessaria per la conservazione della Vis Viva. Dice inoltre—e questo ¢ un argomento con cui
spesso suggerisce la dottrina delle monadi:—«E vero che questa conservazione della forza puo essere
ottenuta solo ponendo elasticita ovunque nella materia, e che ne seque una conclusione che apparira
strana a coloro che non concepiscono sufficientemente le meraviglie delle cose: cioe che ci sono, per cosi
dire, mondi nei corpi pitl piccoli, poiché ogni corpo, per quanto piccolo, ha elasticita, e di consequenza e
circondato e penetrato da un fluido tanto sottile, in relazione ad esso, quanto quello che rende l'elasticita
dei corpi sensibili puo essere in relazione a noi; e che quindi non ci sono primi elementi, poiché
dobbiamo dire lo stesso della porzione pitl piccola del fluido pit sottile che si possa supporre» (G. iii. 57).
Ma deve essere evidente che, alla fine, il moto del suo fluido deve essere regolato da qualcosa di
diverso dalle leggi dell'urto elastico, poiché l'elasticita di cio che e relativamente solido € dovuta
solo alla presenza di cio che e relativamente fluido. Per sviluppare la teoria di un fluido
onnipervadente, Leibniz aveva bisogno di cio che ai suoi tempi non esisteva, cioe
dell'ldrodinamica o della moderna Dinamica dell'etere.

Tre tipi di teoria dinamica confusi da Leibniz

In linea di massima, ci sono tre grandi tipologie di teoria dinamica. C'e la dottrina degli atomi
estesi e rigidi, per la quale la teoria dell'urto e I'arma appropriata. C'e la dottrina del pieno, di un
fluido onnipervadente, per la quale la moderna dottrina dell'etere—di fatto la teoria
dell'Elettricita—ha infine in parte forgiato le armi necessarie. E infine, c'e la dottrina dei centri di
forza non estesi, con azione a distanza, per la quale Newton forni la Matematica richiesta. Leibniz
non riusci a cogliere queste alternative, e cosi, per il suo amore di una posizione intermedia, cadde
tra non due, ma tre sedie. La sua visione dell'urto come fenomeno fondamentale della Dinamica
avrebbe dovuto condurlo alla teoria degli atomi estesi, sostenuta da Gassendi e, ai suoi tempi, da
Huygens. La sua fede nel pieno e nel fluido etereo avrebbe dovuto condurlo alla seconda teoria, e
all'indagine del moto dei fluidi. La sua teoria relazionale dello spazio, e l'intera dottrina delle
monadi, avrebbero dovuto condurlo, come condussero Boscovich, Kant'”’ e Lotze, alla teoria dei
centri di forza non estesi. Il fallimento nella scelta tra queste alternative rese la sua Dinamica un
ammasso di confusioni. La vera Dinamica leibniziana non ¢ la sua, ma quella di Boscovich."™’
Questa teoria € un semplice sviluppo della Dinamica newtoniana, in cui tutta la materia consiste
di punti materiali, e ogni azione e azione a distanza. Questi punti materiali sono non estesi come
le monadi, alle quali Boscovich fa appello come analoghe; ™’ e per preservare la loro reciproca
indipendenza, € solo necessario considerare l'attrazione o la repulsione come dovute alla
percezione di una monade da parte dell'altra, cosa che, di fatto, Leibniz fa effettivamente. Perché,
allora, questa teoria non fu quella di Leibniz?



(15) E stato spesso osservato che la teoria dello spazio di Kant nella Metaphysische Anfangsgriinde der Naturwissenschaft differisce da

(16) Theoria Philosophiae Naturalis. Vedi in particolare Parte I, § 138 ff.

(17) Edizione veneziana del 1763, p. xxv. Boscovich differisce dalla Dinamica newtoniana principalmente nel presupporre che, a
distanze molto piccole, la forza tra due particelle sia repulsiva. Differisce dalla filosofia newtoniana considerando 1'azione a distanza
come ultima.

C'era, credo, per cominciare, in eta avanzata, un motivo personale. Leibniz aveva litigato con
Newton riguardo al Calcolo, e non volle ammettere che Newton avesse qualcosa da insegnargli. ™’
Rifiuto quindi la gravitazione come spiegazione ultima delle cose, dando come ragione che
l'azione a distanza e impossibile. Ma questa ragione personale puo aver operato solo dopo la
pubblicazione dei Principia nel 1687, data entro la quale Leibniz aveva costruito sia la sua filosofia
che la sua Dinamica. Diventa quindi necessario cercare ragioni piu oggettive.

(18) E stato persino suggerito—e il suggerimento appare molto probabilmente corretto—che Leibniz non si sia mai preso la briga di

Leibniz rifiutava gli atomi, il vuoto e l'azione a distanza. Le sue ragioni per questi tre rifiuti
devono ora essere esaminate.

Le sue ragioni contro gli atomi estesi

® Contro gli atomi estesi, Leibniz aveva, credo, ragioni abbastanza valide. Queste sono esposte
al meglio nella sua corrispondenza con Huygens, che sosteneva gli atomi. (Vedi G. M. II. pp. 136,
145, 155-7). In primo luogo, I'atomo esteso e composto da parti, poiché 1'estensione € ripetizione;
non puo quindi fornire una soluzione metafisica della composizione della materia. Inoltre, se si
vogliono preservare le leggi del moto, 'atomo deve essere perfettamente elastico, il che e
impossibile poiché deve anche essere perfettamente duro, e non puo contenere alcun «fluido
sottile.» C'e inoltre una violazione della legge di continuita nel presupporre che durezza infinita e
indivisibilita assoluta emergano improvvisamente quando si raggiunge un certo stadio nella
divisione. E la rigidita primitiva €, in ogni caso, una qualita del tutto priva di ragione, e quindi
inammissibile. In breve, atomi infrangibili sarebbero un perpetuo miracolo. Questi argomenti
sono stati sostenuti molte volte da allora, e si puo supporre che siano, nel complesso, validi.

Contro il vuoto

® Per quanto riguarda il vuoto, Leibniz si basava principalmente sull'argomento di cio che
chiamava perfezione metafisica. Ammetteva che un vuoto e concepibile (N. E. 157; G. v. 140), ma
sosteneva che, ovunque ci fosse spazio, Dio avrebbe potuto collocare materia senza danno per
nient'altro. Poiché, in generale, piu esistenza c'e meglio e, Dio non avrebbe trascurato
l'opportunita di creare, e quindi la materia € ovunque (D. 240, 253; G. vii. 356, 378). Questo
principio di perfezione metafisica sara discusso piu avanti; per ora mi limito ad argomenti meno
teologici. Un argomento molto debole, che Leibniz a volte si permette, € che non ci potrebbe
essere alcuna ragione sufficiente per determinare la proporzione tra vuoto e spazio pieno, e



quindi non puo esserci alcun vuoto (D. 253; G. ii. 475; vii. 378). L'unico argomento che tenta di
essere preciso e uno che e fatalmente insostenibile. Se lo spazio € un attributo, dice Leibniz, di
cosa puo essere attributo lo spazio vuoto (D. 248; G. vii. 372)? Ma lo spazio, per lui, € una relazione,
non un attributo; tutto il suo argomento contro la visione che lo spazio sia composto di punti
dipende, come vedremo nel Capitolo IX., dalla fondamentale relazione di distanza. Non ha, in
effetti, alcun argomento valido contro il vuoto. Sembra considerare la fede in esso come
necessariamente associata alla fede in atomi estesi—«atomi e vuoto» sono sempre menzionati
insieme. Di fatto, quando si rifiuta I'azione a distanza, i due sono necessariamente connessi;

poiché atomi non estesi devono agire a distanza, se deve esserci una qualsiasi azione dinamica."”’

sostenuto che ci deve essere spazio vuoto, altrimenti non ci sarebbe spazio per il movimento. Leibniz risponde giustamente (N. E. pp.
53—4; L. 385; G. v. 52), che se la materia e fluida, questa difficolta e superata. Dovrebbe infatti essere ovvio, anche ai non matematici,
che il moto in un circuito chiuso & possibile per un fluido. E un peccato che i filosofi si siano permessi di ripetere questo argomento,
che una settimana di studio dell'ldrodinamica basterebbe a dissipare. La risposta completa ad esso € contenuta in quella che &
chiamata l'equazione di continuita.

E contro l'azione a distanza

® Questo mi porta ai fondamenti di Leibniz contro 'azione a distanza. Non riesco a scoprire,
su questo punto, nulla oltre a un pregiudizio volgare. Sia su questo che sul punto precedente, i suoi
immediati seguaci, sotto l'influenza di Newton, abbandonarono le vedute del loro maestro, che
sembrano essere state principalmente dovute a un persistente pregiudizio cartesiano. La
contiguita spaziale e temporale di causa ed effetto sono apparentemente poste sullo stesso piano.
«Un uomo avra uguale diritto di dire che qualsiasi cosa e il risultato di qualsiasi altra, se cio che e
assente nello spazio o nel tempo puo, senza intermediari, operare qui e ora» (D. 115; G. iv. 507).
Riguardo al tempo, sebbene una difficolta sorga dalla continuita, il principio puo essere ammesso;
ma riguardo allo spazio, e precluso, come assioma metafisico, dalla negazione dell'azione
transeunte. Poiché nulla agisce realmente su nient'altro, non sembra esserci alcuna ragione
metafisica per cui, nelle monadi che rispecchiano l'intero universo, la percezione di cio che e
distante non possa essere una causa, proprio quanto la percezione di cio che e vicino. Sembra
quindi, nel sistema di Leibniz, non esserci alcun fondamento metafisico per questo principio; e ai
suoi tempi (che erano quelli di Newton), non c'era certamente alcun fondamento dinamico. La
negazione dell'azione a distanza deve quindi essere classificata come un mero pregiudizio, e per
di pit1 uno che ebbe un effetto estremamente deleterio sul rapporto tra la Dinamica e la Metafisica
di Leibniz.

La forza come conferitrice d'individualita

Vengo ora a un altro scopo che la dottrina della forza era intesa a realizzare. Mostrava, in primo
luogo, che la materia secondaria effettiva—in opposizione alla materia primaria, che € una mera
astrazione—e essenzialmente attiva, come tutto cio che e sostanziale deve essere. Ma tentava
anche di mostrare—cio che € essenziale per la dottrina delle monadi—che ogni frammento di
materia ha la sua propria forza ed e la fonte di tutti i suoi cambiamenti. Era necessario, come



vedemmo nel Capitolo IV,, mantenere la pluralita di serie causali indipendenti, e cosi esibire la
forza come se realmente influenzasse solo il corpo in cui si trovava, non quelli su cui
apparentemente agiva. Qui Leibniz, del tutto inconsciamente, prese una parte di quella che appare
essere un'antinomia, e fece appello alla sua Dinamica come prova della tesi soltanto, quando essa
dimostrava, con uguale evidenza, anche l'antitesi. ™’ Questo ci porta all'aspetto della forza in cui
conferisce individualita'”’—un aspetto che Leibniz impiega anche per provare la necessita della
forza. Senza di essa, dice, tutta la materia sarebbe uguale, e quindi il movimento, poiché lo spazio
e un plenum, non farebbe differenza (D. 122; G. iv. 512—3). Questo argomento e certamente valido,
su una teoria relazionale dello spazio, contro coloro (Cartesiani o moderni) che sostengono la
relativita del movimento, mentre riducono tutto il movimento a vortici in un fluido perfetto. Ma
questa e una digressione, dalla quale dobbiamo tornare alla Dinamica e all'urto.

(20) Vedi §§ 49, 50.

(21) Ci6 e connesso alla dottrina dell'attivita come essenza dell'individualita—una dottrina con la quale, tra l'altro, puo essere
confrontato il detto di Spinoza, che «il desiderio e la natura o essenza stessa di una persona». Etica, Parte III. Prop. ix. Schol. e Prop. lvii.

Ogni corpo, ci viene detto, € realmente mosso non da altri corpi, ma dalla propria forza. Cosi negli
urti successivi di un numero di palle, «ogni palla respinta da quella successiva che la colpisce, € messa
in movimento dalla sua propria forza, cioe la sua elasticita» (D. 124; G. iv. 515). Le leggi del
movimento, pensa Leibniz, ci costringono ad ammettere un'azione causale indipendente da parte
di ogni particella di materia, ed € solo attraverso tale azione che possiamo liberare 'idea di
movimento da una relativita che la renderebbe del tutto indeterminata. Pertanto deve esserci, in
ogni particella di materia, una forza o attivita da cui scaturiscono i suoi cambiamenti, mediante la
quale possiamo dare un significato a uno stato di movimento e collegare gli stati di un corpo in
istanti successivi. La forza e legata alla materia prima come la forma alla materia in senso
aristotelico. «A causa della forma ogni corpo agisce sempre, e a causa della materia ogni corpo resiste e
dura sempre» (N. E. 673; G. M. vi. 237). Nella forza attiva risiede l'entelechia, analoga a un'anima, la
cui natura consiste in una certa legge perpetua della sua serie di cambiamenti, che essa
spontaneamente realizza (G. ii. 171). E questa forza che costituisce l'identita di ogni frammento di
materia e lo differenzia da tutti gli altri. E Leibniz si sforza, come richiede la sua metafisica, di
mostrare che la forza agisce solo sul corpo in cui si trova, e mai su qualsiasi altro corpo. I casi in
cui un corpo sembra essere agito da un altro sono chiamati casi di passione, ma anche qui,
'apparenza e ingannevole. «La passione di ogni corpo e spontanea, o sorge da una forza interna,
sebbene in occasione di qualcosa di esterno. Comprendo qui, tuttavia, la passione propria, che nasce
dalla percussione, o che rimane la stessa, qualunque ipotesi sia infine assegnata, o a qualunque cosa
attribuiamo infine il riposo o il movimento assoluto. Poiché la percussione ¢ la stessa, qualunque sia il
movimento vero che alla lunga appartiene, ne seque che il risultato della percussione e distribuito
equamente tra entrambi, e cosi entrambi agiscono ugualmente nell'incontro, e cosi meta del risultato
sorge dall'azione dell'uno, l'altra meta dall'azione dell'altro; e poiché meta del risultato o passione e
anche in uno, meta nellaltro, e sufficiente che deriviamo la passione che ¢ in uno dall'azione che e anche
in se stesso, e non abbiamo bisogno di alcuna influenza dell'uno sullaltro, sebbene da parte dell'uno sia
fornita un'occasione all'azione dell’altro, che sta producendo un cambiamento in se stesso» (N. E. 688; G.
M. vi. 251).



Forza primitiva e derivata

Per armonizzare questa dottrina con i fatti, era necessaria un'ulteriore distinzione tra forza
primitiva e derivativa. Quest'ultima, che &€ una modificazione della prima, e I'attuale stato
presente mentre tende al futuro. La forza primitiva e persistente ed €, per cosi dire, la legge della
serie, mentre la forza derivata e la determinazione che designa un termine particolare della serie
(G. IL. 262). «La forza attiva,» dice Leibniz, «..... e duplice, cioe primitiva, che esiste in ogni sostanza
corporea per sé» (poiché ritengo un corpo completamente quiescente ripugnante alla natura delle
cose), o derivativa, che per una limitazione, per cosi dire, della primitiva, risultante dai conflitti dei
corpi tra loro, € esercitata in vari modi. E, invero, la forza primitiva (che non € altro che la prima
entelechia) corrisponde all'anima o alla forma sostanziale, ma per questa stessa ragione
appartiene solo a cause generali, che non possono bastare per la spiegazione dei fenomeni. E cosi
concordiamo con coloro che negano che le forme debbano essere impiegate nel dedurre le cause
particolari e speciali delle cose sensibili (N. E. 672; G. M. vi. 236). La forza primitiva & costante in
ogni corpo per tutto il tempo; la somma delle forze derivate in tutto l'universo e anch’essa
costante, essendo cio che Leibniz chiama Vis Viva, e cio che talvolta e ancora cosi chiamato, che e
il doppio di cio che oggi e noto come energia cinetica (G. I1l. 457). «La forza derivativa e cio che
alcuni chiamano impetus, cioe un conatus o tendenza a un determinato movimento, mediante il quale
la forza primitiva, o principio d'azione, ¢ modificata. Ho mostrato che questa (la forza derivativa) non e
conservata la stessa nel medesimo corpo, ma tuttavia, distribuita tra molti corpi, preserva una somma
costante, e differisce dal movimento, la cui quantita non e conservata» (N. E. 702; G. iv. 396).

In questo argomento, deve essere evidente che, lungi dal fondare la Metafisica sulla Dinamica,
Leibniz ha dedotto, su basi puramente metafisiche, una forza primitiva di cui non si fa alcun uso
dinamico. ™’ Cio che era utile nella Dinamica non era la forza primitiva, che era costante in ogni
singolo frammento di materia, ma la forza derivativa, che veniva trasferita da un corpo all'altro.
La forza primitiva fu cosi invocata per ragioni puramente metafisiche, e non poteva essere
validamente usata per mostrare che la Dinamica sosteneva la dottrina dell'indipendenza delle
sostanze. Qui di nuovo, penso, come nel caso della continuita, c'e un'antinomia che Leibniz rifiuto
di affrontare. L'effetto totale su qualsiasi particella e, dinamicamente, composto da effetti causati
da tutte le altre particelle; cosi la causalita separata di elementi separati sembra concessa. Ma
nessuno di questi effetti separati accade mai: sono tutte finzioni matematiche. Cio che accade
realmente e la somma degli effetti, cioe I'effetto della somma o del tutto. Cosi anche quando una
cosa e definita come una serie causale, difficilmente possiamo sfuggire all'ammissione, che
tuttavia e direttamente autocontraddittoria, che le cose, dopo tutto, interagiscono.

(22) Cfr. G. IL. 251: «Ogni modificazione presuppone qualcosa di durevole. Percio quando dici, <Supponiamo che nei corpi non si trovi nulla se
non forze derivate,> rispondo che questa non e un'ipotesi possibile.» Cfr. anche G. IL 270.

E cio, di fatto, ¢ ammesso praticamente negli scritti di Leibniz. Sebbene la dinamica ci richieda di
assegnare un'azione causale a ogni pezzo di materia, ci richiede altrettanto di tener conto di tutte
le particelle materiali nel discutere cio che accadra a una qualsiasi. Cioe, su base puramente
dinamica, dobbiamo ammettere un'azione transeunte, I'azione di una cosa su un‘altra. Cio non fu
evitato da Leibniz: al contrario, il mondo puramente materiale rimase, per lui, uno in cui ogni



movimento influenza ogni altro, sebbene un'interazione diretta avvenga solo nell'urto. «Tutto e
un plenum (e cosi tutta la materia e connessa insieme), e nel plenum ogni movimento ha un effetto sui
corpi distanti in proporzione alla loro distanza, cosi che ogni corpo non solo ¢ influenzato da quelli con
cui e in contatto, e in qualche modo sente l'effetto di tutto cio che accade loro, ma e anche mediatamente
influenzato dai corpi che toccano quelli con cui e in contatto immediato. Percio ne seque che questa
intercomunicazione delle cose si estende a qualsiasi distanza, per quanto grande. E di conseguenza ogni
corpo sente l'effetto di tutto cio che accade nell'universo» (Monadologia, § 61; L. 251; D. 227; G. vi. 617).
Egli procede quindi a dedurre la proposizione che tutte le sostanze rispecchiano 'universo da
questo punto di vista, che & diametralmente opposto a quello dell'indipendenza di tutte le
particelle materiali."”’ Spiego questa apparente interazione con una teoria soggettiva, in cui i
movimenti diventavano semplicemente rappresentazioni in tutte le monadi, poiché tutte le
monadi rispecchiano l'universo. La vera spiegazione del fatto divenne che le rappresentazioni
delle cause sono cause delle rappresentazioni degli effetti (G. iv. 533), una sorta di teoria
berkeleyana, che rende assurdo dedurre l'attivita della sostanza da qualsiasi cosa nella dinamica.

(23) Cfr. G. ii. 112.

Inoltre, se—come si deve supporre—cio che sembra essere movimento € un reale cambiamento in
qualche assemblaggio di monadi, e quindi parte di una serie causale indipendente, la sua
percezione, il movimento soggettivo, € anch'essa parte di tale serie, e ci sono tante serie causali
indipendenti in ogni monade quante sono le monadi nel mondo che essa rispecchia. Questa
difficolta, tuttavia, puo essere lasciata fino a quando arriveremo all'armonia prestabilita.

Antinomia della causalita dinamica

Rimane un'ultima e principale difficolta, una difficolta che, per quanto ne so, nessuna teoria
dinamica esistente puo evitare. Quando una particella e soggetta a diverse forze, esse sono
composte secondo la legge del parallelogramma, e la risultante € considerata la loro somma. Si
ritiene che ciascuna produca indipendentemente il suo effetto, e che l'effetto risultante sia la
somma degli effetti parziali. Cosi «ogni conato é compatibile con ogni altro, poiché ogni movimento
puo essere composto con ogni altro per dare un terzo movimento, che puo sempre essere determinato
geometricamente. E cosi non appariva come un conato potesse essere naturalmente distrutto o ritirato
da un corpo» (Archiv fiir Gesch. d. Phil. i. 578). Se dobbiamo ammettere cause particolari, ciascuna
delle quali, indipendentemente da tutte le altre, produce il suo effetto, dobbiamo considerare il
movimento risultante come composto dai suoi componenti. Se non ammettiamo tali cause
particolari, ogni parte della materia, e quindi tutta la materia, & incapace di azione causale, e la
dinamica (a meno che la scuola descrittiva non abbia ragione) diventa impossibile. Ma non e stato
generalmente percepito che una somma di movimenti, o forze, o vettori in generale, € una somma
in un senso molto peculiare — i suoi costituenti non ne sono parti. Questa € una peculiarita di
ogni addizione di vettori, o0 anche di quantita con segno. Cosi nessuna delle cause costituenti
produce mai realmente il suo effetto: 1'unico effetto € uno composto, in questo senso speciale,
degli effetti che sarebbero risultati se le cause avessero agito indipendentemente. Questa € una
difficolta fondamentale riguardante la natura dell'addizione, e spiega, credo, come Leibniz sia



giunto a essere cosi confuso riguardo alla causalita dei particolari da parte dei particolari. Tanto
grande e questa confusione, che non e ingiustamente espressa da Wundt nelle parole: «Ogni
sostanza determina se stessa, ma questa autodeterminazione e determinata da un'altra sostanza» (Die
physikalischen Axiome, p. 57).

Cosi il tentativo di stabilire, sulla base della dinamica, una pluralita di serie causali indipendenti,
deve essere dichiarato un completo fallimento. Non solo era difettoso nei dettagli, ma era anche
sbagliato in principio, poiché il risultato mirato — la riduzione dell'intera serie di fenomeni
dinamici a serie soggettive di percezioni — avrebbe dovuto rendere l'intero mondo dinamico una
singola serie in ogni monade percipiente. La confusione era dovuta — come troveremo essere il
caso per la maggior parte delle confusioni di Leibniz — a un fallimento nel cogliere le
conseguenze, tratte con audacia (eccetto che per la cosa in sé) da Kant, della soggettivita dello
spazio. Nei prossimi due capitoli, dovremo considerare un argomento migliore, un argomento
dalle difficolta del continuo all'irrealta dello spazio, e alla conseguente natura non-spaziale delle
monadi.



Capitolo VIII

La Filosofia della Materia (Continua)

(b) Per spiegare continuita ed estensione

Devono esistere sostanze semplici, poiché vi sono composti

Ora raggiungiamo finalmente il punto centrale della filosofia di Leibniz, la dottrina
dell'estensione e della continuita. La caratteristica piu distintiva del pensiero di Leibniz ¢ la sua
pre-occupazione con il «labirinto del continuo». Trovare un filo attraverso questo labirinto era uno
dei principali scopi della dottrina delle monadi — uno scopo che, secondo l'opinione di Leibniz
stesso, quella dottrina ha completamente adempiuto. E il problema della continuita potrebbe
benissimo essere preso, come fa Mr Latta (L. 21), come punto di partenza per un'esposizione di
Leibniz: «Come puo cio che é continuo consistere di elementi indivisibili»? Rispondere a questa
domanda era, credo, uno dei due principali obiettivi della dottrina della sostanza di Leibniz e di
tutto cio che c'e di meglio nella sua filosofia. Che non abbia iniziato con questa domanda, era
dovuto a motivi di priorita logica; poiché le dottrine astratte che abbiamo considerato finora,
sebbene forse inventate in gran parte in vista di questo problema, sono logicamente precedenti ad
esso: formano un apparato che deve essere padroneggiato prima che il trattamento di Leibniz
della presente questione possa essere compreso.

Il presente capitolo puo essere considerato un commento ai primi due paragrafi della
Monadologia. «La Monade, di cui qui parleremo,» dice Leibniz, «non e altro che una sostanza
semplice, che entra nei composti. Per <semplice> si intende <senza parti.> E devono esserci sostanze
semplici, poiché ci sono composti; poiché un composto non e altro che una collezione o aggregato di cose
semplici» (L. 217; D. 218; G. vi. 607). Ora in questa affermazione, vorrei sottolineare i seguenti
presupposti: @ che il significato di sostanza sia noto, ® che abbiamo motivi per assumere
l'esistenza di qualcosa di sostanziale ma complesso, ® che tutto cio che € sostanziale e complesso
deve alla fine essere composto da parti che non sono complesse, cioe non hanno parti, ma sono
esse stesse sostanze semplici. Di questi presupposti, il significato di sostanza e gia stato discusso.
Lassunzione che la materia esista e stata anche mostrata essenziale. Resta da indagare perché la
materia sia un aggregato di sostanze, e perché debba consistere di sostanze semplici.

L'estensione, distinta dallo spazio, € il punto di partenza di Leibniz

Leibniz inizia questa discussione partendo dal fatto che la materia e estesa, e che I'estensione non
e altro che ripetizione (cf. G. ii. 261). In questa affermazione, 'estensione deve essere
accuratamente distinta dallo spazio. Lestensione, come la durata, € una proprieta di una cosa
estesa, una proprieta che essa porta con sé da un luogo all'altro. «Un corpo puod cambiare spazio, ma
non puo abbandonare la sua estensione» (D. 263; G. vii. 398); ogni cosa ha la propria estensione e



durata, ma non il proprio spazio e tempo (D. 265; G. vii. 399). Cio che ci interessa ora, quindi, &
l'estensione, non lo spazio. Per quanto riguarda I'estensione, Leibniz assunse un atteggiamento
pitl 0 meno di buon senso; per quanto riguarda lo spazio, ebbe una teoria complessa e piuttosto
paradossale, che puo essere trattata compiutamente solo dopo aver sviluppato la dottrina
dell'estensione. Il grande errore di Leibniz fu l'idea che estensione e durata siano anteriori a
spazio e tempo. Il suo ordine logico, in opposizione all'ordine di scoperta, ¢ il seguente: per primo
viene la nozione di sostanza, poi l'esistenza di molte sostanze, terzo l'estensione risultante dalla
loro ripetizione, e quarto lo spazio, che dipende dall'estensione ma aggiunge 1'ulteriore nozione di
ordine, eliminando la dipendenza da sostanze attuali. Lordine di dimostrazione o scoperta,
tuttavia, e diverso. Lesistenza di molte sostanze e dedotta dal fatto dell'estensione, sostenendo
che l'estensione significa ripetizione. Che l'estensione presupponga logicamente lo spazio,
essendo di fatto la proprieta di occupare tanto spazio, sembra sufficientemente evidente. Leibniz,
tuttavia, trascuro questo fatto. Inizio con l'estensione, com'era naturale per chiunque
considerasse la sostanza logicamente anteriore allo spazio. E istruttivo contrapporre l'ordine della
Critica di Kant, che inizia con spazio e tempo, e solo poi procede alle categorie, tra cui figura la
sostanza e l'attributo. Che questo non fosse l'ordine di Leibniz costituisce la principale obiezione
alla sua filosofia del continuum. Inizio invece con una teoria di buon senso dell'estensione e della
durata, che tento invano di rattoppare con una teoria paradossale dello spazio e del tempo.

L'estensione significa ripetizione

Nel mio ultimo capitolo (p. 78), affermai che uno degli argomenti di Leibniz contro l'idea che
I'essenza della materia sia I'estensione derivava dalla natura stessa dell'estensione. Dobbiamo ora
esaminare questo argomento. Lestensione, dice Leibniz in un dialogo diretto contro Malebranche,
non e un concreto, ma l'astratto di cio che e esteso. Questa, continua, € la differenza essenziale tra
la sua teoria della sostanza e la teoria cartesiana sostenuta da Malebranche (G. vi. 582—4). «Oltre
all’estensione,» dice in un altro luogo, «deve esserci un soggetto che e esteso, cioe una sostanza cui
appartiene di essere ripetuta o continuata. Poiché l'estensione significa solo una ripetizione o continua
moltiplicazione di cio che e esteso, una pluralita, continuita e coesistenza di parti; e quindi l'estensione
non e sufficiente a spiegare la natura della sostanza estesa o ripetuta stessa, la cui nozione e anteriore a
quella della sua ripetizione» (D. 44; G. iv. 467). E non solo deve esserci una pluralita di sostanze, ma
anche—suppongo affinché la pluralita costituisca una ripetizione—deve esserci una qualita
ripetuta o estesa. Cosi nel latte c'e una diffusione di bianchezza, nel diamante una diffusione di
durezza (G. vi. 584). Ma la diffusione di tali qualita e solo apparente, e non si trova nelle parti pit
piccole. Cosi l'unica qualita propriamente estesa e la resistenza, che e I'essenza della materia prima
(N. E. p. 700; G. iv. 394). Quindi l'essenza della materia prima non e l'estensione, ma é estesa, ed e
anzil'unica qualita che possa, strettamente, essere chiamata estesa: poiché e 'unica qualita
comune a tutte le sostanze create, e quindi ripetuta ovunque. Lestensione o materia prima, dice
Leibniz, non e altro che una certa ripetizione di cose in quanto sono simili o indistinguibili. Ma
questo presuppone cose che sono ripetute, e hanno, oltre a qualita comuni, altre che sono
peculiari (D. 176; F. de C. 28—30). Questa teoria spiega due punti importanti. Primo, mostra perché
tutte le monadi hanno materia prima; poiché e in virtu di questa qualita comune che una



collezione di monadi e estesa. Secondo, collega I'Identita degli Indistinguibili con la natura
astratta e fenomenale dell'estensione. Poiché l'estensione e una ripetizione di cose in quanto sono
indistinguibili; e cosi, dato che nessuna cosa e realmente indistinguibile, 'estensione implica
l'astrazione da quelle qualita in cui differiscono. Cosi una collezione di monadi € estesa solo
quando tralasciamo tutto tranne la materia prima di ogni monade e la proprieta generale di
attivita, e consideriamo solo la ripetizione di queste qualita.

Quindi l'essenza di una sostanza non puo essere l'estensione, poiché
una sostanza deve essere una vera unita

Ma la materia prima, come abbiamo visto nel capitolo precedente, e come appare ulteriormente dal
fatto che due pezzi di materia prima sono indistinguibili, € una mera astrazione; le sostanze la cui
ripetizione risulta in estensione devono avere altre proprieta oltre questa pura passivita, cioe
l'attivita essenziale alla sostanza, e le differenze necessarie per renderle molte. Ora, ovunque ci sia
ripetizione, ci devono essere molte sostanze indivisibili. «Dove ci sono solo esseri per
aggregazione,» dice Leibniz, «non ci sono nemmeno esseri reali. Poiché ogni essere per aggregazione
presuppone esseri dotati di una vera unita, dato che deriva la sua realta solo da quella di coloro di cui e
composto, cosi che non ne avra affatto se ogni componente ¢ a sua volta un essere per aggregazione.»
dobbiamo ammettere che non c'e realta nei corpi, o, infine, dobbiamo riconoscere in essi alcune sostanze
che hanno una vera unita» (G. ii. 96). Le obiezioni specifiche ai punti matematici le considerero in
relazione al continuum. Le obiezioni agli atomi—e queste valgono anche contro i punti—sono che
sono indistinguibili, e che, se sono puramente materiali, non possono avere attivita. Lobiezione a
non ammettere la realta dei corpi sembra essere, come ho gia sottolineato, niente di meglio del
buon senso; ma questo porto Leibniz a preferire, se logicamente poteva, la teoria delle «vere
unita» alla mera irrealta dei corpi. Al contempo, € notevole che, nelle sue prime affermazioni della
dottrina delle monadi, esiti ad ammettere vere unita per tutti i corpi, e inclini a pensare che
possano esserci corpi inanimati senza alcuna unita, e quindi senza realta (G. ii. 77 € 127)."" Il suo
argomento puo, quindi, essere cosi formulato: Assumendo che cio che ci appare come materia sia
qualcosa di reale, e evidente che deve essere una pluralita. Ora una pluralita e reale solo se i suoi
costituenti sono reali, e nulla € in definitiva reale tranne le sostanze e i loro stati. Ma la pluralita,
in questo caso, poiché i suoi costituenti esistono simultaneamente, non € una mera pluralita di
stati; quindi e una pluralita di sostanze, e le sostanze sono necessariamente indivisibili. Quindi
cio che ci appare come materia deve essere una collezione di sostanze indivisibili. Cio che non e
veramente un essere, non € veramente un essere; se fosse dell'essenza di un corpo non avere unita,
sarebbe della sua essenza essere un mero fenomeno (G. II. 97). Queste vere unita sono quelle che
Leibniz chiama entelechie o forme. Questi termini, che mutuo da Aristotele, denotano, se usati
accuratamente, non l'intera monade, ma la sua attivita, o cio in essa che e analogo a un'anima,
contrapposto alla sua materia prima, che e passiva, ed &€ materia anche nel senso aristotelico,
contrapposta alla forma (cf. G. II. 252).

(1) Cfr. Stein, op. cit. p. 167 nota.



Qual e la natura di queste «vere unita» coinvolte nella realta di cio che appare come materia?
Questa natura in generale la discutero in Capitolo XI.; per ora, mi interessa solo nella misura in cui
€ necessaria per spiegare l'estensione. Nel prossimo capitolo dovremo indagare la dottrina
astratta del continuo e del discreto, dello spazio e dell'estensione, che sta alla base di questo
argomento; ma sara bene iniziare con la forma piu concreta della difficile dottrina del continuum
di Leibniz.

I tre tipi di punto. Sostanze non materiali

Leibniz distingue tre tipi di punti. «Gli atomi di materia,» afferma, «sono contrari alla ragione... Solo
gli atomi di sostanza, cioe unita reali e assolutamente prive di parti, sono sorgenti d'‘azione e i principi
assoluti della composizione delle cose, e per cosi dire, gli ultimi elementi dell'analisi delle sostanze.
Potrebbero chiamarsi punti metdafisici; possiedono una certa vitalita e una sorta di percezione, mentre i
punti matematici sono i loro punti di vista per esprimere l'universo. Ma quando le sostanze corporee
sono compresse, tutti i loro organi insieme formano solo un punto fisico alla nostra vista. Cosi i punti
fisici sono indivisibili solo in apparenza; i punti matematici sono esatti, ma sono mere modalita; solo i
punti metafisici o quelli della sostanza (costituiti da forme o anime) sono esatti e reali, e senza di essi
non esisterebbe nulla di reale, poiché senza vere unita non ci sarebbe molteplicita» (D. 76; L. 310—1; G.
iv. 482). L'espressione «punti metafisici» non € comune, ed € usata, apparentemente, solo per
evidenziare il nesso con la divisione infinita. Possiamo spiegare cosi: Lo spazio consiste in un
insieme di relazioni di distanza; i termini di tali relazioni, presi semplicemente come termini,
sono punti matematici. Sono quindi mere modalita, essendo un semplice aspetto o qualita dei
termini attuali, che sono punti metdfisici o monadi. Il punto fisico, al contrario, € un'estensione
infinitesimale, del tipo usato nel Calcolo Infinitesimale. Questo non & veramente indivisibile,
poiché e, dopo tutto, una piccola estensione, e 'estensione e essenzialmente ripetizione.
Largomento dunque si riassume cosi: La materia in quanto tale e estesa; I'estensione e
essenzialmente pluralita; quindi gli elementi di cio che e esteso non possono essi stessi essere
estesi. Una sostanza semplice non puo essere estesa, poiché ogni estensione e composta (G. iii.
363). Gli atomi di materia sono contrari alla ragione perché dovrebbero essere indivisibili la cui
essenza é divisibilita. Dunque i costituenti della materia non sono materiali, se cio che € materiale
deve essere esteso. Ma i costituenti non possono essere punti matematici, poiché questi sono
puramente astratti, non esistono realmente, e non compongono l'estensione. I costituenti di cio
che appare come materia sono quindi inestesi, e non sono punti matematici. Devono essere
sostanze, dotate di attivita, e differenti tra loro a causa della Identita degli Indiscernibili. Quindi
non rimane nulla, tra gli oggetti dell'esperienza, che queste sostanze possano essere, se non
qualcosa di analogo alle anime. Le anime sono esistenti concreti, o sostanze, diverse tra loro e
inestese. Queste devono dunque essere i costituenti di cio che sembrano essere corpi. I corpi in
quanto tali, cioe come estesi, sono fenomeni; ma sono phenomena bene fundata, poiché sono le
apparenze di collezioni di sostanze reali. La loro natura € forza, e sono indivisibili come le nostre
menti (D. 72; L. 301 G. iv. 479).



Largomento e espresso in modo eccellente in una lettera a De Volder (G. ii. 267). De Volder
afferma: Essendo l'estensione necessaria per un corpo matematico, si conclude giustamente che
in tale corpo non si possono assegnare unita indivisibili. Ma cid non prova che il corpo
matematico sia privo di realta. Leibniz risponde a questo argomento in modo molto dettagliato.
Cio che puo essere diviso in piu parti, egli dice, € un aggregato di piu; un aggregato e uno solo per
la mente e non ha realta se non quella conferita dai suoi costituenti. Quindi ci sono nelle cose
unita indivisibili, perché altrimenti non ci sarebbero nelle cose vere unita, né alcuna realta non
derivata, il che e assurdo. Dove non c'eé vera unita, non c'e vera moltitudine. E dove non c'e realta
non derivata, non c'e affatto realta, poiché questa deve alla fine derivare da qualche soggetto.
Inoltre, egli dice, concludo che nella massa dei corpi si possono trovare unita indivisibili, o
costituenti primari. I corpi sono sempre divisibili e sempre divisi, ma non cosi gli elementi che li
costituiscono. Il corpo matematico non é reale perché non ha tali costituenti; e qualcosa di
mentale e designa una mera pluralita di parti. Come il numero non e sostanza senza cose
numerate, cosi il corpo matematico, o estensione, non e sostanza, senza attivita e passivita. Ma
nelle cose corporee reali, le parti non sono indefinite (come nello spazio, che &€ una cosa mentale),
ma assegnate effettivamente in un certo modo, poiché la natura istituisce divisioni e suddivisioni
reali secondo le varieta del movimento; e queste divisioni procedono all'infinito, ma nondimeno
risultano in certi costituenti primari o unita reali, solo infinite di numero. Ma per parlare
rigorosamente, la materia non € composta di unita costitutive, ma risulta da esse, poiché la
materia 0 massa estesa e solo un fenomeno ben fondato, e tutta la realta consiste di unita. Quindi i
fenomeni possono sempre essere divisi in fenomeni minori, e non esistono fenomeni minimi. Le
unita sostanziali non sono parti, ma fondamenti, dei fenomeni.

Il moto e fenomenico, sebbene la forza sia reale

Molte cose in questo argomento presuppongono la posizione generale di Leibniz sulla continuita,
posizione che, insieme alla sua teoria dello spazio, sara lasciata al prossimo capitolo. Per
rappresentare pero equamente la direzione dell'argomento di Leibniz dall'estensione alle monadi,
occorre ricordare che egli credeva di aver dimostrato, su basi puramente dinamiche, che la
materia e I'apparenza di qualcosa di sostanziale. La forza, che egli considerava equivalente
all'attivita, e richiesta dalle leggi del movimento ed e necessaria in ogni frammento di materia.
Che ci debbano essere entelechie disperse ovunque nella materia, deriva dal fatto che i principi
del movimento sono cosi dispersi (G. vii. 330). Da questo punto di vista, possiamo attribuire un
significato leggermente migliore, di quanto apparisse prima, alla dottrina della forza. La forza e
piu reale del movimento, o persino della materia. Il movimento non e una causa, ma un effetto
della forza, e non e piu un essere reale del tempo. Ma la forza é un essere reale, benché la materia
sia solo un fenomeno ben fondato (G. ii. 115; iii. 457). Cosl, sebbene materia e movimento siano
solo apparenze, sono apparenze di qualcosa dotato di attivita, e quindi di qualcosa di sostanziale.
Se assumiamo, come Leibniz fa sempre, che le nostre percezioni della materia corrispondano a un
mondo reale fuori di noi, allora quel mondo, per motivi dinamici, deve contenere forze e quindi
sostanze. L'unica difficolta e riconciliare questa visione con l'arbitraria e infinita divisibilita della
materia. Questa difficolta ci conduce alla dottrina dell'infinito e della continuita.



Capitolo IX

I1 Labirinto del Continuo

Difficolta riguardo ai punti

Nel capitolo precedente, abbiamo visto che la materia &€ un fenomeno risultante da aggregati di
unita reali o monadi. Lestensione é ripetizione, e I'esteso € quindi plurale. Ma se cio che appare
come materia € una pluralita, deve essere una pluralita infinita. Poiché tutto cio che € esteso puo
essere diviso all'infinito. La massa, dice Leibniz, & discreta, cioé una moltitudine attuale, ma
composta da un'infinita di unita (G. ii. 379). Qui troviamo la credenza di Leibniz nell'infinito
attuale. Un infinito attuale e stato generalmente considerato inammissibile, e Leibniz,
nell'ammetterlo, si trova di fronte al problema del continuo. A questo punto ¢ dunque necessario
esaminare le sue opinioni su infinito, continuita, numero infinito e divisione infinita. Queste
devono essere affrontate prima di procedere oltre con la descrizione delle vere unita o monadi,
poiché Leibniz professa di dedurre l'esistenza e la natura delle monadi principalmente
dall'esigenza di spiegare il continuo. «In questa considerazione» (cioe delle monadi), egli dice, «non
si presenta alcuna estensione o composizione del continuo, e tutte le difficolta sui punti svaniscono. Ed e
questo che intendevo dire da qualche parte nella mia Théodicée, cioe che le difficolta del continuo
dovrebbero ammonirci che le cose devono essere concepite in modo del tutto diverso» (G. ii. 451; cf. G.
vi. 29). Dice ancora (G. ii. 262): «Solo la monade e una sostanza, il corpo e sostanze, non una sostanza;
né le difficolta della composizione del continuo, e altre affini, possono essere altrimenti evitate»; e
«nulla se non la Geometria puo fornire un filo per il labirinto della composizione del continuo, dei
massimi e minimi, e del non assegnabile e dell'infinito, e nessuno giungera a una metafisica veramente
solida che non sia passato attraverso quel labirinto.» "’ Ora, quali sono le difficolta del continuo, e
come si evitano? Non posso sperare di riuscire a rendere chiaro 1'argomento, sia perché e quasi il
piu difficile in filosofia, sia perché il trattamento di Leibniz presenta difficolta particolari per il
commentatore.

(1) Cohen, Infinitesimalmethode, p. 64; G. M. vii. 326.

Affermazione dell'infinito attuale e negazione del numero infinito

Chiunque abbia mai sentito parlare di Leibniz sa che credeva nell'infinito attuale. Poche citazioni
sue sono piu note della seguente (D. 65; G. 1. 416): «Sono cosi favorevole all'infinito attuale, che, invece
di ammettere che la natura lo aborrisca, come si dice comunemente, sostengo che la natura lo manifesta
ovunque, per marcare meglio le perfezioni del suo autore. Credo quindi che non vi sia parte di materia
che non sia, non dico divisibile, ma attualmente divisa; e di consequenza la particella piu piccola
dev'essere considerata un mondo pieno d'infinita di creature diverse.» Passaggi come questo, dico,
sono ben noti, e si concretizzano nell'osservazione comune che Leibniz credeva nell'infinito
attuale, cioe in cio che un hegeliano chiamerebbe il falso infinito. Ma questa non e affatto l'intera



verita sulla questione. Per cominciare, Leibniz negava l'infinito numerico, e sosteneva la sua
negazione con argomenti molto solidi.*’ In secondo luogo, conosceva la distinzione, poi usata da
Hegel, tra vero e falso infinito. «Il vero infinito,» dice, «esiste, in senso stretto, solo nell Assoluto, che e
anteriore a ogni composizione, e non é formato dall'aggiunta di parti»;"”’ un aggregato infinito non &
un vero tutto, e quindi non & veramente infinito (G. ii. 304—5; N. E. pp. 161-3; G. v. 143-5). E queste
affermazioni non sono fatte dimenticando la sua difesa dell'infinito attuale. Al contrario, dice in
un passaggio: «Gli argomenti contro l'infinita attuale presuppongono che, se questa fosse ammessa, ci
sarebbe un numero infinito, e che tutti gli infiniti sarebbero uguali. Ma si deve osservare che un
aggregato infinito non e né un tutto unico, né dotato di grandezza, né e compatibile con il numero» (G.
ii. 304). L'infinito attuale e cosi difeso sulla base esplicita che non conduce a un numero infinito.
Dobbiamo quindi convenire che le opinioni di Leibniz sull'infinito non sono per niente cosi
semplici o0 ingenue come spesso si suppone. Esporre la teoria da cui seguono le suddette
osservazioni e un tentativo difficile; ma questo tentativo devo ora intraprendere.

(2) Cfr. G. vi. 629; I 338; ii. 304-5; v. 144; N. E. p. 161.

(3)N.E. p. 162; G. v. 144. Cfr. il seguente passaggio: «Concordo con Mr Locke che, in senso stretto, si possa dire che non esiste uno spazio, un
tempo o un numero che sia infinito, ma che e vero solo che per quanto grande possa essere uno spazio, un tempo o un numero, ce n'e sempre
un altro maggiore, ad infinitum; e che cosi il vero infinito non si trova in un tutto composto da parti. Tuttavia, si trova altrove; cioe
nell/Assoluto, che e senza parti, e che influenza le cose composte perché risultano dalla limitazione dell'assoluto. Quindi l'infinito positivo non
essendo altro che l'assoluto, si puo dire che in questo senso esiste un'idea positiva dell'infinito, e che essa e anteriore a quella del finito» (D. 97;
N. E. 16—17; G. v. 17; edizione Erdmann, p. 138. Il testo di G. sembra difettoso).

Ho gia avuto occasione di menzionare Hegel, e penso che un'analogia in altri aspetti possa servire
a gettare luce sugli argomenti di Leibniz. In primo luogo, egli spesso sembra implicare, come
abbiamo gia visto in relazione all'estensione, la visione essenzialmente hegeliana che l'astrazione
e falsificazione. In secondo luogo, il suo argomento su questa questione, e l'intera deduzione del
Monadismo dalle difficolta del continuo, sembra portare una stretta analogia con un argomento
dialettico. Cioe, per dirla in modo rozzo, un risultato € accettato come vero perché puo essere
dedotto da premesse ammesse come false e incoerenti tra loro."*’ Coloro che ammirano questi due
elementi nella filosofia hegeliana penseranno che I'argomento di Leibniz sia migliore per
contenerli. Ma in ogni caso, la comprensione dell'argomento, se ho ragione nella mia
interpretazione, € notevolmente facilitata da questa analogia con un metodo divenuto familiare.

(4) IJargomento non é strettamente dialettico, ma la seguente affermazione ne mostra la debolezza. La premessa generale &: poiché
la materia ha parti, ci sono molte realta. Ora le parti della materia sono estese, e a causa della divisibilita infinita, le parti dell'esteso
sono sempre estese. Ma poiché l'estensione significa ripetizione, cio che e ripetuto in ultima analisi non e esteso. Quindi le parti della
materia in ultima analisi non sono estese. Pertanto e autocontraddittorio supporre che la materia abbia parti. Quindi le molte realta
non sono parti della materia. (Largomento € espresso quasi esattamente in questa forma in G. vii. 552.)

E evidente che questo argomento, nell'ottenere molte realta, presuppone che queste siano parti della materia—una premessa che &
costretto a negare per mostrare che le realta non sono materiali.

La continuita in un senso negata da Leibniz

Nonostante la legge di continuita, la filosofia di Leibniz puo essere descritta come una completa
negazione del continuo. La ripetizione e discreta, dice, dove si discernono parti aggregate, come
nel numero: & continua dove le parti sono indeterminate e possono essere assunte in un numero
infinito di modi (N. E. p. 700; G. iv. 394). Che qualcosa di attuale sia continuo in questo senso,



Leibniz lo nega; perché sebbene cio che € attuale possa avere infinite parti, queste parti non sono
indeterminate o arbitrarie, ma perfettamente definite (G. ii. 379). Solo lo spazio e il tempo sono
continui nel senso di Leibniz, e questi sono puramente ideali. Nelle realta attuali, dice, il semplice
e anteriore all'aggregato; negli ideali, il tutto e anteriore alla parte (G. ii. 379). Aggiunge che il
continuo e ideale, perché implica parti indeterminate, mentre nell'attuale tutto e determinato. Il
labirinto del continuo, continua—e questa € una delle sue osservazioni preferite—deriva dal
cercare parti attuali nell'ordine dei possibili, e parti indeterminate nell'aggregato degli attuali (G.
ii. 282. Cfr. Ib. 379; iv. 491). Cio significa che punti e istanti non sono parti attuali di spazio e
tempo, che sono ideali; "’ e che nulla di esteso (poiché l'esteso € indeterminato) puo essere un vero
componente di un aggregato di sostanze, che e attuale. Per quanto riguarda spazio, tempo e
numero, il tutto finito e logicamente anteriore alle parti in cui puo essere diviso; per quanto
riguarda la sostanza, al contrario, 'aggregato e logicamente successivo alle singole sostanze che
lo compongono. "”’

(5) Contrasto con Cohen, op. cit. p. 63, G. M. v. 385: «Un punto & una linea infinitamente piccola o evanescente.» Sembra essere inteso solo
matematicamente.

(6) Cfr. G. M. iv. 89 ss.

Cio che Leibniz intende, sembra essere questo. Ci sono due tipi di indivisibili: idee semplici e
sostanze singole. Nel primo senso, il numero uno ¢ indivisibile: e un'idea semplice, logicamente
anteriore alle frazioni la cui somma e uno. Queste frazioni lo presuppongono, e la sua semplicita
non & confutata dal fatto che ci sono infinite frazioni di cui pud essere composto. E pit1 vero, in
effetti, considerare le frazioni come formate dalla divisione dell'unita, che considerare 'unita
come formata dalla composizione di frazioni. Allo stesso modo, meta, presa astrattamente, &€ una
mera proporzione, non la somma di due quarti; quest'ultima e vera solo per le cose numerate (G.
iv. 491). Cosi molti che hanno filosofato sul punto e l'unita si sono confusi, non distinguendo la
risoluzione in nozioni dalla divisione in parti (G. iii. 583). Allo stesso modo, Leibniz pensa, la linea
astratta non e composta (G. iv. 491), perché cio che € vero della linea é solo la relazione di distanza,
che, in quanto relazione, é indivisibile. La composizione esiste solo nei concreti, cioe nelle masse
di cui queste linee astratte segnano le relazioni. Nelle realta attuali sostanziali, il tutto € un
risultato o un assemblaggio di sostanze semplici (Ib.). E la confusione tra ideale e attuale, dice
ancora Leibniz, che ha sconvolto tutto e prodotto il labirinto del continuo.

In numero, spazio e tempo, il tutto precede la parte

A questo punto, sembra essenziale considerare la teoria dello spazio di Leibniz. Questa teoria € piu
0 meno coinvolta in tutto cio che si puo dire sulla sua filosofia; ne ho gia detto qualcosa, e molto
altro seguira. Ma qui poche osservazioni esplicite illustreranno la dottrina del continuo.

Gli ideali in cui, secondo Leibniz, il tutto e anteriore alla parte sono i numeri, lo spazio e il tempo.
Per quanto riguarda i numeri, e evidente che I'unita, e persino gli altri interi, sono anteriori alle
frazioni. Per quanto riguarda spazio e tempo, un risultato simile € raggiunto dalla teoria
relazionale. In tutti questi casi, Leibniz avrebbe fatto meglio a dire apertamente che, sebbene
numeri e distanze possano essere maggiori o minori, non hanno parti. Per quanto riguarda le



frazioni, lo dice (G. iv. 491), e questo é cio che intende dire in tutti questi casi. Gli ideali, se sono
numeri, sono concetti applicabili ad aggregati possibili, ma non sono essi stessi aggregati; se
sono distanze, sono relazioni possibili, e devono essere distinti da un'estensione che si estende da
un'estremita all'altra della distanza.

Spazio e tempo, per Leibniz, puramente relazionali

Esistono due grandi tipi di teoria spaziale, I'una rappresentata da Newton, I'altra da Leibniz.
Queste due vengono messe a confronto nella controversia con Clarke. Entrambe derivano
dall'enfatizzare I'una o l'altra delle seguenti coppie di idee. Se prendiamo due punti A e B, essi
hanno (1) una distanza, che e semplicemente una relazione tra i due, (2) una lunghezza reale,
costituita da una certa quantita di spazio, e che si estende da A a B. Se insistiamo sul primo come
essenza dello spazio, otteniamo una teoria relazionale; i termini A e B, la cui distanza e spaziale,
devono essi stessi essere non spaziali, poiché non sono relazioni. Se insistiamo sul secondo,
l'effettiva lunghezza intermedia, la troviamo divisibile in un numero infinito di punti ciascuno
simile ai punti estremi A e B. Quest'alternativa da la teoria newtoniana dello spazio assoluto,
consistente non in un assemblaggio di possibili relazioni, ma in una collezione infinita di punti
reali. L'obiezione alla teoria di Newton e che e autocontraddittoria; 'obiezione a quella di Leibniz,
che e palesemente incoerente con i fatti e, alla fine, altrettanto autocontraddittoria di quella di
Newton. Una teoria libera da entrambi questi difetti € molto auspicabile, poiché sarebbe qualcosa
che la filosofia non ha finora conosciuto. Tornero sugli argomenti di Leibniz nel prossimo
capitolo. Per ora, desidero solo sottolineare le conseguenze della sua teoria relazionale —
conseguenze tratte anche da Lotze e altri che hanno sostenuto questa teoria.

Lo spazio e un assemblaggio di possibili relazioni di distanza. Queste diventano reali solo quando
i punti A, B sono occupati da sostanze reali. Le distanze possono essere maggiori o minori, ma
non possono essere divise in parti, poiché sono relazioni. (Questa conseguenza non e tratta da
Leibniz, anzi e espressamente negata; ma egli usa parte in modo piu generale di quanto io faccia.
Egli dice, cio che mi basta, che nello spazio e nel tempo non ci sono divisioni se non quelle fatte
dalla mente [G. ii. 278-9]). E i termini che sono distanti, poiché lo spazio e relazionale, non
pOssono essi stessi essere spaziali o estesi. La distanza, inoltre, dovrebbe essere analizzata in
predicati dei termini distanti A e B; Leibniz fa questo rappresentando la distanza come parte del
modo in cui A e B si rispecchiano 1'un 1'altro. E cosi un punto matematico, il luogo di A, &
semplicemente quella qualita di A in virtu della quale, in ogni momento, rispecchia le altre cose
come fa. Questo ¢ il motivo per cui i punti matematici sono i punti di vista delle monadi, e anche
perché sono mere modalita, e non parti dello spazio. Questa visione dello spazio spiega anche
perché il tutto non e composto dalle sue parti. Poiché le parti di una distanza sono solo altre
relazioni di distanza piu piccole, e non sono in alcun modo presupposte dalla distanza maggiore,
che e logicamente indipendente da esse. La distinzione ¢, in effetti, quella tra quantita intensive
ed estensive. Le quantita estensive presuppongono tutti i costituenti di cui sono la somma; le
quantita intensive, al contrario, non presuppongono in alcun modo l'esistenza di quantita minori
dello stesso tipo. La posizione di Leibniz e, quindi, che le quantita spaziali e temporali sono



relazioni, e quindi intensive; mentre 'estensione € una quantita estensiva, e presuppone parti
reali in ci0 che € esteso."”

che situazione e ordine non lo sono, rispondo che anche l'ordine ha la sua quantita; in esso c'e cio che precede e cio che seque; c'e distanza o
intervallo. Le cose relative hanno la loro quantita, cosi come quelle assolute. Per esempio, i rapporti o le proporzioni in matematica hanno la
loro quantita e sono misurati dai logaritmi; eppure sono relazioni. E quindi, sebbene tempo e spazio consistano in relazioni, hanno nondimeno
la loro quantita» (D. 270; G. VIL 404). Le opinioni di Leibniz sulla quantita intensiva non erano, tuttavia, affatto chiare.

La distinzione tra la composizione di cio che é reale e la risoluzione di cio che e ideale e quindi di
grande importanza. Spiega cosa intende Leibniz dicendo che un istante non e una parte del
tempo (G. IIL. 591), né un punto matematico e parte del continuo spaziale (D. 64, 76; L. 311; G. 1. 416
IL. 279; IV. 482). 11 continuo spaziale e 1'assemblaggio di tutte le possibili distanze. I punti
matematici sono semplicemente posizioni, cioe termini possibili per le relazioni di distanza. Non
sono quindi dello stesso ordine delle possibili distanze che compongono il continuo spaziale; non
sono parti di questo continuo. Infatti una distanza, essendo una relazione, propriamente non ha
parti, e quindi non abbiamo motivo di risolverla in parti indivisibili. Cio che € esteso nello spazio,
al contrario, € concreto; non abbiamo solo distanze, ma anche termini tra i quali le distanze
sussistono. Uno spazio astratto non € plurale, ma un corpo che occupa quello spazio deve essere
plurale. Invece di pura possibilita, abbiamo ora qualcosa di attuale nelle posizioni che, altrimenti,
sarebbero «mere modalita».

Sintesi dell'argomentazione dal continuo alle monadi

Possiamo riassumere brevemente l'intera argomentazione cosi. (1) Nulla € assolutamente reale se
non sostanze indivisibili e i loro vari stati (G. ii. 119). Questa e la conclusione della dottrina logica
astratta con cui ho iniziato la mia esposizione di Leibniz; € presupposta nell'argomentazione
dall'estensione alle monadi, e non deve essere considerata un risultato di quell'argomentazione.
(2) Cio che ci appare come materia e reale, sebbene in quanto materia sia fenomenale. La realta di
cio che appare come materia &, come abbiamo visto, un mero pregiudizio. (3) La materia, in quanto
fenomeno, € un aggregato, anzi un aggregato di un numero infinito di parti. (4) Un aggregato non
puo avere realta se non quella che deriva dai suoi costituenti, poiché solo le sostanze sono reali, e
le sostanze sono indivisibili. (5) Quindi, se si vuole salvare la realta di cio che appare essere
materia, questa deve consistere in una pluralita infinita di sostanze indivisibili.

Poiché gli aggregati sono fenomenici, non esiste realmente un numero
di monadi

Ma il numero infinito e autocontraddittorio, e non possiamo accontentarci dell'affermazione che
ci sia un numero infinito di monadi. Per eludere questo argomento, Leibniz fa un uso molto
audace del suo principio che, nei concreti, la parte e anteriore al tutto, e che nulla e assolutamente
reale se non sostanze indivisibili e i loro vari stati. Essere e unita, dice, sono termini convertibili
(G. ii. 304). Gli aggregati, non avendo unita, non sono altro che fenomeni, poiché eccetto le
monadi componenti, il resto (1'unita dell'aggregato, suppongo) e aggiunto solo dalla percezione,



dal semplice fatto di essere percepite in un unico momento (G. II. 517). Questa osservazione ¢ della
massima importanza. E una conseguenza legittima della posizione generale di Leibniz, ed é forse
la migliore alternativa che quella posizione gli consentisse. Allo stesso tempo, le sue implicazioni,
come sara presto evidente, distruggono completamente la possibilita di una pluralita di sostanze.

La posizione di Leibniz & questa: che la nozione di tutto puo essere applicata solo a cio che e
sostanzialmente indivisibile. Qualsiasi realta in un aggregato e solo la realta dei suoi costituenti
presi uno per volta; I'unita di una collezione € cio che Leibniz chiama semi-mentale (G. II. 304), e
quindi la collezione e fenomenale sebbene i suoi costituenti siano tutti reali. Uno € I'unico numero
applicabile a cio che e reale, poiché qualsiasi altro numero implica parti, e gli aggregati, come le
relazioni, non sono «esseri reali». Questo spiega come si possa negare il numero infinito, pur
ammettendo l'infinito attuale. «Non esiste un numero infinito,» dice Leibniz, «o una linea o altra
quantita infinita, se sono prese come veri e propri interi» (N. E. p. 161; G. v. 144). Un tutto deve essere
una sostanza, e a cio che non e un tutto, il numero non puo propriamente essere applicato. Il
mondo e un tutto solo verbalmente (G. II. 305), e persino un aggregato finito di monadi non e un
tutto di per sé. L'unita € mentale o semi-mentale. Nella maggior parte dei passi, Leibniz applica
questa dottrina solo contro gli aggregati infiniti, ma e evidente che deve applicarsi ugualmente a
tutti gli aggregati. Leibniz sembra averlo saputo. Cosi dice (N. E. p. 148; G. v. 132): «Forse una
dozzina o una ventina sono solo relazioni, e sono costituite solo dalla relazione all'intelletto. Le unita
sono separate, e l'intelletto le raccoglie insieme, per quanto disperse possano essere.» La stessa
opinione e espressa alla fine dello stesso capitolo (Libro II. Cap. XII.), dove dice: «Questa unita
dell'idea di aggregati e verissima, ma in fondo, bisogna confessare, questa unita delle collezioni e solo un
rispetto (rapport) o una relazione, il cui fondamento ¢ in cio che si trova in ciascuna sostanza singola per
sé. E cosi questi esseri per aggregazione non hanno altra unita completa se non quella che e mentale; e
di conseguenza la loro entita e anch'essa in qualche modo mentale o fenomenale, come quella
dell'arcobaleno» (N. E. 149; G. v. 133).

Ora questa posizione € una deduzione legittima dalla teoria secondo cui tutte le proposizioni
devono essere ridotte alla forma soggetto-predicato. L'affermazione di una pluralita di sostanze
non e di questa forma—non assegna predicati a una sostanza. Di conseguenza, come in altri casi
simili, Leibniz si rifugia, come molti filosofi successivi, nella mente—si potrebbe quasi dire,
nell'unita sintetica dell'appercezione. La mente, e solo la mente, sintetizza la diversita delle
monadi; ogni monade separata e reale indipendentemente dalla percezione di essa, ma una
collezione, in quanto tale, acquisisce una realta solo precaria e derivata dalla percezione
simultanea. Cosi la verita nel giudizio di pluralita e ridotta a un giudizio sullo stato di ogni
monade che percepisce la pluralita. E solo in tale percezione che una pluralita forma un tutto, e
cosi la percezione e definita da Leibniz come l'espressione di una moltitudine in un'unita (G. iii.
69).

Difficolta di questa visione

Questa nozione, che le proposizioni derivino la loro verita dall'essere credute, &€ una che critichero
nel trattare della relazione di Dio con le verita eterne. Per ora, e sufficiente porre un dilemma



davanti a Leibniz. Se la pluralita risiede solo nel percipiente, non possono esserci molti
percipienti, e cosi l'intera dottrina delle monadi collassa. Se la pluralita risiede non solo nel
percipiente, allora c'e una proposizione non riducibile alla forma soggetto-predicato, la base per
l'uso della sostanza e venuta meno, e 'affermazione di aggregati infiniti, con tutte le sue
contraddizioni, diventa inevitabile per Leibniz. La tanto decantata soluzione delle difficolta del
continuo si risolve cosi in fumo, e ci ritroviamo con tutti i problemi della materia irrisolti."”

(8) 1l principio generale che tutti gli aggregati sono fenomenali non deve essere confuso con il principio, sostenuto anche da Leibniz,
che gli aggregati infiniti non hanno numero. Quest'ultimo principio e forse uno dei modi migliori per sfuggire all'antinomia del
numero infinito.

Abbiamo ora visto 1'uso che Leibniz fece del suo principio che nel reale la parte e prioritaria al
tutto. Abbiamo visto come questo gli abbia permesso di dire che c'e una moltitudine infinita di
cose, negando allo stesso tempo il numero infinito. La moltitudine di cose, dice, supera ogni
numero finito, o piuttosto ogni numero (G. vi. 629). Potremmo solo chiedere che un qualche
numero sia applicabile, se questa moltitudine fosse un tutto; e che sia un tutto, lui lo nega,
sebbene l'affermazione di un tutto sia implicata anche nel chiamarla moltitudine. Non si puo
negare che questa posizione sia coerente con i suoi principi, e anzi ne sia un risultato diretto. Ma
la coerenza e di quel tipo che mostra un errore nei principi. Il dilemma in cui si trova Leibniz e il
risultato diretto della combinazione di tre premesse, che, come ho affermato nel Capitolo I. (p. 4),
sono irrimediabilmente incoerenti. Queste tre premesse sono: (1) che tutte le proposizioni hanno
un soggetto e un predicato, (2) che la percezione da conoscenza di un mondo che non sono io
stesso o i miei predicati, (3) che 1'lo e un soggetto logico ultimo.



Capitolo X

La Teoria dello Spazio e del Tempo e la sua
Relazione con il Monadismo

Ragioni per cui una filosofia della sostanza deve negare la realta dello
spazio

Ho descritto in generale, nel capitolo precedente, la natura della teoria di Leibniz su spazio e
tempo; desidero esaminare, in questo capitolo, quali fossero le sue basi, in che misura tali basi
siano le stesse delle basi per il monadismo in generale, e quale fosse la relazione delle monadi di
Leibniz con lo spazio. Molto di cio che diro0 sara applicabile anche a Lotze,"”’ e in generale a tutte le
teorie che sostengono una pluralita di cose. Cominciamo con la teoria dello spazio.

(1) Sebbene Lotze alla fine non abbia sostenuto la pluralita, ma abbia fuso tutto nel suo M.

«Ho diverse dimostrazioni,» dice Leibniz, «per confutare la fantasia di coloro che considerano lo
spazio una sostanza, o almeno un essere assoluto» (D. 243; G. vii. 363). Queste dimostrazioni, cosi
come compaiono in Leibniz, procedono sulla base della logica tradizionale e, su tale base, hanno
una forza molto grande. Poiché la logica tradizionale—Ila logica sottostante a ogni uso della
sostanza o dell'Assoluto—presuppone, come ho cercato di mostrare, che tutte le proposizioni
abbiano un soggetto e un predicato. Se ora si ammette che lo spazio esista di per sé, mentre si
mantiene la dottrina della sostanza, ci sara una relazione tra le sostanze e gli spazi che occupano.
Ma questa relazione sara sui generis; non sara una relazione di soggetto e predicato, poiché ogni
termine della relazione esiste e puo continuare a esistere anche se la relazione cambia. Né la cosa
né la parte di spazio sono annientate quando la parte e evacuata dalla cosa e rioccupata da una
cosa diversa. La relazione, dunque, tra un luogo e la sostanza che lo occupa, € una per cui la logica
tradizionale non aveva spazio. Di conseguenza, l'esistenza indipendente dei luoghi fu negata da
filosofi attenti, e ammessa da Newton solo perché era cieco alle sue conseguenze. Clarke, per
evitare le conseguenze, fece dello spazio e del tempo parti dell'essenza di Dio, una posizione che
Leibniz mostro facilmente essere assurda (D. 263; G. vii. 398). La tesi che Leibniz stava realmente
combattendo era che lo spazio esiste di per sé, e non come mero attributo di qualcosa.

Vediamo cosi perché, per una filosofia della sostanza, € essenziale confutare la realta dello spazio.
Un monista deve sostenere che lo spazio & un attributo; un monadista, che lo spazio € un insieme
di relazioni. Contro la prima visione, Leibniz e abbastanza forte; a favore della seconda, non é
conclusivo. Ma procediamo con i suoi argomenti.

«Se non ci fossero creature,» dice Leibniz, «lo spazio e il tempo sarebbero solo nelle idee di Dio» (D.
252; G. vii. 376—7). Contro questa visione, Kant dice: «Non possiamo mai immaginare che non ci sia
spazio, anche se possiamo ben pensare che non ci siano oggetti in esso» (ed. Hartenstein, 1867, Vol. iii.
p. 59). Qui abbiamo un'opposizione netta e definita: Kant ha tratto la conseguenza che la teoria di



Leibniz cerca di evitare."”’ «Se lo spazio e una realta assoluta,» dice Leibniz, «lungi dall'essere una
proprieta o un accidente opposto alla sostanza, sara pitl sussistente delle sostanze» (D. 248; G. vii. 373).
Quali erano, allora, gli argomenti con cui Leibniz confutava la realta dello spazio?

(2) La soggettivita kantiana dello spazio puo qui essere lasciata da parte.

Argomentazioni di Leibniz contro la realta dello spazio

L'argomento logico astratto, che lo spazio, se reale, debba essere 0 soggetto o predicato, ma
evidentemente non e né I'uno né l'altro, non &, per quanto ne so, esposto esplicitamente in
Leibniz, sebbene nella controversia con Clarke egli sostenga che lo spazio, poiché ha parti, non
puo essere un attributo di Dio, e che lo spazio vuoto non puo essere attributo di nulla (D. 264, 248;
G. vii. 399, 372). Contro il considerare lo spazio come un attributo, I'argomento reale e che l'essenza
della materia non e l'estensione—un argomento che abbiamo gia visto essere conclusivo. Contro il
considerare lo spazio come una sostanza, o esistente indipendente, 'argomento preferito di
Leibniz deriva dall'Identita degli Indiscernibili e dalla Legge della Ragion Sufficiente; e questo
argomento si applica ugualmente contro il tempo. Lo spazio e assolutamente uniforme, e un suo
punto € esattamente come un altro. Cosi non solo i punti sono indiscernibili, ma vari
arrangiamenti delle cose sarebbero indiscernibili—ad esempio, I'arrangiamento attuale e quello
che risulterebbe dal ruotare l'intero universo di un qualsiasi angolo (D. 243—4; G. vii. 364). Inoltre,
se il tempo fosse reale, il mondo avrebbe potuto essere creato prima, e nessuna ragione
sufficiente potrebbe apparire per crearlo in un momento piuttosto che in un altro (D. 249; G. vii.
373). E in generale, I'universo nel suo insieme non puo avere posizioni assolute diverse nello
spazio o nel tempo, poiché queste posizioni sarebbero indiscernibili, e quindi una sola e identica
(D. 247; G. vii. 372). Oltre a questi argomenti, ci sono le contraddizioni del continuo, che abbiamo
esaminato nel capitolo precedente. Spazio e tempo, se sono reali, non possono essere composti
altrimenti che da punti matematici; ma non possono mai esserne composti, poiché questi sono
mere estremita; due di essi non sono piu grandi di uno, non piu di quanto due oscurita perfette
siano piu scure di una (G. ii. 347). E per quanto riguarda il tempo, nulla di esso esiste se non
istanti, e questi non sono propriamente parti di esso, e come puo esistere una cosa di cui nessuna
parte esiste mai (D. 268; G. vii. 402)?

La teoria della posizione in Leibniz

Ma se spazio e tempo non sono reali, cosa sono? La risposta e suggerita dall'argomento
dell'Identita degli Indiscernibili. Da quell'argomento segue che non c'e una posizione assoluta, ma
solo relazioni mutue tra cose, dalle quali la posizione e astratta. Lo spazio & un ordine secondo cui
le situazioni sono disposte, e lo spazio astratto e quell'ordine di situazioni, quando sono concepite
come possibili (D. 281; G. vii. 415). Il tempo, ancora, e un essere di ragione esattamente quanto lo
spazio, ma la coesistenza e la postesistenza sono qualcosa di reale (G. ii. 183). Ma se lo spazio & un
ordine di situazioni, cosa sono le situazioni stesse? Come possono esse essere spiegate
relazionalmente?



Su questa questione, Leibniz & molto esplicito (D. 265-7; G. vii. 400—402). Quando la relazione di
situazione di un corpo A rispetto ad altri corpi C, D, E ecc. cambia, mentre le relazioni mutue di
situazione di C, D, E ecc. non cambiano, deduciamo che la causa del cambiamento € in A, e non in
C, D, E ecc. Se ora un altro corpo B ha, rispetto a C, D, E ecc., una relazione di situazione
precisamente simile a quella che A aveva precedentemente, diciamo che B & nello stesso luogo in
cui era A. Ma in realta non c'é nulla di individualmente identico nei due casi; poiché nel primo
caso, le relazioni di situazione erano affezioni di A, mentre ora sono affezioni di B, e lo stesso
accidente individuale non puo essere in due soggetti diversi. Cosi 'identita implicata nel parlare
dello stesso luogo € un'illusione; ci sono solo relazioni di situazione precisamente simili. La
spiegazione di Leibniz e resa inutilmente autocontraddittoria dall'introduzione del moto assoluto,
che, come abbiamo visto, egli dedusse dalla forza (cf. D. 269; G. vii. 404). Dal moto assoluto
avrebbe dovuto dedurre, come Newton, la posizione assoluta. Ma la sua spiegazione della
situazione puo essere liberata da questa incoerenza. Egli e ansioso di dare un significato univoco
a stesso luogo, per poter dire definitivamente che i due corpi A e B sono, 0 non sono,
successivamente nello stesso luogo. Ma questo, secondo la sua teoria, non e né necessario né
possibile. Deve sempre specificare i corpi rispetto ai quali il luogo deve essere stimato, e deve
ammettere, come puo senza contraddizione, che altri corpi di riferimento produrrebbero,
ugualmente legittimamente, un risultato diverso. Il suo riferimento alla causa del cambiamento di
situazione € dovuto a un'incoerenza, fondamentale nella sua Dinamica e in tutta la Dinamica che
lavora con posizione relativa, ma evitabile, in una teoria relazionale dello spazio, finché non si
introduce alcun riferimento alla Dinamica. Possiamo quindi accettare la seguente definizione: «II
luogo e cio che e lo stesso in momenti diversi per cose esistenti diverse, quando le loro relazioni di
coesistenza con certi altri esistenti... concordano interamente.» Ma quando aggiunge che questi altri
esistenti «si suppone che rimangano fissi da uno di questi momenti all'altro,» sta facendo una
supposizione che, in una teoria relazionale, e totalmente e assolutamente priva di significato (D.
266; G. vii. 400). Sono tali aggiunte che mostrano la debolezza della teoria. C'e chiaramente
qualcosa di piu delle relazioni nello spazio, e coloro che cercano di negarlo non riescono, a causa
di fatti evidenti, a evitare di contraddirsi. Ma con la pratica nel negare 1'ovvio, bisogna ammettere,
la teoria relazionale puo acquisire un alto grado di autoconsistenza interna.

La relazione delle monadi con lo spazio: una difficolta fondamentale del
monadismo

Passo ora a un altro tema strettamente collegato, vale a dire la relazione dello spazio con le
monadi. Lo spazio, come abbiamo visto, € qualcosa di puramente ideale; ¢ una collezione di
relazioni possibili astratte. Ora le relazioni devono sempre essere ridotte ad attributi dei termini
correlati. Per effettuare questa riduzione delle relazioni spaziali, devono essere introdotte le
monadi e le loro percezioni. E qui Leibniz avrebbe dovuto trovare una grande difficolta—una
difficolta che affligge ogni monadismo, e in generale ogni filosofia che, ammettendo un mondo
esterno, sostiene la soggettivita dello spazio.



La difficolta e questa. Le relazioni spaziali non sussistono tra monadi, ma solo tra oggetti
simultanei di percezione di ciascuna monade."”’ Cosi lo spazio € propriamente soggettivo, come in
Kant. Tuttavia, le percezioni di diverse monadi differiscono, a causa della differenza dei punti di
vista; ma i punti di vista sono punti matematici, e I'insieme dei possibili punti di vista e I'insieme
delle possibili posizioni."*’ Cosi Leibniz ebbe due teorie dello spazio, la prima soggettiva e
kantiana, la seconda fornendo una controparte oggettiva, cioe i vari punti di vista delle monadi.
La difficolta e che la controparte oggettiva non puo consistere meramente nella differenza dei
punti di vista, a meno che lo spazio soggettivo non sia puramente soggettivo; ma se ¢ puramente
soggettivo, il fondamento per punti di vista diversi € scomparso, poiché non c'e motivo di credere
che i fenomeni siano bene fundata.

(3) G. ii. 444, 450-1, 378; iii. 357, 623.
(4) Cf. G. ii. 253, 324, 339, 438; iv. 439, 4823 (D. 76; L. 311), 4845 (D. 78; L. 314); vii. 303—4 (D. 102; L. 340-2).

La natura di questa difficolta sara resa piu chiara esaminando lo sviluppo delle opinioni di
Leibniz sulla relazione delle Monadi con lo spazio. Vedremo che, quando era giovane, in accordo
con la sua inclinazione materialistica, considerava decisamente le anime come occupanti punti
nello spazio, mentre piu tardi, dopo essersi convinto dell'irrealta dello spazio, si sforzo sempre pit
di enfatizzare la soggettivita dello spazio a spese della controparte oggettiva.

Le prime opinioni di Leibniz su questo argomento

«Molti anni fa,» scrisse Leibniz nel 1709, «quando la mia filosofia non era ancora sufficientemente
matura, collocavo le anime in punti» (G. ii. 372). Da questa visione iniziale sembra aver derivato
molte delle premesse della sua dottrina, e queste premesse le accetto in seguito come base
consolidata per ulteriori argomentazioni. Dimenticando che queste premesse stesse erano
derivate dalla realta dello spazio, non ebbe timore di usarle per confutare quella realta. Tale,
almeno, mi appare una visione plausibile del suo sviluppo. Sembrerebbe essere giunto molto
vicino alla sua teoria delle monadi nel 1671-72, e poi, per il contatto con il Cartesianesimo, essere
stato portato via per un po’ dalle sue tendenze individualistiche, per ritornarvi solo quando ebbe
dimostrato I'inadeguatezza della Dinamica Cartesiana e la falsita del detto che l'estensione e
'essenza della materia.

Ancor prima del suo viaggio a Parigi, si era gia avvicinato molto alla dottrina delle monadi. «Posso
dimostrare», afferma, «dalla natura del moto... che la mente agisce su sé stessa... che la mente consiste
in un punto o centro, ed e quindi indivisibile, incorruttibile, immortale... La mente e un piccolo mondo,
racchiuso in un punto, e costituito dalle sue idee, come un centro, sebbene indivisibile, consiste di angoli»
(G. L. 61). E nel 1671 dichiara che le sue prove di Dio e dell'immortalita poggiano sulla difficile
dottrina del punto, dell'istante, dell'indivisibile e della conazione—le stesse difficolta che la sua
teoria successiva avrebbe cercato di risolvere. «La mente stessa», prosegue, «consiste propriamente
in un singolo punto dello spazio, mentre un corpo occupa un luogo.» «Se assegniamo alla mente un
luogo piu ampio di un punto, essa e gia un corpo e possiede partes extra partes; non e quindi
immediatamente presente a sé stessa.» Ma se postuliamo che la mente consista in un punto, essa e



indivisibile e indistruttibile. Il corpo, sostiene, ha un nucleo sostanziale che & sempre preservato,
e questo nucleo consiste in un punto fisico, mentre I'anima consiste in un punto matematico (G. I.
52-54).

Le sue opinioni intermedie

In queste visioni giovanili c'e un'accettazione schietta della realta dello spazio e un materialismo
che ricorda la centrale telefonica di Karl Pearson. "’ La mente, afferma, dev'essere nel luogo di
convergenza di tutti i moti impressi dagli oggetti sensoriali (G. I. 53). Dovette presto apparire
evidente a Leibniz che questa dottrina non risolveva le difficolta del punto e dell'istante, né offriva
una teoria sostanziale coerente. Cosi troviamo, nelle sue prime esposizioni pubbliche della
dottrina delle monadi, un terzo tipo di punto aggiunto ai precedenti due: il punto metafisico,
mentre il punto matematico non é piu cio in cui 'anima consiste, ma solo il suo punto di vista (D.
76; L. 311; G. iv. 482—483).

(5) Grammatica della Scienza, Cap. IL § 3.

Le sue opinioni successive

Ma persino qui spazio e punto matematico conservavano piu realta di quanto desiderabile, e di
conseguenza sia l'espressione «punti metdfisici» sia l'affermazione che i punti matematici sono i
punti di vista delle sostanze scompaiono dopo il 1695.""’ Dopo questo periodo, parla ancora di
punti di vista, spiegandoli sempre per analogia con punti spaziali da cui il mondo e, per cosi dire,
visto in prospettiva (G. ii. 438; IIL. 357). Ma insiste che questa e solo un'analogia, senza tuttavia
dirci a cosa sia analoga. Sembra consapevole della difficolta, poiché nei suoi scritti successivi
evita dichiarazioni esplicite sulla ubeita dell'anima. Le anime possono avere, ritiene, almeno in
relazione ai corpi, quella che puo essere chiamata ubeita definitiva, cioé sono presenti in un certo
volume, senza che possiamo assegnare loro alcun punto specifico in quel volume (N. E. 230-231;
G. v. 205-206). Nell'ultimo anno di vita, i suoi commenti sono ancor piu negativi. «Dio», afferma,
«non e presente alle cose per situazione, ma per essenza; la sua presenza si manifesta con la sua
operazione immediata. La presenza dell'anima e di natura completamente diversa. Dire che e diffusa in
tutto il corpo significa renderla estesa e divisibile. Dire che e, nella sua interezza, in ogni parte di un
corpo, significa renderla divisibile da sé stessa. Fissarla a un punto, diffonderla su molti punti, sono solo
espressioni abusive, idola tribus» (D. 245-246; G. vii. 365—366). Dopo questa affermazione
puramente negativa, Leibniz passa a un altro argomento. Sembra, in effetti, non avere nulla di
meglio da dire se non che esistono tre tipi di ubeita: circoscrittiva, definitiva e ripetitiva, " che la
prima appartiene ai corpi, la seconda alle anime e la terza a Dio (N. E. 230; G. v. 205).
Laffermazione piu definita € in una lettera a Lady Masham (G. iii. 357): «La questione se (una
sostanza semplice) sia da qualche parte o in nessun luogo e una questione di parole: poiché la sua
natura non consiste nell'estensione, ma e relata all'estensione che rappresenta; e quindi si deve collocare
l'anima nel corpo, dove si trova il suo punto di vista secondo cui ora rappresenta l'universo. Volere di pitl
e rinchiudere le anime in dimensioni significa voler immaginare le anime come corpi.» Qui, e in tutti



gli altri passi a me noti, Leibniz rifiuta di affrontare il fatto che tutte le monadi rappresentino lo
stesso mondo, e che questo mondo sia sempre da lui immaginato con qualcosa di analogo allo
spazio delle nostre percezioni. Sembra che una volta abbia percepito che I'argomento
dall'estensione alla pluralita di sostanze implicasse uno spazio oggettivo, e abbia di conseguenza
ripudiato questo argomento. «Cio che appartiene all'estensione», dice, «non deve essere assegnato
alle anime, né dobbiamo derivare la loro unita o pluralita dalla categoria della quantita, ma dalla
categoria della sostanza, cioeé non dai punti, ma dalla forza primitiva di operazione» (G. ii. 372). Ci0o
suggerisce che I'argomento della Dinamica sia pit fondamentale di quello dell'estensione—
un'opinione che, come abbiamo visto, non puo essere sostenuta. Un'indagine piu approfondita
rivela confusioni sempre piu disperate. Cerca di dare una posizione alle monadi in relazione ai
corpi. Le monadi, afferma, sebbene non siano estese, hanno un certo tipo di situazione, cioe una
relazione ordinata di coesistenza con altre cose, attraverso la macchina che dominano. «Le cose
estese implicano molte cose dotate di situazione; ma le cose semplici, sebbene non abbiano estensione,
devono tuttavia avere situazione nell'estensione, anche se questa non puo essere designata punctatim
come nei fenomeni incompleti» (G. IL. 253). Aggiunge che una sostanza semplice, sebbene non abbia
estensione, ha posizione, che ¢ il fondamento dell'estensione, poiché I'estensione € una
ripetizione continua simultanea di posizione (G. II. 339). Poiché insiste anche che un numero
infinito di punti non costituisce insieme un'estensione (ib. 370), dobbiamo supporre che la
posizione, anche in questo caso, sia presenza in un volume, non in un punto. Questa visione,
abbastanza curiosamente, e avanzata esplicitamente nel Nuovo Sistemna, la stessa opera in cui
parla dei punti matematici come punti di vista delle anime. Dopo aver spiegato I'unione di anima
e corpo mediante I'armonia prestabilita, prosegue: «E possiamo cosi comprendere come l'anima
abbia la sua sede nel corpo per una presenza immediata, che non potrebbe essere maggiore, poiché
l'anima e nel corpo come l'unita (o unita: in francese unité) e nel risultato delle unita, che e la
moltitudine.» "’ Questa assurda nozione di presenza immediata in un volume era resa plausibile
dal riferimento al corpo organico o alla macchina; ma poiché questo a sua volta consisteva di
monadi, sarebbe stata necessaria una nuova spiegazione per la loro posizione. Le anime, dice
Leibniz, non devono essere considerate in punti, ma possiamo dire che sono in un luogo per
corrispondenza, e quindi sono nell'intero corpo che animano (G. ii. 371). Ma poiché il corpo a sua
volta consiste di monadi, sorge 'ovvia domanda: Dov'e il corpo? Nessuno dei suoi espedienti, in
breve, offre a Leibniz una via di fuga da uno spazio oggettivo, precedente lo spazio fenomenico e
soggettivo nelle percezioni di ogni monade; e questo avrebbe dovuto essergli ovvio, dato che non
ci sono tanti spazi quante monadi, ma uno spazio unico, anzi uno solo per tutti i mondi possibili.
"’ L'insieme di relazioni e luoghi che costituisce lo spazio non & solo nelle percezioni delle
monadi, ma deve essere effettivamente qualcosa che e percepito in tutte quelle percezioni. Le
confusioni in cui cade Leibniz sono la pena per aver considerato l'estensione come prioritaria
rispetto allo spazio, e rivelano un'obiezione fondamentale a tutti i monadismi. Poiché questi,
lavorando con la sostanza, devono negare la realta dello spazio; ma per ottenere una pluralita di
sostanze coesistenti, devono assumere surrettiziamente quella realta. Spinoza, potremmo dire,
aveva dimostrato che il mondo attuale non poteva essere spiegato con una sola sostanza; Leibniz
dimostro che non poteva essere spiegato con molte sostanze. Divenne quindi necessario fondare



la metafisica su qualche nozione diversa da quella di sostanza—un compito non ancora
realizzato.

(6) La scomparsa del primo non deve essere attribuita unicamente alla scoperta del termine monade nel 1696, poiché conservo altri
termini—entelechie, sostanze semplici, forme ecc—nonostante I'adozione della parola monade.

(7) Un'opinione che, € vero, ¢ citata come quella delle scuole, ma senza disapprovazione.

considerare, parlero pit avanti, quando trattero la teoria di anima e corpo. Leibniz, tuttavia, respinse con scherno l'idea, che sembra
seguire da questa teoria, che le anime siano estese. Vedi D. 267; G. vii. 402.

(9) Cfr. D. 102; L. 340-2; G, vii. 303-4; ii. 379.

Tempo e cambiamento

Resta da dire qualcosa riguardo al tempo e al cambiamento. Qui abbiamo molti meno passi a cui
riferirci, e—per quanto ne so—nessuna discussione approfondita dopo che la filosofia di Leibniz e
maturata. Il tempo, come lo spazio, e relazionale e soggettivo (cfr. D. 244; G. vii. 364; ii. 183). La sua
soggettivita e gia stata discussa nel Capitolo IV.; desidero qui discutere solo la sua relativita.
Leibniz non sembra aver percepito chiaramente cosa cio implichi. Cio che e implicato e che nel
tempo, come nello spazio, abbiamo solo distanze, non lunghezze o punti. Cioe, abbiamo solo
prima e dopo: gli eventi non sono a un certo tempo, ma quelli non simultanei hanno una distanza,
espressa dicendo che uno e prima dell'altro. Questa distanza non consiste di punti temporali, cosi
che non possiamo dire che il tempo sia trascorso tra due eventi. Altri eventi possono essere tra
loro—cioe possono esserci eventi prima di una coppia e dopo l'altra. Ma quando due eventi non
hanno eventi intermedi, hanno semplicemente una relazione di prima e dopo, senza essere
separati da una serie di momenti. Nessun evento puo durare per un periodo di tempo, poiché non
esiste una cosa come una durata temporale—ci sono solo diversi eventi che formano una serie. Né
possiamo dire che gli eventi durino un istante, poiché non esistono istanti. Cosi non ci sara
alcuna cosa come uno stato di cambiamento, poiché cio implica continuita. Nel movimento, per
esempio, avremo diverse posizioni spaziali occupate in serie, ma non ci sara un passaggio da una
all'altra. E vero che Leibniz considera il tempo un plenum (D. 281; G. VIL 415)—una frase che, come
per lo spazio, in una teoria relazionale puo solo significare che le distanze minime che
effettivamente si verificano sono infinitesimali. O meglio, poiché, come Leibniz ammette (N. E.
159; G. v. 142), se due eventi fossero separati solo da tempo vuoto, non potremmo mai scoprire la
quantita di tale tempo, dobbiamo intendere, quando diciamo che il tempo € un plenum, che tra
due eventi dati c'e sempre un altro evento. Ma questa visione lascia intatte le difficolta della
continuita.

Applicata al movimento, questa visione non deve essere espressa dicendo che un corpo passa
istantaneamente da un luogo all'altro, e poi vi rimane finché non compie un altro salto. Perché cio
implicherebbe che il tempo trascorra tra salti successivi, mentre l'essenza della visione
relazionale € che nessun tempo trascorre: la presenza in una posizione nello spazio € separata da
una distanza temporale, ma non da una durata temporale (v. p. 131), dalla presenza nella posizione
successivamente occupata. Né dobbiamo dire che un corpo in movimento sia talvolta in
movimento e talvolta in quiete; infatti non puo mai, nell'accezione usuale delle parole, essere né



in quiete né in movimento. Dire che un corpo e in quiete puo solo significare che la sua
occupazione di una certa posizione nello spazio e simultanea (la simultaneita essendo una
relazione ultima) con due eventi che non sono simultanei tra loro. E dire che un corpo e in
movimento significhera che la sua occupazione di una posizione e la sua occupazione di un‘altra
sono successive. Ma da cio non arriveremo mai a uno stato di movimento, nemmeno prendendo
un numero infinito di posizioni spaziali occupate successivamente. Lo stesso argomento si
applichera esattamente al cambiamento in generale, e uno stato di movimento o cambiamento,
come abbiamo visto, € assolutamente necessario per la dottrina leibniziana dell'attivita."™’

(10) Cfr. G. iv. 513. Non conosco alcuna discussione sulle difficolta del movimento, eccetto quella nell'Archiv f. Gesch. der Phil. 1. 213-4
che risale al 1676, e getta poca luce su cio che Leibniz pensava quando la sua filosofia era matura.

I monadismi adottano una visione asimmetrica delle relazioni di spazio
e tempo con le cose

La teoria relazionale del tempo e del tutto pit paradossale di quella dello spazio, e cio e dovuto al
fatto che passato e futuro non esistono nello stesso senso del presente. Inoltre Leibniz ammette
che il tempo precedente abbia una priorita naturale rispetto a quello successivo (G. III. 582), e che
probabilmente ci fu un primo evento, cioe la creazione (D. 274; G. VII. 408)—ammissioni che
aumentano notevolmente la difficolta di sostenere la relativita della posizione temporale. C'e,
inoltre, in tutti i monadismi, un'asimmetria riguardo alla relazione delle cose con lo spazio e il
tempo, per la quale, per quanto ne so, non c'e nulla da addurre se non l'apparente persistenza
dell'Io. Si sostiene che le sostanze persistano nel tempo, ma non pervadano lo spazio.

La differenza di posizione spaziale nello stesso tempo mostra differenza di sostanza, ma la
differenza di posizione temporale nello stesso luogo non mostra cio. Lordine temporale consiste
di relazioni tra predicati, l'ordine spaziale sussiste tra sostanze. Per questa importante assunzione
non c'¢, in Leibniz, alcuna sorta di argomentazione. E fatta confusamente dal senso comune per
quanto riguarda le cose, e sembra essere presa da li in modo acritico da tutti i monadismi. Che sia
stata cosi poco discussa, anche da coloro che credevano di trattare tempo e spazio in modo del
tutto simile, & un curioso e sfortunato esempio della forza dell'immaginazione psicologica.

Leibniz sostenne confusamente una controparte oggettiva di spazio e
tempo

Sembrerebbe cosi che Leibniz, pil 0 meno inconsciamente, avesse due teorie di spazio e tempo,
1'una soggettiva, che da solo relazioni tra le percezioni di ogni monade, l'altra oggettiva, che da
alle relazioni tra percezioni quella controparte, negli oggetti della percezione, che € una e la stessa
per tutte le monadi e persino per tutti i mondi possibili. Leibniz avrebbe volentieri considerato
questa controparte come una «cosa puramente ideale», un «essere di ragione», un «ente mentale».
Desidero ripetere brevemente le ragioni per cui questi epiteti denigratori sono applicabili solo allo
spazio e al tempo soggettivi, non a quella controparte che devono avere al di fuori della percezione.
Cio sara effettuato ricapitolando gli argomenti su cui si basa la Monadologia.



«Il corpo e un aggregato di sostanze,» afferma Leibniz, «non propriamente una sostanza unica. Ne
consegue necessariamente che in ogni parte del corpo si trovino sostanze indivisibili» (D. 38; G. I1. 135).
""" Questo argomento svanirebbe se lo spazio fosse puramente soggettivo e il corpo esteso, come
per Kant, un puro fenomeno. Un altro argomento prediletto per la differenza tra monadi, che
secondo Leibniz ha pari valore delle dimostrazioni geometriche (G. II. 295), e che se non fossero
diverse, il movimento in un plenum non farebbe differenza, poiché ogni luogo potrebbe ricevere
solo I'equivalente di cio che aveva prima (D. 219; L. 221; G. VI. 608)—ancora un argomento che
coinvolge un luogo non meramente nelle percezioni delle monadi. Cio si collega al suo argomento
che entelechie devono essere disperse nella materia, poiché i principi del movimento sono cosi
dispersi (G. VIL 330). Un'altra ragione per 'oggettivita di spazio e tempo e che sono ordini del
possibile oltre che dell'attuale, pur esistendo dopo la creazione in modo diverso da come
esistevano prima nella mente di Dio. Nell'origine delle cose, ci viene detto, una certa matematica
divina fu impiegata per determinare la massima quantita di esistenza, «tenendo conto della
capacita del tempo e del luogo (o dell'ordine possibile di esistenza)» (D. 102; L. 341; G. VIL 304). Questo
ordine possibile, prima della creazione, esisteva solo nella mente di Dio (D. 252; G. VII. 377), ma
dopo la creazione esisteva in altro modo; Leibniz dichiara esplicitamente che lo spazio non esiste
necessariamente come Dio (G. VI. 405), benché lo spazio come mero oggetto dell'intelletto divino
debba necessariamente esistere. Dunque dobbiamo distinguere (1) spazio e tempo nella mente di
Dio, (2) spazio e tempo nelle percezioni di ogni monade, (3) spazio e tempo oggettivi, esistenti
dopo la creazione ma non prima. Questa terza specie, per Leibniz, rimarrebbe relazionale. Cosi
afferma (D. 209; L. 408; G. V1. 598): «Vi sono sostanze semplici ovunque, effettivamente separate l'una
dallaltra dalle proprie azioni, che mutano continuamente le loro relazioni.» Ma il punto cruciale e che
le relazioni, essendo tra monadi e non tra le varie percezioni di una monade, sarebbero relazioni
irriducibili, non coppie di aggettivi delle monadi. Nel caso della simultaneita, cio e
particolarmente evidente e sembra presupposto nell'idea stessa di percezione. Se cio e vero,
dedurre la simultaneita dalla percezione e un circolo vizioso fatale.

(1) Cfr. G. II. 301: «Poiché le monadi o principi di unita sostanziale sono ovunque nella materia, ne consegue che deve esserci un'infinitd
attuale, dato che non esiste parte, o parte di parte, che non contenga monadi.»



Capitolo XI

La Natura delle Monadi in Generale

Percezione

Passo ora alla descrizione delle qualita comuni delle monadi. Le prime sono percezione e
appetizione. Che le monadi debbano avere percezioni e provato in vari modi. (1) (D. 209; L. 407; G.
vi. 598) Le monadi «non possono avere forme; altrimenti avrebbero parti. Di consequenza, una
monade, in sé e in un dato momento, non puo essere distinta da un‘altra se non per le sue qualita e
azioni interne, che non possono essere altro che le sue percezioni (ossia rappresentazioni del composto o
di cio che e esterno, nel semplice) e le sue appetizioni (cioe le sue tendenze a passare da una percezione
all’altra), che sono i principi del mutamento.» Cioe, per I'Identita degli Indiscernibili, le monadi
devono differire; ma poiché non hanno parti, possono differire solo nei loro stati interni; e gli
stati interni, per quanto ne sappia l'esperienza, sono o percezioni o appetizioni. (2) Vi & un altro
argomento di natura piu dinamica (D. 210; L. 409; G. vi. 599). «Poiché il mondo e un plenum, tutte le
cose sono connesse, e ogni corpo agisce su ogni altro, piu 0 meno secondo la distanza, ed e influenzato
dallaltro per reazione. Ne seque che ogni Monade e uno specchio vivente, o uno specchio dotato di
attivita interiore, rappresentativo dell’universo secondo il suo punto di vista.» Leibniz non poteva
evidentemente usare questo argomento per provare di avere egli stesso percezioni, poiché queste,
in un sistema come il suo, sono presupposte nella Dinamica. Dunque la prova che tutte le monadi
hanno percezioni presuppone che uno le abbia, e questa rimane una premessa. Cio che si prova e
che tutto il resto consiste di sostanze simili con percezioni simili.

Che Leibniz stesso avesse percezioni, o, se si preferisce, che esistesse un mondo esterno a sé e ai
suoi predicati, non fu mai da lui dedotto da alcun principio ulteriore. «Le anime conoscono le cose,»
dice, «perché Dio ha posto in esse un principio rappresentativo delle cose esterne» (D. 251; G. vii. 375.
Cfr. D. 275—-6; G. vii. 410). «Cio che e miracoloso, o piuttosto meraviglioso, e che ogni sostanza
rappresenti l'universo dal suo punto di vista» (G. iii. 464). La percezione & meravigliosa perché non
puo essere concepita come un'azione dell'oggetto sul percipiente, poiché le sostanze non
interagiscono mai. Cosi, sebbene sia relata all'oggetto e simultanea con esso (0 quasi), non € in
alcun modo dovuta all'oggetto, bensi solo alla natura del percipiente. Loccasionalismo preparo la
strada a questa visione con la dottrina che la mente percepisce la materia, benché le due non
possano interagire. Cio che fece Leibniz fu estendere a un numero infinito di sostanze la teoria
inventata per due soltanto (D. 275—6; G. vii. 410).

Quanto al significato di percezione, essa e «l'espressione della pluralita in un'unita (I'expression de la
multitude dans l'unité)» (G. iii. 69). Quanto a cio che si intende per espressione, Leibniz &€ molto
esplicito. «Una cosa ne esprime unaltra,» dice, «... quando vi e una relazione costante e regolare tra cio
che pud dirsi dell'una e dellaltra. E cosi che una proiezione in prospettiva esprime il suo originale.
Lespressione e comune a tutte le forme, ed e un genere di cui la percezione naturale, il sentimento
animale e la conoscenza intellettuale sono specie. Nella percezione naturale e nel sentimento basta che



cio che e divisibile e materiale, disperso tra pitl esseri, sia espresso o rappresentato in un essere
indivisibile, 0 in una sostanza dotata di vera unita» (G. ii. 112). Leibniz aggiunge: «Non e necessario
che cio che esprime sia simile alla cosa espressa, purché si conservi una certa analogia di condizioni. . . ..
E cosi il fatto che le idee delle cose siano in noi non e altro che il fatto che Dio, autore sia delle cose che
della mente, ha impresso nella mente una facolta di pensiero, tale che dai suoi propri meccanismi possa
trarre cio che corrisponde perfettamente a quanto conseque dalle cose. E cosi, sebbene l'idea del cerchio
non sia simile al cerchio, da essa si possono trarre verita che nell'effettivo cerchio l'esperienza avrebbe
senza dubbio confermato» (N. E. 716—7; G. vii. 264). Cosi la percezione potrebbe sembrare appena
distinguibile dall'armonia prestabilita, e ridursi all'asserzione che ogni stato di una monade
corrisponde, secondo qualche legge, allo stato simultaneo di ogni altra monade: ed e cosi che,
come suggerivo alla fine del Capitolo X., la simultaneita e implicita nella definizione di
percezione. Vi e tuttavia un elemento nella percezione, cioé la sintesi o espressione della
molteplicita, che non € coinvolto nella sola armonia prestabilita; e questo elemento deve di
conseguenza essere ricordato ed enfatizzato.

Appetizione

Per quanto riguarda appetizione, c'e poco da aggiungere a quanto detto sull'attivita della sostanza.
«Lappetizione & la tendenza da una percezione all'altra» (G. iii. 575). E concepita per analogia con la
volonta. La natura delle forme sostanziali, dice Leibniz, € forza, che implica qualcosa come
sensazione o desiderio, cosi che diventano simili alle anime (D. 72; L. 301; G. iv. 479). Le percezioni
nella monade scaturiscono I'una dall'altra secondo la legge delle appetizioni, o per le cause finali
del bene e del male, (D. 210; L. 409; G. vi. 599). Solo la volonta, tuttavia, confinata alle monadi
autocoscienti, e definitivamente determinata dal fatto che l'oggetto del desiderio sembra buono.
Questo punto, su cui Leibniz e alquanto vago, sara trattato piu avanti.

La percezione non e dovuta all'azione del percepito sul percipiente

La teoria della percezione di Leibniz risulta peculiare per la sua negazione di qualsiasi azione
esterna sul percipiente. La sua teoria puo essere considerata l'antitesi di quella kantiana. Kant
riteneva che le cose in sé siano cause (0 fondamenti) delle rappresentazioni, ma non possano
essere conosciute tramite queste. "’ Leibniz, al contrario, nego la relazione causale ma ammise la
conoscenza. La sua negazione della causalita derivava ovviamente dal rifiuto generale dell'azione
transeunte, che, come abbiamo visto, scaturiva dalla sua concezione della sostanza individuale
come contenente eternamente tutti i suoi predicati. «Non credo», afferma, «che sia possibile alcun
sistema in cui le monadi interagiscano, poiché non sembra esserci modo di spiegare tale azione. Inoltre,
tale azione sarebbe superflua: perché una monade dovrebbe dare a un‘altra cio che l'altra gia possiede?
Questa e l'essenza stessa della sostanza: il presente e gravido del futuro» (G. ii. 503). La sua prima
espressione, alquanto sperimentale, dell'indipendenza reciproca delle sostanze, nel gennaio 1686,
e interessante perché espone con chiarezza le sue ragioni: «Possiamo dire, in un certo senso e con
acume, benché non secondo I'uso comune, che una sostanza particolare non agisca mai su unaltra
sostanza particolare né ne subisca l'azione, se consideriamo che cio che accade a ciascuna e solo



consequenza della sua idea o nozione completa presa isolatamente, poiché quest'idea contiene gia tutti i
suoi predicati o eventi ed esprime l'intero universo». Prosegue spiegando che nulla ci puo accadere se
non pensieri e percezioni, conseguenze di quelli presenti: «Se potessi distinguere chiaramente tutto
cio che mi accade ora, potrei vedere tutto cio che mi accadra mai, e cio avverrebbe anche se tutto fosse
distrutto tranne Dio e me» (G. iv. 440).

(1) Ad es. Reine Vernunft, ed. Hartenstein, 1867, p. 349.

Questa teoria della percezione ha senza dubbio un'apparenza paradossale. Sembra assurdo
supporre che la conoscenza di cio che accade fuori di me sorga in me simultaneamente all'evento
esterno, senza un nesso causale tra i due. Ma alla teoria che oggetti esterni agiscano sulla mente
producendo percezioni si oppongono molte obiezioni. Una e che tale spiegazione non si applica
alla conoscenza delle verita eterne. Non possiamo supporre che la proposizione «due pitt due fa
quattro» agisca sulla mente ogni volta che questa ne e consapevole. Una causa deve essere un
evento, e questa proposizione non e un evento. Dobbiamo quindi ammettere che alcune
conoscenze non sono causate dalla proposizione conosciuta. Se questo € ammesso, non sembra
esserci motivo di negare che ogni conoscenza possa essere causata diversamente. Leibniz, per
quanto ne so, non usa esplicitamente questo argomento, ma la sua insistenza nel primo libro dei
Nuovi Saggi nel dimostrare 1'innatismo delle verita eterne potrebbe collegarsi a tale visione.
Secondo la sua teoria, infatti, ogni conoscenza e innata nello stesso senso delle verita eterne, cioe
scaturisce dalla natura della mente, non dagli oggetti sensibili. Largomento che Leibniz
effettivamente usa e migliore: I'inintelligibilita di qualsiasi azione causale attribuita agli oggetti
sensibili. «Non acconsento», dice Leibniz, «alle nozioni volgari secondo cui le immagini delle cose
sono trasportate dagli organi di senso allanima. Non e concepibile attraverso quale apertura o mezzo di
trasporto queste immagini possano passare dall'organo all'anima» (D. 275; G. vii. 410). Basta
enunciare queste nozioni per vedere quanto siano «volgari». Ma quando Leibniz aggiunge,
d'accordo con i Cartesiani, che «non si puo spiegare come la sostanza immateriale sia affetta dalla
materia» (D. 276; G. vii. 410), usa un argomento che senza dubbio influenzo la sua teoria, ma che
non ha il minimo diritto di impiegare. Poiché sostiene che esistono solo monadi, la percezione, se
causata dall'esterno, sarebbe pur sempre un'azione tra simili, non un'azione della mera materia
sulla mente come suggerisce. La relazione mente-corpo, in realta, € una relazione tra molte
monadi, non tra due sostanze radicalmente diverse.

La critica di Lotze a questa visione

Lotze ha formulato nella sua Metafisica (§§ 63—67) una critica all'indipendenza delle monadi che
mi pare rivelare un radicale fraintendimento delle basi leibniziane. «Non ammiro», afferma (§ 63),
«questa espressione (che le monadi non hanno finestre), perché la trovo del tutto immotivata, e vedo che
esclude bruscamente proprio cio che era ancora in questione». Se Lotze avesse ricordato la serie di
argomenti logici esposti nei Capitoli II-IV precedenti — dimostranti che, se esistono sostanze,
ciascuna dev'essere fonte di tutti i suoi predicati — difficilmente avrebbe fatto tale affermazione.
Se avesse ricordato la propria filosofia — come nel capitolo immediatamente successivo (Libro I,
Cap. VI) deve abbandonare la pluralita delle cose proprio perché l'azione transeunte e



inintelligibile — se avesse ricordato che, nel suo insegnamento, l'unita di una cosa e
essenzialmente I'unita di una serie causale — se avesse avuto presenti queste considerazioni,
avrebbe risparmiato la propria casa di vetro senza avventurarsi a lanciare sassi. E considerando
che per lui una cosa e una singola serie causale, I'assurdita di ammettere l'interazione tra cose
diventa una contraddizione diretta. Lantinomia della causalita — per cui ogni elemento del
presente deve avere il suo effetto, mentre nessun effetto puo essere affermato senza considerare
l'intero presente — € un'antinomia su cui, credo, non fu mai chiaro. Si accontenta di affermare
prima la tesi (quando tratta la pluralita), poi l'antitesi (quando giunge alla sua M, 1'unita). Ma
affermare, come fa, che due serie causali possano interagire € una contraddizione diretta, e anche
se incarnasse un'antinomia reale, non si puo definire assurdo chi la nega. La critica di Lotze a
Leibniz sembra dunque dovuta piu a una sua confusione mentale che a errori in Leibniz. I
monadismo ha fondamenti solidi quanto il monismo, e un monadista deve, con Leibniz,
sostenere l'indipendenza reciproca delle sostanze.

L'armonia prestabilita

Per spiegare come le percezioni forniscano conoscenza delle cose esterne presenti, pur non
essendone causate, Leibniz invento il coronamento concettuale della sua filosofia, il concetto con
cui denoto il suo sistema. Amava definirsi «l'autore del sistema dell'armonia prestabilita». L'armonia
prestabilita e quell'elemento della sua filosofia di cui sembrava piu orgoglioso. Come
l'indipendenza reciproca delle sostanze, fu senza dubbio suggerita dal corso della filosofia
cartesiana. La similitudine degli orologi, con cui la illustro, si trova in Geulincx e altri
occasionalisti contemporanei, persino in Cartesio.'*’' La relazione tra pensiero ed estensione in
Spinoza e molto simile a quella tra due monadi qualsiasi in Leibniz. Il vantaggio che aveva
sull'occasionalismo, e che sfrutto al massimo, era che grazie all'attivita di ogni sostanza poteva
preservare I'armonia di tutte le serie senza l'intervento perpetuo di Dio. Questo vantaggio era gia
assicurato in Spinoza, ma non nell'occasionalismo come quello di Malebranche. Qui si riteneva
che, poiché la materia e essenzialmente passiva, i cambiamenti nella materia corrispondenti a
quelli nella mente dovessero essere effettuati dall'operazione diretta di Dio in ogni caso. In
Leibniz, al contrario, era richiesto un solo miracolo originale per avviare tutti gli orologi (G. IIL
143)—il resto avveniva naturalmente. Possiamo supporre che Leibniz abbia iniziato con il
problema cartesiano dell'armonia tra anima e corpo, trovando nella sua dottrina delle monadi
un'armonia molto pitl ampia che spiegava molto di pit. Larmonia prestabilita, pensa, € provata a
priori: solo tre spiegazioni della relazione anima-corpo sono possibili, e tra questela sua e la
migliore (G. III. 144). Le altre due sono, ovviamente, 'influxus physicus o azione causale diretta, e il
sistema delle cause occasionali, cioe I'azione di Dio sulla materia in occasione di ogni volizione.
Finché si manteneva la passivita perfetta della materia, l'ipotesi di Leibniz era certamente la
migliore. Ma i sistemni di Geulincx e Spinoza, che egli trascura in questo contesto (Geulincx,
infatti, non e mai menzionato e sembra essergli sconosciuto), hanno molti dei vantaggi in questo
problema che egli rivendica come peculiari. E interessante confrontare, ad esempio,
I'enunciazione della Prop. XII, Parte II dell'Etica di Spinoza: «Qualsiasi cosa accada nell'oggetto
dell'idea che costituisce la mente umana deve essere percepita dalla mente umana, o, in altre parole,



un'idea di quella cosa esistera necessariamente nella mente umana. Cioe, se l'oggetto dell'idea che
costituisce la mente umana e un corpo, nulla puo accadere in quel corpo che non sia percepito dalla
mente». Da tale teoria e evidente che Leibniz possa aver tratto molti suggerimenti per la sua
teoria della percezione e dell'armonia prestabilita. E quindi un peccato che non abbia tenuto
maggior conto di questa ipotesi piu affine.

aver rubato questa illustrazione a Geulincx, ma Stein osserva che era cosi comune da essere reperibile in molte altre fonti, senza
richiedere un riconoscimento speciale.

Larmonia prestabilita € una conseguenza immediata della percezione e dell'indipendenza
reciproca delle monadi. «La natura di ogni sostanza semplice, anima o vera monade,» spiega
Leibniz, «essendo tale che il suo stato successivo e una consequenza del precedente; ecco qui la causa
dell'armonia scoperta. Dio deve solo far si che una sostanza semplice diventi, una volta e all'inizio, una
rappresentazione dell'universo secondo il suo punto di vista; poiché da cio solo seque che sara cosi in
perpetuo; e che tutte le sostanze semplici avranno sempre un'armonia tra loro, perché rappresentano
sempre lo stesso universo» (D. 278; G. vii. 412)."” Ogni monade rappresenta costantemente l'intero
universo, quindi gli stati di tutte le monadi in ogni istante corrispondono, poiché ¢ lo stesso
universo che rappresentano. A cio Lotze obietta che alcune monadi potrebbero percorrere la loro
serie di percezioni piu velocemente o piu lentamente di altre (Met. § 66). A questa difficolta, dice,
non ricorda alcuna risposta in Leibniz. Sembra aver dimenticato che Clarke sollevo precisamente
lo stesso punto (G. vii. 387—8) e che Leibniz vi rispose (G. vii. 415 e D. 281). «Se il tempo e maggiore,»
dice, «ci saranno pit stati successivi e simili interposti; e se e minore, ce ne saranno di meno; poiché non
c'e vuoto, né condensazione, né penetrazione (se cosi posso dire) nei tempi, pili che nei luoghi». Cioé,
come la quantita di materia prima e proporzionale all'estensione, cosi il numero di eventi &
proporzionale al tempo. Qualunque cosa si pensi di questa risposta, & evidente che le monadi, se
ognuna rispecchia lo stato attuale dell'universo, necessariamente procedono di pari passo. Forse e
meglio iniziare con la percezione e dedurre I'armonia prestabilita. Se si ammette di avere
percezioni di un mondo esterno, si possono addurre argomenti per mostrare che cio vale anche
per altre sostanze; e da cio segue I'armonia prestabilita.

(3) Cfr. anche G. i. 382-3.

Resta da spiegare, in termini di monadi, la relazione tra anima e corpo, e I'attivita e passivita delle
sostanze. Cio sara tentato nel prossimo capitolo.



Capitolo XII

Anima e Corpo

Le relazioni tra monadi saranno d'ora in poi considerate

Passo ora a un settore completamente nuovo della dottrina delle monadi. Finora abbiamo
considerato singole monadi come unita isolate, ma ora dobbiamo occuparci delle loro relazioni.
Dobbiamo considerare, in effetti, 1o stesso problema che, in un sistema dualistico, sarebbe la
relazione tra mente e materia. La forma speciale di questo problema, solitamente considerata, € la
relazione tra Anima e Corpo. Nel discutere questa relazione, Leibniz introdusse una nuova idea,
quella di passivita. Quest'idea, e vero, era gia implicita nella materia prima, ma li non era relativa,
come nella teoria di anima e corpo, all'attivita di qualche altra monade. Con questa relazione, sia
l'attivita che la passivita acquisiscono nuovi significati. Da questo punto in poi, la filosofia di
Leibniz € meno originale di prima. In effetti & principalmente impegnato ad adattare alla dottrina
delle monadi teorie precedenti (in particolare quella di Spinoza), che, mediante la relazione di
attivita e passivita, diventano disponibili per lui nonostante la negazione dell'azione transeunte.
Quindi dovrebbe essere tracciata una linea netta, penso, tra le parti della filosofia di Leibniz
finora discusse e quelle che, attraverso la passivita, dipendono dall'apparente interazione delle
monadi. Le prime sembrano principalmente originali, mentre le seconde sono in gran parte prese
in prestito, sebbene sempre senza riconoscimento, da Spinoza.

Visioni cartesiane e spinoziane delle relazioni tra Anima e Corpo

Il problema della relazione tra Anima e Corpo occupava molta dell'attenzione dei cartesiani. La
posizione di Cartesio stesso su questa questione, che un'azione diretta della mente sulla materia e
possibile alterando la direzione, se non la quantita, del movimento degli spiriti animali, fu
abbandonata dai suoi seguaci per ottime ragioni. Percepirono che, se mente e materia sono due
sostanze, non si deve supporre che siano capaci di interazione. Cio porto all'Occasionalismo da un
lato—la teoria, cioe, che Dio muove il corpo in occasione delle nostre volizioni—e dall'altro alla
teoria di Spinoza. In quest'ultima teoria, piu affine a quella di Leibniz, mente e corpo non sono
sostanze diverse, ma attributi diversi di una sostanza, le cui modificazioni formano due serie
parallele. La mente e l'idea del corpo, e qualsiasi cambiamento nel corpo & accompagnato, sebbene
senza interazione, da un cambiamento corrispondente nella sua idea, cioé nella mente. Questa
teoria, come quella degli occasionalisti, fu resa impossibile per Leibniz dalla scoperta che
l'essenza della materia non e I'estensione, ma che la materia € necessariamente plurale. Di
conseguenza richiese una nuova teoria di Anima e Corpo, e questa esigenza fu senza dubbio un
motivo principale per la dottrina dell'armonia prestabilita.'” L'uso di questa dottrina nello
spiegare la relazione tra Anima e Corpo e molto ingegnoso. Cerchero ora di esporla.

(1) Nella filosofia di Wolff, 'armonia di tutte le monadi & scomparsa, e rimane solo quella di anima e corpo.



Schema della visione di Leibniz

In breve, la dottrina e la seguente. Poiché non c'e nulla di reale se non le monadi, il corpo e
'apparenza di una collezione infinita di monadi. Ma le monadi differiscono per chiarezza delle
percezioni, e quelle con percezioni piu chiare sono piu attive. Quando un cambiamento in una
monade spiega un cambiamento in un‘altra, la prima e detta attiva, la seconda passiva. Cosi, nel
mio corpo, quella monade che sono io stesso ha percezioni piu chiare di qualsiasi altra, e puo dirsi
dominante nel corpo, poiché, in relazione alle altre monadi, € attiva mentre loro sono passive.

Non c'e vera interazione, ma l'apparenza di essa risulta dall'armonia prestabilita. Cosi I'anima e
una, il corpo e molteplice, e non c'e interazione tra loro. Ma nella misura in cui 'anima ha
percezioni chiare, le ragioni di cio che accade nel corpo si trovano nell'anima; e in questo senso
'anima agisce sul corpo e lo domina. Questo e lo schema della teoria che deve ora essere
esaminato in dettaglio.

Le tre classi di monadi

In primo luogo, esistono tre grandi classi nella gerarchia delle monadi, non nettamente distinte,
ma che si fondono I'una nell'altra. Queste sono le monadi nude, le anime e gli spiriti. Le monadi
nude, chiamate anche forme o entelechie, possiedono il minimo di percezione e desiderio; hanno
qualcosa di analogo alle anime, ma niente che possa essere rigorosamente definito anima. Le
anime si distinguono dalla prima classe per memoria, sentimento e attenzione (D. 190-1; G. vii.
529; D. 220; L. 230; G. vi. 610). Gli animali hanno anime, ma gli uomini hanno spiriti o anime
razionali. Gli spiriti includono una gerarchia infinita di geni e angeli superiori all'uomo, ma non
diversi da lui se non per grado. Sono definiti dall'autocoscienza o appercezione, dalla conoscenza
di Dio e delle verita eterne, e dal possesso di cio che e chiamato ragione. Gli spiriti, a differenza
delle anime, non rispecchiano solo 1'universo delle creature, ma anche Dio. Compongono cosi la
Citta di Dio, in relazione alla quale soltanto Dio possiede propriamente la bonta [G. vi. 621-2 (D.
231; L. 267-8); contrasto G. vi. 169]. Gli spiriti sono inoltre immortali: preservano l'identita morale,
che dipende dalla memoria di sé, mentre le altre monadi sono semplicemente incessanti, cioe
rimangono numericamente identiche senza saperlo.

Attivita e passivita

In relazione alla chiarezza della percezione, le monadi sono dette attive o passive."”’ Possiamo
ancora comunemente parlare di una sostanza che agisce su un'altra, dice Leibniz, quando un
cambiamento nell'una spiega un cambiamento nell'altra (D. 79; L. 317; G. iv. 486). Ma «il dominio e
la subordinazione delle monadi, considerati nelle monadi stesse, consistono solo nei gradi delle loro
perfezioni» (G. ii. 451). «Le modificazioni di una monade sono cause ideali di quelle di unaltra, nella
misura in cui le ragioni appaiono in una monade che indussero Dio, all'inizio, a predisporre
modificazioni nell'altra» (G. ii. 475). E cosi il corpo dipende dalla mente in questo senso, che la
ragione di cio che accade nel corpo si trova nella mente. Nella misura in cui I'anima e perfetta e ha



percezioni chiare, prosegue Leibniz, il corpo le € soggetto; nella misura in cui e imperfetta, e
soggetta al corpo (G. vi. 138)."”’ Dice inoltre che la creatura é detta agire esternamente nella misura
in cui e perfetta, e subire da un'altra nella misura in cui € imperfetta. Lazione e quindi attribuita
dove le percezioni sono distinte, la passione dove sono indistinte. Una creatura e piu perfetta di
un'altra quando contiene cio che rende conto a priori di cio che accade nell'altra, e in questo modo
si dice che agisce su un'altra. Linfluenza di una monade su un'altra e puramente ideale, attraverso
Dio, che prende nota della monade superiore nel regolare le altre [G. vi. 615 (D. 225; L. 245)]. Ogni
sostanza che passa a un grado maggiore di perfezione agisce, e quella che passa a un grado
minore di perfezione subisce. In ogni sostanza che ha percezione, I'azione reca gioia, mentre la
passione reca dolore (G. iv. 441).

(2) Questo senso di attivita non deve essere confuso con quello che ¢ essenziale alla sostanza.

(3) Cfr. Spinoza, Etica, Parte V, Prop. X.

Lattivita che si oppone alla passivita e del tutto distinta da quella che e essenziale alla sostanza.
«Prendendo l'azione in rigore metdfisico,» dice Leibniz (N. E. pp. 218—9; G. v. 195), «come cio che
avviene in una sostanza spontaneamente e dalla sua stessa natura, tutto cio che e propriamente una
sostanza agisce soltanto, poiché tutto le viene da se stessa, dopo Dio, essendo impossibile che una
sostanza creata abbia influenza su un‘altra. Ma prendendo l'azione come esercizio di perfezione, e la
passione come il contrario, c'e azione nelle vere sostanze solo quando la loro percezione (che io concedo
a tutte) si sviluppa e diventa pit distinta, come c'e passione solo quando diventa piu confusa; cosicché
nelle sostanze capaci di piacere e di dolore, ogni azione e un passo verso il piacere, e ogni passione un
passo verso il dolore.»

Perfezione e chiarezza della percezione

In questa teoria, piena di reminiscenze di Spinoza,“’ ci sono due elementi in cio che € attivo, ossia
la perfezione e la chiarezza della percezione. E evidente che Leibniz non confonde questi due
elementi, ma li considera necessariamente connessi. Pensa inoltre, in modo evidente, che il suo
uso copra i casi ordinariamente considerati rispettivamente di azione e passione. Ma queste idee
richiedono una spiegazione, cosi come la frase «rendere conto a priori di cio che accade in unaltra
monade». La spiegazione, credo, ¢ la seguente.

(#) Cfr. ad es. Spinoza, Etica, Libro III, Prop. 1.

Solo gli spiriti sono buoni o cattivi come fini in sé: le monadi nude e le anime sono semplici mezzi
per loro. Ora, negli spiriti, la volonta & sempre determinata dalla ragione del bene,"”’ cioé
perseguiamo cid che giudichiamo essere il migliore possibile. "’ Quindi agiremo sempre
rettamente se giudicheremo sempre rettamente (G. vii. 92)."" Di conseguenza, poiché il giudizio
retto dipende da una percezione chiara, siamo piti 0 meno perfetti a seconda che abbiamo
percezioni pitl 0o meno chiare. Nella volonta, dove siamo ordinariamente detti attivi, il passaggio a
una nuova percezione € percepito come determinato dall'interno, cio che e sempre realmente, e la
nostra percezione e quindi finora chiara. Ma nella sensazione, dove siamo ordinariamente detti



passivi, la nuova percezione appare falsamente provenire dall'esterno, e la nostra percezione e
quindi confusa. Non percepiamo la connessione con la percezione precedente, e siamo finora
imperfetti. L'uso che Leibniz fa delle parole attivo e passivo non e dunque del tutto scollegato
dall'uso popolare, anche se sarebbe imprudente vedere una relazione troppo stretta.

(5) G. iv. 454; v. 171 (N. E. 190-1); F. de C. 62 (D. 182).

(6) E cosi, tra l'altro, che le ragioni sufficienti attuali dell'attuale si distinguono dalle possibili ragioni sufficienti del possibile. Tutte le
ragioni sufficienti attuali sono volizioni o di Dio o di creature libere, e queste sono sempre determinate dalla percezione (vera o falsa)
del bene. Ma sarebbe possibile, non solo per noi, ma anche per Dio, perseguire il male, e allora la percezione del male sarebbe una
ragione sufficiente. Cosi le ragioni sufficienti attuali sono cause finali e implicano un riferimento al bene. Cfr. § 15, supra.

(7) Che questa visione fosse spesso contraddetta da Leibniz (ad es. implicitamente, ib. p. 95) era dovuto solo a ragioni teologiche. Era
'unica visione a cui aveva diritto.

E cosi la frase «contenere cio che rende conto a priori dei cambiamenti in un'altra monade» deve
essere intesa in relazione sia alla perfezione che alla chiarezza della percezione. A causa
dell'armonia prestabilita, i cambiamenti in monadi diverse sono interrelati; ma i cambiamenti
nelle monadi inferiori esistono principalmente per il bene dei cambiamenti correlati negli spiriti.
" Cosi la spiegazione mediante ragione sufficiente, 0 mediante cause finali, di cio che accade in
una monade inferiore, € possibile solo tenendo conto di qualche monade superiore, in cui il
cambiamento correlato € buono. Ma quando questa monade superiore ¢ libera e, a causa di una
percezione confusa, sceglie cio che e realmente cattivo, questa spiegazione mediante cause finali
non regge piu, e la monade superiore e quindi considerata passiva, poiché la ragione finale del suo
cambiamento in peggio non e in se stessa, ma in qualche cambiamento correlato altrove.

(8) per I'incoerenza di Leibniz su questo punto vedi § 124..

Materia prima come elemento in ogni monade

Ci sono, nella teoria sopra esposta, molte lacune evidenti, che lascio senza commento."”’ E pil
importante spiegare la connessione tra passivita e materia prima. Leibniz distingue in un punto
(G. ii. 252) i seguenti cinque termini: « (1) Lentelechia primitiva o anima, (2) la materia prima o
potenza passiva primitiva, (3) la monade composta da queste due, (4) la massa o materia secondaria o
la macchina organica, alla quale concorrono innumerevoli monadi subordinate, (5) la sostanza animale
o corporea, che la monade dominante rende una macchina unica.» Inoltre, la connessione tra anima e
corpo & spiegabile solo mediante la materia prima."”’ Dobbiamo quindi, prima di poter
comprendere la connessione tra anima e corpo, esaminare la natura della materia prima come
elemento in ogni monade e la sua connessione con la materia prima nella Dinamica.

(9) La principale & che non sembra esserci alcuna ragione per cuil'azione in una sostanza dovrebbe corrispondere alla passione
piuttosto che all'azione in un‘altra. Leibniz sembra anzi considerarlo piti 0 meno accidentale quando cio accade; cosi dice (G. iv. 440):
«Puo accadere che un cambiamento che aumenta l'espressione dell'una diminuisca quella dell'altra.»

(10) G. ii. 520, 248; vi. 546 (D. 169).

La materia prima, come elemento in ciascuna monade, e cio la cui ripetizione produce la materia
prima della Dinamica. E anche identificata con la passivita o forza passiva di ciascuna monade,
con la percezione confusa e con la finitezza in generale. Dio potrebbe privare una monade di



materia secunda, cioe dell'insieme di monadi che costituisce il suo corpo; ma non potrebbe privare
una monade di materia prima, senza la quale sarebbe actus purus, cioé Dio stesso (G. ii. 325). E cosi
per mezzo della materia prima che le monadi si distinguono da Dio e vengono rese limitate e
finite; e questo sembra essere il significato di Leibniz nell'affermare che le percezioni confuse
sono cio che implica la materia o I'infinito nel numero (G. iii. 636). Scrivendo ad Arnauld, Leibniz
dice: «Se per materia intendiamo qualcosa di sempre essenziale alla stessa sostanza, potremmo, con
alcuni scolastici, intenderne il potere passivo primitivo di una sostanza, e in questo senso la materia non
sarebbe né estesa né divisibile, benché sarebbe il principio di divisibilita, o di ci0 che, in essa, appartiene
alla sostanza» (G. ii. 120) (1687). Questa €, penso, la prima cosa che egli introduce nella teoria delle
monadi: la materia prima nel senso attribuitole da «alcuni scolastici», con il carattere tentativo di
una nuova idea. Ma a questo senso egli aderisce sempre in seguito. La materia prima, dice, non e
estesa, ma é cid che l'estensione presuppone. E il potere passivo che, con I'entelechia o potere
attivo, completa la monade e aderisce sempre alla propria monade.'”’ Le sostanze hanno materia
metafisica o potere passivo nella misura in cui esprimono qualcosa confusamente; hanno potere
attivo nella misura in cui esprimono qualcosa distintamente (N. E. 720; G. vii. 322). Le monadi
sono soggette a passioni e quindi non sono forze pure; sono i fondamenti non solo delle azioni,
ma anche delle resistenze o passibilita, e le loro passioni risiedono nelle percezioni confuse (G. iii.
636). Poiché la sostanza agisce quanto piu puo, a meno che non sia ostacolata; e non e ostacolata
naturalmente se non dall'interno. Quando si dice che una monade € ostacolata da un'altra, cio
deve essere compreso come la rappresentazione di quell'altra in sé stessa (G. ii. 516). Inoltre non e
assurdo, pensa Leibniz, che la resistenza in una sostanza non faccia altro che impedire la propria
attivita; abbiamo bisogno, dice, di un principio di limitazione nelle cose limitate, come dell'azione
negli agenti (ib. 257).

(11) G. ii. 306; cfr. anche G. iv. 511 (D. 120).

L.a materia prima come fonte di finitezza, pluralita e materia

Diverse cose sono interessanti e degne di nota in questa teoria della materia prima. In primo
luogo, € istruttivo osservare la differenza tra la spiegazione della limitazione di Leibniz e quella di
Spinoza. «Quella cosa e detta finita nel suo genere,» dice Spinoza (Eth. i. Def. 2), «che puo essere
limitata da un'altra cosa della stessa natura.» Cosi la finitezza consiste in una relazione con
qualcos'altro, e il finito non e autosussistente. Ma la materia prima di Leibniz non e nulla di
relativo, bensi parte della natura di ciascuna monade. Ciascuna monade € limitata, non da
qualcosa d'altro, ma da sé stessa;'”’ e cosi Dio non € la somma delle monadi finite, ma qualcosa di
radicalmente diverso nella sua natura. Connesso a questo punto e il modo in cui la passivita
implica la materia e l'infinito nel numero (G. III. 636). C'e un solo modo di percepire il mondo
chiaramente, cioé il modo in cui Dio lo percepisce, dw.z. come e realmente. Ma ci sono infiniti
modi di percepirlo confusamente. Cosi 'Identita degli Indiscernibili permette solo un Dio ed e
compatibile con molte altre sostanze solo se queste hanno tutte percezioni pitt 0 meno confuse. E
poiché la materia e la percezione confusa di una pluralita infinita di monadi, la materia
presuppone doppiamente la materia prima, cioe come fonte della pluralita e nuovamente come



ragione per cui la pluralita e percepita come materia. E questo ci porta alla relazione tra la materia
prima in ciascuna monade e la materia prima nella Dinamica. I due elementi nella definizione
dinamica - impenetrabilita e inerzia - corrispondono rispettivamente, penso (sebbene sia solo
un'inferenza), al fatto che le monadi differiscono per punto di vista e al fatto che la passivita causa
una resistenza a una nuova percezione nella monade. Entrambi sono inclusi nella percezione
confusa. Dio, che solo vede perfettamente chiaro, non ha punto di vista - lo spazio, per Lui, e
come nella Geometria, senza alcun qui o [i. Tutti i punti sono simili nella loro relazione con Dio (G.
iv. 439; ii. 438), e 1o stesso deve valere per le parti del tempo. Cosi il punto di vista € parte della
percezione confusa e quindi della materia prima; e la differenza di punti di vista € la fonte
dell'impenetrabilita. Analogamente, a causa della passivita o indistintezza della percezione, una
data percezione non da origine alla percezione che risulterebbe se la stessa cosa fosse percepita
piu chiaramente; e questo, possiamo supporre, ¢ la fonte dell'inerzia. C'é tuttavia una differenza
tra l'uso dinamico di materia prima e 1'uso nella teoria delle monadi, cioe che nella Dinamica la
parola e solitamente applicata a un'estensione finita, risultante da un numero infinito di monadi,
mentre nella teoria delle monadi e applicata alla qualita corrispondente di ciascuna monade, dw.z.
a quella qualita la cui ripetizione € necessaria per produrre estensione.

(12) Cfr. Erdmann, Grundriss der Geschichte der Philosophie, 3a ed. Berlino, 1878, Vol. II, p. 150. In un documento molto interessante,
completamente spinoziano e appartenente probabilmente al periodo tra il 1676 e il 1680, Leibniz da effettivamente come propria la
definizione di finitezza di Spinoza: «Il finito implica la negazione di qualcosa della sua stessa specie» (G. VII. 196). Osserva tuttavia che
questa definizione sembra inapplicabile ai discreti.

E dell'interconnessione delle monadi

La connessione tra percezione confusa e punto di vista spiega anche alcuni detti piuttosto
complessi sull'interconnessione delle monadi. «Se ci fossero solo spiriti,» afferma Leibniz,
«sarebbero privi della connessione necessaria, senza l'ordine dei tempi e dei luoghi. Questo ordine esige
materia, movimento e le sue leggi» (G. vi. 172). Solo Dio e al di sopra di ogni materia; creature libere
dalla materia sarebbero disertori dall'ordine generale e distaccati dalla concatenazione universale
(D. 169; G. vi. 546). Leibniz si pronuncia inoltre contro l'idea che gli angeli siano spiriti
disincarnati. Rimuoverli dai corpi e dal luogo, sostiene, significa estrometterli dalla connessione e
dall'ordine universale del mondo, costituito da relazioni con tempo e spazio (G. ii. 324). Tutte
queste affermazioni sembrano spiegate dal fatto che i luoghi derivano da punti di vista, e i punti
di vista implicano percezione confusa o materia prima. Cio0, a sua volta, e strettamente connesso
alla dottrina della percezione inconscia, che Leibniz difese con successo contro Locke. Mantenere
che rispecchiamo l'intero universo fu possibile solo grazie all'ampio utilizzo di questa dottrina.
Leibniz porto anzi la dottrina al punto di affermare che ogni percezione di cui siamo consapevoli
e composta da un numero infinito di percezioni impercettibili (N. E. 116—8: G. v. 105—7). Una volta
dedusse persino l'infinita delle monadi da questa sola considerazione. Nelle nostre percezioni,
dice, per quanto distinte possano essere, ve ne sono di confuse a qualsiasi grado di piccolezza, e a
queste, come a quelle pit ampie e distinte, corrisponderanno monadi (G. ii. 460-1).

Due teorie su anima e corpo in Leibniz



Possiamo ora tentare di comprendere la connessione tra anima e corpo. Qui, credo, vi sono due
teorie incoerenti, entrambe presenti in Leibniz. Cio ha causato divisione tra i commentatori:
alcuni insistono su una come unica teoria, altri sull'altra. Non avendo trovato modo di conciliare
tutte le affermazioni di Leibniz in materia, esporro prima la teoria che mi sembra coerente con il
resto della sua filosofia, per poi passare alla seconda, mostrando perché non sia conciliabile con le
altre sue vedute e come egli vi sia stato condotto. La prima teoria € stata sostenuta da Erdmann, la
seconda da Kuno Fischer, nelle cui opere gli argomenti sono trattati ampiamente.

Prima teoria

Per cominciare, dobbiamo distinguere un corpo organico da una mera massa. Un corpo organico
ha una monade dominante, in relazione alla quale acquisisce una certa unita. E riguardo alla
natura e al grado di questa unita che le due teorie divergono. Un corpo inorganico non ha una
simile monade dominante unica, ma € un mero aggregato.'”’ Ma ogni monade appartiene a
qualche corpo organico, sia come monade dominante che subordinata. ™’ Ogni corpo organico &
composto da un numero infinito di corpi organici piu piccoli, i pit piccoli dei quali occupano solo
un punto fisico. Una macchina naturale, dice Leibniz, ¢ una macchina anche nelle sue parti piu
piccole percepibili [G. vi. 599 (D. 209; L. 408); G. ii. 100; iv. 492]. Nella prima teoria, la monade
dominante domina nel senso che rappresenta piu chiaramente cio che le altre monadi
rappresentano in modo molto confuso. In accordo con le affezioni del corpo, la monade
dominante rappresenta, come centro, le cose esterne a sé [G. vi. 598 (D. 209; L. 407)]. Leibniz non e
molto preciso sul significato di dominio, ma il seguente sembra essere il suo intendimento. Ogni
monade percepisce piu chiaramente cio che accade nella sua vicinanza che non a distanza [G. ii.
74; G. vi. 599 (D. 210; L. 409)]. Se dunque in un certo volume vi € una monade con percezioni molto
piu chiare delle altre, questa monade puo percepire tutto cio che accade in quel volume pit
chiaramente di qualsiasi altra al suo interno. E in questo senso puo dominare su tutte le monadi
nella sua immediata vicinanza.

(13) G, vi. 539 (D. 163); G. v. 309 (N. H. 362); G. ii. 75, 100.
(14) G, ii. 118, 135; iii. 356; Vii. 502.

Ma non dobbiamo supporre che le monadi che compongono il corpo organico siano sempre le
stesse. Non vi € una porzione di materia, cioe di esseri viventi inferiori, appropriata per sempre
all'anima, poiché i corpi sono in flusso perpetuo. Lanima cambia il proprio corpo, ma sempre
gradualmente [G. vi. 619 (D. 229; L. 258)]. Non possiamo quindi essere certi che la piu piccola
particella di materia (cioe materia secondaria) ricevuta alla nascita rimanga nel nostro corpo. Ma
lo stesso animale o macchina sussiste in un certo senso [G. vi. 543 (D. 167)]; persiste, per dirla con
Leibniz, specificamente ma non individualmente [G. v. 214 (N. E. 240)]. Certi organi rimangono,
almeno per sostituzione equivalente, come un fiume rimane lo stesso benché la sua materia
cambi (G. iv. 529). Questa e semplicemente la visione scientifica ordinaria, secondo cui il corpo
rimane dello stesso tipo, benché non composto della stessa materia. Il corpo consiste dunque solo
di quelle monadi inferiori i cui punti di vista, in un dato momento, sono cosi vicini a quello della
monade dominante da percepire tutto meno chiaramente di lei, poiché ogni monade percepisce



piu chiaramente cio che € nella propria vicinanza. Corpo e anima non formano insieme una
sostanza unica (G. vi. 595), e non interagiscono neppure. «I corpi agiscono come se (cio che e
impossibile) non ci fossero anime, e le anime agiscono come se non ci fossero corpi, ed entrambi
agiscono come se l'una influenzasse l'altro» [G. vi. 621 (D. 230; L. 264)]. La massa organizzata, entro
cui e il punto di vista dell'anima, e pronta ad agire da sé, nel momento in cui 'anima lo vuole.
Questo, dice Leibniz, produce la cosiddetta unione di anima e corpo [G. iv. 484 (D. 78; L. 314)].
Anima e corpo non interagiscono, ma solo concordano: I'una agisce liberamente secondo le regole
delle cause finali, 1'altro agisce meccanicamente secondo le leggi delle cause efficienti. Ma cid non
sminuisce la liberta dell'anima. Ogni agente che agisce secondo cause finali e libero. Dio,
prevedendo cio che la causa libera avrebbe fatto, regolo la macchina per accordarsi con essa [G.
vii. 412 (D. 278)].

Questa, dunque, € la prima teoria su anima e corpo. Un corpo organico € una collezione di monadi
mutevoli, che acquisisce unita essendo sempre soggetta a una stessa monade dominante. Questa
soggezione consiste sia nelle percezioni piu chiare della monade dominante, sia nel fatto che le
cause finali, che governano tutti gli eventi, hanno riferimento, per quanto riguarda il corpo, sia
alla monade dominante, sia a qualche monade esterna al corpo, sia alla «perfezione metafisica» e
all'«ordine delle cose». Un corpo dominato da uno spirito consiste d'innumerevoli corpi organici
pil piccoli, ma esso stesso, apparentemente, non fa parte di alcun corpo organico piu grande. La
materia secondaria, 0 massa, consiste in una collezione di corpi organici non unificati da una
monade dominante unica. Vi sono tuttavia molti elementi in Leibniz incoerenti con questa teoria
semplice. A questi dobbiamo ora volgere la nostra attenzione.

Seconda teoria

Sebbene tutto quanto esposto nella teoria precedente sia riscontrabile in Leibniz, vi sono molti
altri passaggi, su cui non ho detto nulla, che conducono a una teoria totalmente diversa. Questa
teoria va respinta, credo, perché del tutto incoerente con la filosofia generale di Leibniz. Ma e
necessario dire qualcosa al riguardo, specialmente perché e stata sostenuta, con costante
riferimento alle fonti, da un recente commentatore, Dillmann.”’

(15) Eine neue Darstellung der Leibnizischen Monadenlehre auf Grund der Quellen. Leipzig, 1891.

In quest'altra teoria, mente e corpo insieme formano una sostanza unica, dotata di vera unita. La
mente fa del corpo un unum per se, anziché un mero aggregato. Contro questa visione, abbiamo
affermazioni perfettamente definite, come la seguente (D. 177; . de C. pp. 32, 34): «La sostanza
corporea ha un‘anima e un corpo organico, cioé una massa composta da altre sostanze. E vero che la
stessa sostanza pensa e ha una massa estesa unita a sé, ma non consiste di questa massa, poiché tutto
Cio puo esserle tolto senza alterare la sostanza.» Ciononostante, in altri passi, Leibniz parla come se
anima e corpo formassero una sostanza unica.

«Lentelechia,» afferma, «é o un'anima o qualcosa di analogo a un‘anima, e attua sempre naturalmente
un corpo organico, il quale, preso di per sé, separato dall‘anima, non e una sostanza singola ma un
aggregato di piu, in una parola, una macchina naturale» (G. iv. 395—6; N. E. 701) (1702). Prosegue:



«0Ogni monade creata e dotata di un corpo organico» (G. vii. 502), «i principi vitali appartengono solo
ai corpi organici» [G. vi. 539 (D. 163)], e ancora: «Ci sono tante entelechie quanti corpi organici» (G. ii.
368). E evidente che non ogni monade pud avere un corpo organico, se questo consiste di altre
monadi subordinate. E vi sono molte ragioni piu dirette a sostegno della tesi che corpo e anima
insieme formino una sostanza unica. «I corpi che sono un unum per se, come l'uomo,» dice Leibniz,
«sono sostanze e possiedono forme sostanziali» (G. iv. 459) (gen. 1686). Leibniz parla sempre come se
la presenza dell'anima impedisse al corpo di essere un mero aggregato: suggerisce che il corpo
senza l'anima sia un mero aggregato, ma con essa, acquisisca una vera unita. «Il numero di sostanze
semplici,» afferma, «in qualsiasi massa, per quanto piccola, ¢ infinito; poiché oltre all'anima, che
costituisce l'unita reale dell'animale, il corpo della pecora, ad esempio, e attualmente diviso, cioe e un
assemblaggio di animali o piante invisibili, similmente compositi eccetto cio che costituisce la loro unita
reale; e sebbene cio proceda all'infinito, e evidente che tutto alla fine dipende da queste unita, il resto, o i
risultati, essendo solo fenomeni ben fondati» (G. iv. 492). Questa tendenza raggiunge l'estremo in
una teoria che ha dato molti grattacapi ai commentatori, ma in realta non e piu incoerente con il
sistema di Leibniz di molti altri passaggi—mi riferisco alla dottrina del vinculum substantiale.

Il vinculum substantiale

Questa dottrina e sviluppata nelle lettere a Des Bosses e nasce dal tentativo di Leibniz di
conciliare la sua filosofia con il dogma della transustanziazione. E necessario trovare un senso in
cui il Corpo di Cristo sia una sostanza unica. Leibniz ammette dapprima «una certa unione
metafisica reale tra anima e corpo organico» (G. ii. 371), ammissione gia fatta a Tournemine (G. vi.
595), ma Des Bosses lo persuade che cio non e sufficiente per 'ortodossia cattolica. Suggerisce
allora, come prospettiva che non accetta ma che potrebbe aiutare un buon cattolico, I'ipotesi di un
vincolo sostanziale (G. ii. 435). «Se la sostanza corporea,» dice, «e qualcosa di reale oltre le monadi,
come una linea e ritenuta qualcosa oltre i suoi punti, dovremo dire che la sostanza corporea consiste in
una certa unione, o piuttosto in qualcosa di reale che unisce, aggiunto da Dio alle monadi; che da una
certa unione della potenza passiva delle monadi risulta la materia prima, cioe cio che e richiesto
dall'estensione e dall'antitipia, o diffusione e resistenza; ma che dall'unione delle entelechie delle monadi
sorge una forma sostanziale, la quale pero puo cosi nascere ed estinguersi, e si estingue quando
quell'unione cessa, a meno che Dio non la conservi miracolosamente. Ma tale forma non sara un‘anima,
che & una sostanza semplice e indivisibile.» "’ Questo vinculum substantiale & affermato utile solo «se
la fede ci conduce alle sostanze corporee» (ib.). E piu tardi aggiunge (ib. p. 458): «E questo sembra cio
che dovrebbe essere detto da persone del vostro modo di pensare (secundum vestros), riguardo al
mutamento dell'intera sostanza di un corpo nell'intera sostanza di un altro corpo, che tuttavia conserva
la sua natura precedente.» Il vinculum substantiale differisce dall'unione reale di anima e corpo—
che Leibniz ammette anche altrove—per il fatto che le monadi non sono aggiunte come totalita
per formare una somma con vera unita, ma sono scisse in materia prima ed entelechia prima
dell'aggiunta. Cosi la somma degli elementi costitutivi della materia prima da una massa passiva
estesa, mentre la somma delle entelechie da una forma sostanziale che anima la massa. C'e un
vinculum substantiate per ogni corpo organico, cioe uno corrispondente a ogni monade dominante
(G. ii. 481, 486, 496). Leibniz e poi condotto da Des Bosses ad ammettere che questo vincolo



sostanziale deve, per essere teologicamente utile, essere imperituro come I'anima individuale (G.
ii. 481). Nelle lettere successive, la dottrina e solitamente presupposta come base di discussione e
impiegata per stabilire una materia reale e un continuo reale. Ma Leibniz stesso non afferma mai
di credervi. Era estremamente ansioso di persuadere i cattolici che potessero, senza eresia,
credere nella sua dottrina delle monadi. Cosi il vinculum substantiale é piuttosto la concessione di
un diplomatico che il credo di un filosofo (cf. G. ii. 499).

(16) Cfr. lo schema di tutte le entita, G. ii. 506.

La seconda teoria da respingere

Sembra non impossibile che altre osservazioni di Leibniz, per quanto incoerenti con la prima
teoria del corpo, siano anch’esse dovute a influenze teologiche. Il problema della Presenza Reale
occupo Leibniz fin dal tempo in cui era al servizio dell’Arcivescovo di Magonza e costitui uno dei
suoi motivi per negare che I'essenza della materia fosse l'estensione. Nei suoi primi resoconti del
sistema, pensati per il fervente e proselitista Arnauld, si trovano suggerimenti simili. «Il corpo di
per sé» dice Leibniz, «separato dall'anima, ha solo un'unita di aggregazione» (G. ii. 100); e cio
sembra implicare che con I'anima il corpo abbia un'unita reale. Afferma inoltre che il corpo,
separato dall'anima, non e propriamente una sostanza ma un aggregato, come un mucchio di
pietre (ib. 75). E quando Arnauld obietta alla nuova filosofia che I'anima unita alla materia non
forma un'unita, poiché da solo una denominazione estrinseca, Leibniz replica che la materia
appartiene alla sostanza animata, che & veramente un unico essere; e la materia presa solo come
massa e solo un fenomeno ben fondato, come spazio e tempo (ib. 118). Cio potrebbe essere inteso,
nella prima parte, come riferito alla materia prima, ma il passo seguente e piu difficile. «Coloro che
non ammettono,» dice, «che ci siano anime nelle bestie e forme sostanziali altrove, possono comunque
approvare il modo in cui spiego l'unione di mente e corpo, e tutto cio che dico sulla vera sostanza; ma
resta loro da salvare, come meglio possono, senza tali forme e senza nulla che abbia una vera unita, sia
mediante punti, sia, se lo preferiscono, mediante atomi, la realta della materia e delle sostanze
corporee» (G. ii. 127). Aggiunge che se non ci sono sostanze corporee come egli intende, allora i
corpi sono solo veri fenomeni, come 1'arcobaleno. Poiché la materia e attualmente divisa
all'infinito, non raggiungeremo mai un essere vero, se non quando troviamo macchine animate,
la cui anima o forma sostanziale costituisce un'unita sostanziale indipendente dalla mera
contiguita. E se non ce ne sono, conclude, allora 'uomo e I'unica cosa sostanziale nel mondo
visibile (G. ii. 77). Tutte queste affermazioni implicano che anima e corpo insieme siano
veramente uno, sebbene il corpo da solo, per quanto reale, sia molteplice. Nelle lettere ad Arnauld,
cio potrebbe essere attribuito alla rozzezza di una nuova filosofia, ma, come abbiamo visto, ci
sono molte espressioni successive di tipo simile. E la dottrina che, discutendo la relazione delle
monadi con lo spazio (§ 71.), abbiamo trovato inevitabile, cioe che I'anima e presente in un
volume, non in un mero punto, va associata a questa visione. Lanima con la sua presenza informa
l'intero corpo e lo rende uno, sebbene altre anime subordinate siano presenti in varie parti del
corpo e rendano ciascuna di tali parti un'unita.'”’ Inoltre, per Leibniz, lo spazio € un plenum, ma
non e composto di punti matematici. Dobbiamo quindi supporre che ogni monade occupi almeno



un punto fisico. Un tale punto fisico potrebbe essere chiamato corpo organico e spiegherebbe
come tutte le monadi abbiano un corpo organico. Il corpo organico di una monade che non
domina sarebbe, di per sé, un fenomeno puro e in nessun senso un aggregato. E impossibile,
tuttavia, liberare questa visione da incoerenze. A cio possono aver contribuito due cause: una il
desiderio teologico di salvare la realta dei corpi, "' 1'altra un'occasionale confusione tra materia
primaria, come elemento in ogni monade, e materia primaria come estesa, o persino con la
materia secondaria. Quest'ultima puo essere stata una causa parziale nelle lettere ad Arnauld; in
quelle a Des Bosses, la prima deve aver agito da sola, poiché le distinzioni tra i vari tipi di materia

(19)

sono tracciate pitl chiaramente che altrove.

(17) Cfr. quanto segue (G. ii. 474): «Ci si chiede se I'anima di un verme esistente nel corpo di un uomo sia una parte sostanziale del corpo

umano, o piuttosto, come preferirei dire, un semplice requisito, e qualcosa di non metafisicamente necessario, ma richiesto solo nel corso della
natura.»

(18) Cosi in un passo Leibniz conferma le sue argomentazioni con la nota: «Inoltre I'ultimo Concilio Lateranense dichiara che l'anima é
veracemente la forma sostanziale del nostro corpo» (G. IL 75).

(19) Vedi ad es. G. ii. 368, 370, 371.

Potrebbe esserci una teoria che spieghi meglio queste apparenti incongruenze, ma non sono
riuscito a trovarne alcuna. La mia teoria coincide sostanzialmente con quella di Erdmann, al quale
posso rimandare per ulteriori approfondimenti.

Preformazione

Poche parole sembrano necessarie sulla Preformazione, la teoria con cui Leibniz spiegava la
generazione. Poiché ogni monade e eterna, la monade che io stesso sono deve essere esistita
precedentemente. Leibniz sostiene che essa formava una delle monadi costitutive del corpo del
padre o della madre (G. III. 565). Prima del concepimento, egli ritiene, era 0 una mera monade
sensitiva, o in ogni caso possedeva solo una ragione elementare. Quest'ultima opinione ha il
vantaggio di consentirci di fare a meno dei miracoli. Nella prima ipotesi, poiché una monade
sensitiva non puo diventare naturalmente razionale, dobbiamo supporre che la generazione
implichi un miracolo. Leibniz non sa decidere tra queste alternative, anzi entrambe si trovano
nella Théodicée'™’ (G. vi. 152, 352). Sembrerebbe che l'alternativa miracolosa sia la migliore, perché
Leibniz desidera sostenere che gli esseri umani non possono naturalmente, dopo la morte,
regredire al livello di semplici monadi sensitive; ma se le monadi possono diventare naturalmente
razionali, non sembra esserci motivo per cui non possano cessare naturalmente di esserlo.
Leibniz sostenne la sua teoria della preformazione riferendosi all'embriologia microscopica del
suo tempo. E tuttavia evidente che non riusciva a spiegare I'influenza paritaria di entrambi i
genitori. Quando questo viene preso in considerazione, perdiamo la semplicita della singola
monade dominante, ma otteniamo una teoria straordinariamente simile alla continuita del
plasma germinale di Weissmann. Qualche anno fa, quindi, avremmo potuto citare Leibniz come
anticipatore degli ultimi risultati della scienza moderna; ma dopo il declino di Weissmann,
dobbiamo negarci questo piacere.

(20) Un fatto che, tra l'altro, supporta l'asserzione di Stein che le parti furono scritte in tempi molto diversi: v. Leibniz und Spinoza,
Berlino, 1890, p. 275 e segg.






Capitolo XIII

Percezione Confusa e Inconscia

Due tipi di differenze tra monadi

Abbiamo visto che ci sono due aspetti in cui le monadi differiscono. Differiscono per punto di vista
e differiscono per chiarezza della percezione. Il primo di questi cambia continuamente: la realta
sottostante al fenomeno del movimento e il cambiamento del punto di vista. Questa mi sembra,
per lo meno, I'unica interpretazione possibile, sebbene Leibniz non dichiari mai esplicitamente
questa affermazione. In questo modo dovremmo poter interpretare la differenza tra movimento
assoluto e relativo. La monade che cambia il proprio punto di vista ha movimento assoluto,
mentre un'altra che percepisce questo cambiamento ha solo un cambiamento relativo della
situazione. "’ Questa visione implica nuovamente la controparte oggettiva dello spazio, che
abbiamo visto essere inevitabile.

(1) Cfr., su questo argomento, G. ii. 92 e iv. 513.

Il punto di vista, come abbiamo visto, dipende dalla percezione confusa, ma non da diversi gradi
di confusione. Per quanto riguarda il grado di confusione, dobbiamo anche supporre possibile un
cambiamento. Lasciando da parte il possibile cambiamento miracoloso nel concepimento, Leibniz
difficilmente poteva sostenere che i bambini abbiano percezioni chiare quanto gli adulti. E
afferma che la morte, pur non potendo distruggere completamente la memoria, confonde le
nostre percezioni [G. vii. 531; (D. 193)]. Questa e anche la sua spiegazione del sonno. Sostiene,
contro Locke, che I'anima pensa sempre, ma confessa che non € sempre consapevole del pensiero.
Non siamo mai senza percezioni, dice, ma spesso senza appercezioni, cioe quando non abbiamo
percezioni distinte (N. E. p. 166; G. v. 148). Pensare € l'attivita propria dell'anima, e una sostanza
una volta in azione lo sara sempre (G. v. 101; N. E. 111). Se la sua attivita cessasse, anche la sostanza,
come abbiamo visto, cesserebbe, e al risveglio non saremmo numericamente identici a quando ci
addormentammo.

Stati mentali inconsci

Questo ci porta a un progresso molto importante compiuto da Leibniz nella Psicologia. Locke
pensava che non potesse esserci nulla nella mente di cui la mente non fosse cosciente. Leibniz
sottolineo 1'assoluta necessita degli stati mentali inconsci. Distinse tra percezione, che consiste
semplicemente nell'essere coscienti di qualcosa, e appercezione, che consiste nell'autocoscienza,
cioe nell'essere consapevoli della percezione [G. v. 46 (N. E. 47; L. 370); G. vi. 600 (D. 211; L. 411)].
Una percezione inconscia e uno stato di coscienza, ma e inconscia nel senso che non ne siamo
consapevoli, di essa, sebbene in essa siamo consapevoli di qualcos’altro. Quanto siano importanti
queste percezioni inconsce appare dall'Introduzione ai Nuovi Saggi. E in conseguenza di esse che



«il presente e gravido del futuro e carico del passato, che tutte le cose cospirano, e che, nella minima
delle sostanze, occhi penetranti come quelli di Dio potrebbero leggere l'intero corso delle cose
nell'universo» (N. E. 48; L. 373; G. v. 48). Esse preservano anche l'identita dell'individuo e spiegano
'armonia prestabilita; prevengono un'indifferenza di equilibrio (ib.), ed € in virtu di esse che
nessuna cosa e perfettamente uguale a un‘altra (G. v. 49; N. E. 51; L. 377).

A favore degli stati mentali inconsci Leibniz ha diversi argomenti, alcuni molto convincenti, altri,
credo, basati su confusioni. Largomento di Locke, dice, che non possiamo sapere nulla di cui non
siamo consapevoli di sapere, prova troppo, perché allora non sappiamo nulla che non stiamo
effettivamente pensando (G. v. 80; N. E. 84). Di nuovo, e questo e I'argomento piu conclusivo, «¢
impossibile per noi riflettere sempre espressamente su tutti i nostri pensieri; altrimenti la mente
rifletterebbe su ogni riflessione all'infinito, senza mai poter passare a un nuovo pensiero. Ad esempio, nel
percepire qualche presente sensazione, dovrei sempre pensare che io penso ad essa, e poi pensare che io
penso di pensare ad essa, e cosi all'infinito» (G. v. 108; N. E. 118—9). Un altro argomento meno
conclusivo e che tutte le impressioni hanno il loro effetto, e il percepibile deve essere composto di
parti impercettibili [G. v. 24, 105, 107 (N. E. 25, 116, 118)]; donde si suppone che seguirebbe che le
percezioni finite, come i loro oggetti, devono essere infinitamente divisibili, e quindi composte di
parti di cui non siamo consci. Leibniz, infatti, identifico quattro cose apparentemente diverse: (1)
percezione inconscia, (2) percezione confusa, (3) percezione minuta, e (4) disposizione psichica.
Di queste quattro, la prima e provata dalla regressione infinita risultante dall'autocoscienza ed e
necessaria per sostenere che pensiamo sempre e rispecchiamo sempre l'intero universo. La
seconda e necessaria per spiegare la percezione sensoriale e, come abbiamo visto, per le
differenze tra le diverse monadi. La terza consegue dall'argomento che una percezione, supposta
finita, ha tante parti quanto il suo oggetto, e poiché il suo oggetto puo essere l'intero universo, il
numero delle sue parti puo essere infinito. La quarta € necessaria per spiegare il senso in cui le
verita sono innate — un senso, per inciso, molto simile a quello in cui I'a priori di Kant e nella
mente. Tutte e quattro sembrano essere state ugualmente negate da Locke e affermate da Leibniz.
Vale quindi la pena di indagare le loro connessioni.

Percezioni confuse e minute

Sembra evidente che la percezione inconscia sia la pit fondamentale, e che le altre derivino da
essa quando sia ammessa. Una percezione confusa, potremmo dire, € tale che non siamo
separatamente consapevoli di tutte le sue parti. La conoscenza e confusa, nella terminologia di
Leibniz, quando non posso enumerare separatamente i contrassegni necessari per distinguere la
cosa conosciuta da altre cose (G. iv. 422; D. 27). E cosi, nella percezione confusa, sebbene possa
essere consapevole di alcuni elementi della mia percezione, non sono consapevole di tutti (ad es.
G. Vv, 109; N. E. 120); poiché la percezione si suppone complessa quanto il suo oggetto, e quindi, se
fossi consapevole di tutti gli elementi della mia percezione, potrei distinguere completamente
l'oggetto da altri oggetti diversi. Le parti che non distinguo sono minime. "’ Inoltre, riguardo alle
percezioni minime, Leibniz sostiene, con la moderna psicofisica, che una percezione deve
raggiungere una certa magnitudine prima che ne diventiamo consapevoli, e cosi percezioni



sufficientemente minime sono necessariamente inconsce. Le disposizioni psichiche, infine, sono
un nome per qualcosa che deve essere assunto da chiunque sostenga che ogni mente abbia una
natura definita e non sia una tabula rasa lockiana; ma il nome di per sé non € una spiegazione,
cosa che la teoria di Leibniz intende fornire. Locke aveva negato che alcuna verita fosse innata,
poiché tutto cio che conosciamo e stato appreso. Leibniz, in risposta, non mostra stupore, come
Shelley su Magdalen Bridge, che i bambini dimentichino cosi presto. Ma dice che le verita innate
sono sempre nella mente, ma sono solo elicitare, cioe rese oggetti di appercezione, da esperienza
ed educazione. I sensi, afferma, forniscono il materiale per la riflessione; non penseremmo al
pensiero, se non pensassimo a qualcos'altro, cioe alle cose particolari fornite dai sensi (G. v. 197; N.
E. 220). Potrebbero, ammette, esserci verita innate nell'anima che I'anima non conosce mai; ma
finché non le conosce, non puo sapere che furono sempre presenti (G. v. 75; N. E. 80). Ciog, la
mente percepisce queste verita ma non e consapevole di percepirle. Questa & una spiegazione
della vaga idea di disposizioni psichiche mediante la percezione inconscia. Leibniz spiega che
quando dice che le verita sono innate, non intende semplicemente che la mente abbia la facolta di
conoscerle, ma che ha la facolta di trovarle in sé stessa (G. v. 70; N. E. 74—5)."”’ Tutto cio che
conosciamo si sviluppa dalla nostra stessa natura, cioe e ottenuto per riflessione, rendendo
coscienti le percezioni che prima erano inconsce. Cosi tutto in definitiva dipende dalla percezione
inconscia, la cui possibilita fu negata da Locke e la cui necessita fu dimostrata da Leibniz.

(2) Cfr. G. iv. 574: «In fondo i pensieri confusi non sono altro che una moltitudine di pensieri che in sé sono simili a quelli distinti, ma sono cosi
piccoli che ciascuno separatamente non suscita la nostra attenzione e non ci induce a distinguerlo.»

(3) Non si pu0 negare, tuttavia, che sia nel resto di questo passaggio che altrove, egli ricada nella spiegazione delle verita come
disposizioni psichiche [ad es. G. v. 79,97 (N. E. 84,105)].

Al contempo, sembrerebbe che percezioni minime e inconsce siano, in fin dei conti, quasi
sinonimi, e che percezioni confuse siano quelle che contengono parti minime o inconsce. Per
cominciare, non tutte le conoscenze sono confuse. La conoscenza di una verita necessaria e
distinta e indivisibile—se la possediamo, non e confusa. E in qualsiasi percezione complessa data,
se una parte e chiaramente conosciuta, quella parte puo essere separata dal resto, che da solo e
propriamente confuso. Poiché le nostre percezioni sono sempre parzialmente corrette, la parte
corretta puo essere astratta come percezione distinta, e solo il resto sara confuso. Ad esempio,
nella percezione della materia, poiché vi & realmente pluralita, non e nella pluralita che la nostra
concezione e confusa. La confusione risiede nell'apparente continuita delle parti, e cio e dovuto
alla loro esiguita. E in tutte le illustrazioni preferite di Leibniz sulla percezione confusa—ad es. il
fragore del mare, composto dai rumori delle singole onde—egli insiste sempre sull'esiguita dei
costituenti. Cosi sembra che possiamo identificare percezione minima e inconscia. Cio, tuttavia,
creerebbe una difficolta nella spiegazione delle verita innate di cui siamo inconsapevoli, a meno
che non supponiamo che la nostra percezione di tali verita possa crescere o diminuire
intensivamente senza essere divisibile in parti. Su questo punto, per quanto ne so, non vi € nulla
di definito in Leibniz. Egli non sembra aver percepito che la percezione confusa, se fornisce una
qualsiasi conoscenza vera, deve essere in parte distinta; e questo, credo, gli impedi di avere una
chiara percezione della relazione tra confusione ed esiguita. L'uso che egli fece di cio apparira
ulteriormente nel prossimo capitolo, dove esamineremo la sua teoria della conoscenza.



Capitolo XIV

La Teoria della Conoscenza di Leibniz

Cosa significa teoria della conoscenza

Prima di iniziare l'esposizione della teoria della conoscenza di Leibniz, potrei precisare che cio di
cui discutero non e esattamente Epistemologia, ma un soggetto che appartiene principalmente
alla Psicologia. Le discussioni logiche dei Capitoli IL-V. trattavano quella parte, in cio che
comunemente si chiama Epistemologia, che a me sembra non psicologica. Il problema che ci
interessa ora € di tipo diverso; non ¢ il problema: Quali sono le condizioni generali della verita? né,
Qual é la natura delle proposizioni? E il problema interamente successivo: Come giungiamo noi e
altre persone a conoscere una verita? Qual e l'origine delle conoscenze come eventi nel tempo? E
questa questione appartiene evidentemente principalmente alla Psicologia e, come dice Leibniz,
non e preliminare in filosofia [G. v. 15 (N. E. 15; D. 95)]. Le due domande sono state confuse—
almeno da Cartesio—perché si & supposto che la verita non sarebbe vera se nessuno la
conoscesse, ma diventa vera essendo conosciuta. Leibniz, come vedremo discutendo di Dio, fece
questa confusione, e Locke sembrerebbe averla fatta, poiché rinnega uno scopo meramente
psicologico."’ Ma questo non € un motivo per farla a nostra volta, e in seguito cerchero di evitarla.
Al contempo, Locke ¢ in un certo senso giustificato. Il problema non e puramente psicologico,
poiché discute la conoscenza piuttosto che la credenza. Dal punto di vista rigoroso della
Psicologia, non puo esserci distinzione tra credenza vera e falsa, tra conoscenza ed errore. Come
fenomeno psichico, una credenza puo essere distinta dal suo contenuto, ma non dalla verita o
falsita di quel contenuto. Cosi, discutendo la conoscenza, cioe la credenza in una proposizione
vera, presupponiamo sia verita che credenza. L'indagine € quindi ibrida e successiva sia alla
discussione filosofica della verita che a quella psicologica della credenza.

(1) Saggio, Introduzione, § 2.

Idee e verita innate

Nel capitolo precedente ho spiegato brevemente in che senso Leibniz sosteneva l'esistenza di idee
e verita innate. Esse sono sempre presenti nella mente, ma diventano propriamente conosciute
solo quando diventano oggetti coscienti di appercezione. Leibniz si sforza, nelle Nuove Inchieste,
di dimostrare solo l'innatismo delle verita necessarie, sebbene sia obbligato a sostenere, a causa
dell'indipendenza delle monadi, che tutte le verita che vengono mai conosciute sono innate.
Tuttavia, trova piu facile dimostrare 'impossibilita di apprendere verita necessarie attraverso
l'esperienza, e confida, suppongo, che cio fornisca un argomento presuntivo contro l'intera teoria
della conoscenza di Locke. Usa l'espressione verita innata nelle Nuove Inchieste per indicare una
verita in cui tutte le idee sono innate, cioé non derivate dai sensi; ma spiega che esiste un uso
diverso della parola [G. v. 66 (N. E. 70)]. Nel senso in cui la usa, «il dolce non e 'amaro» non e



innato, perché dolce e amaro provengono dai sensi esterni. Ma «il quadrato non ¢ il cerchio» ¢
innato, perché quadrato e cerchio sono idee fornite dall'intelletto stesso [G. v. 79 (N. E. 84)]. Sorge
ora la domanda: come distingue Leibniz le idee sensibili dalle altre idee? Non puo sostenere, come
altri filosofi, che le idee sensibili siano impresse dall'esterno. Né puo sostenere che siano le sole
capaci di rappresentare cose esterne, poiché sono tutte confuse e sarebbero assenti in una vera
conoscenza del mondo [G. v. 77,109 (N. E. 82, 120)]. Le idee sensibili devono quindi essere distinte
per loro natura, non per un riferimento a cause esterne. Su questo punto, Leibniz, per quanto ne
so, non dice nulla di definitivo. Lapprossimazione piu vicina a una spiegazione precisa si trova nel
Discours de Métaphysique (G. iv. 452). Parla dell'azione degli oggetti sensibili su di noi, dice, nello
stesso modo in cui un copernicano potrebbe parlare del sorgere del sole. Esiste un senso in cui le
sostanze possono agire 'una sull'altra, «e in questo stesso senso si puo dire che riceviamo conoscenza
dall’esterno, per mezzo dei sensi, perché alcune cose esterne contengono o esprimono pitl
particolarmente le ragioni che determinano la nostra anima a certi pensieri». Cosi le idee sensibili
sono quelle in cui siamo passivi nel senso spiegato nel Capitolo XII.. Inoltre, le idee sensibili sono
confuse ed esprimono il mondo esterno. «Le idee distinte sono una rappresentazione di Dio, le idee
confuse sono una rappresentazione dell'universo» [G. v. 99 (N. E. 109)]. Di fatto, denota come idee
sensibili tutte quelle che presuppongono l'estensione o l'esteriorita spaziale, sebbene lo spazio
stesso non sia un'idea sensibile. «Le idee che si dice provengano da piu di un senso,» spiega, «come
quelle di spazio, figura, movimento, quiete, provengono piuttosto dal senso comune, cioe dalla mente
stessa, poiché sono idee del puro intelletto, ma sono correlate all'esterno, e i sensi ce le fanno percepire»
[G. v. 116 (N. E. 129)]. Cosi le qualita che appaiono come esterne sono idee sensibili, ma tutto cio
che e coinvolto nell'esteriorita stessa non e sensazionale. Le qualita che appaiono come esterne
sono confuse, poiché non possono, come appaiono, essere stati di monadi. Le idee derivate dalla
riflessione, al contrario, non sono necessariamente confuse (cf. G. ii. 265), perché se descrivono
veramente i nostri stati mentali, descrivono qualcosa di attuale e non un mero fenomeno. Oltre a
questa ragione, c'e anche il fatto che attraverso la riflessione scopriamo le categorie (o
predicamenti, come li chiama Leibniz). C'¢, in effetti, molto che ricorda Kant nella teoria della
conoscenza di Leibniz. L'esistenza, dice, non puo essere trovata negli oggetti sensibili se non con
l'aiuto della ragione, e quindi l'idea di esistenza deriva dalla riflessione [G. v. 117 (N. E. 130)]. Al
principio che non c'e nulla nell'intelletto che non provenga dai sensi, Leibniz aggiunge: eccetto
l'intelletto stesso (G. v. 100; N. E. 111). «E verissimo,» dice, «che le nostre percezioni delle idee
provengono o dai sensi esterni, o dal senso interno, che puo essere chiamato riflessione; ma questa
riflessione non e limitata alle mere operazioni della mente, come si afferma (da Locke); si estende anche
alla mente stessa, ed e percependo la mente che percepiamo la sostanza» [G. v. 23 (N. E. 24)]. Lanima,
dice, e innata a se stessa, e quindi contiene certamente alcune idee essenzialmente [G. iii. 479; G. v.
93 (N. E. 100)]. Comprende cosi essere, unita, sostanza, identita, causa, percezione, ragione e molte
altre nozioni che i sensi non possono dare [G. v. 100 (N. E. 111)]; e queste idee sono presupposte in
ogni conoscenza che puo derivare dai sensi. E le verita necessarie, sottolinea Leibniz, sono
certamente conosciute, sebbene i sensi non possano dimostrare che siano necessarie [G. v. 77 (N.
E. 81)]. Ne consegue che tali verita si sviluppano dalla natura della mente. Si puo supporre che
Leibniz si soffermasse sulle verita necessarie perché, nel loro caso, la conoscenza non puo essere
attribuita a un'azione causale del conosciuto sulla mente. Poiché cio che e conosciuto, in questo



caso, non € nel tempo, e quindi non puo essere la causa della nostra conoscenza. Cio rese piu facile
supporre che la conoscenza non sia mai causata da cio che e conosciuto, ma sorga
indipendentemente dalla natura della mente.

I Nuovi Saggi incoerenti con la metafisica di Leibniz

La dottrina delle verita innate, cosi come sviluppata nelle Nuove Inchieste, assomiglia piu alla
dottrina di Kant di quanto non avrebbe diritto. Spazio, tempo e categorie sono innati, mentre le
qualita che appaiono nello spazio non lo sono. Alla teoria generale che tutte le verita conosciute
sono innate, che Leibniz avrebbe dovuto adottare, non c'é risposta se non una che attacca l'intera
dottrina delle monadi. Ma alla teoria delle Nuove Inchieste, che adotta la visione del senso
comune secondo cui le percezioni sensoriali sono causate dai loro oggetti, mentre le verita innate
sono incapaci di una tale causa, ci sono, credo, obiezioni che si applicano ugualmente alla dottrina
kantiana secondo cui l'a priori e soggettivo. Largomento per la soggettivita sembra essere
semplicemente questo: quando cio che conosciamo e 'esistenza di qualcosa nel presente, la nostra
conoscenza puo essere supposta causata da quell'esistenza, poiché c'e una relazione temporale tra
loro. Ma quando cio che conosciamo € una verita eterna, non ci puo essere una tale relazione
temporale. Quindi la conoscenza non e causata da cio che e conosciuto. Ma nient'altro, si sostiene,
potrebbe averla causata a meno che la conoscenza non fosse gia oscuramente nella mente. Quindi
tale conoscenza deve essere, in un certo senso, innata. E difficile formulare questo argomento in
modo convincente. Sembra dipendere dalla dicotomia radicalmente viziosa che la conoscenza
deve essere o causata dal conosciuto o completamente non causata. In Leibniz, che rifiutava
un'azione causale degli oggetti della percezione, questo argomento, come mezzo per distinguere
diversi tipi di conoscenza, e particolarmente scandaloso. Ma tralasciando questa dottrina
particolare e ammettendo che gli oggetti causino le nostre percezioni, ne segue che le verita
necessarie debbano essere innate? Tutti coloro che sostengono questa visione sono costretti,
come Leibniz, ad ammettere che la conoscenza innata e solo virtuale [G. v. 71 (N. E. 76)], mentre
tutta la conoscenza cosciente € acquisita e ha cause definite. Ora, se la conoscenza puo essere resa
cosciente da cause diverse da cio che € conosciuto, perché non puo essere interamente dovuta a
tali cause? Tutto cio che possiamo dire é che la mente deve aver avuto una disposizione verso tale
conoscenza—una frase vaga che non spiega nulla. Inoltre, lo stesso argomento si applica alla
percezione sensoriale. Se la mente non fosse capace di conoscenza sensoriale, gli oggetti non
potrebbero causare tale conoscenza. Le sensazioni di colori, suoni, odori, ecc., devono essere
ugualmente innate in questa visione. C'¢, infatti, la stessa difficolta nell'ammettere che la
conoscenza cosciente di una verita necessaria sia causata, come nell'ammettere che qualsiasi
conoscenza di essa sia causata. La difficolta, in ogni caso, e creata supponendo che la conoscenza
possa essere causata solo da cio che & conosciuto. Questa supposizione sarebbe scomparsa se le
persone si fossero chieste cosa veramente sia conosciuto. Si suppone che nella conoscenza a priori
conosciamo una proposizione, mentre nella percezione conosciamo un esistente. Questo e falso.
Conosciamo una proposizione in entrambi i casi allo stesso modo. Nella percezione conosciamo la
proposizione che qualcosa esiste. E evidente che non conosciamo semplicemente il qualcosa,
qualunque esso sia, poiché questo € ugualmente presente nella mera immaginazione. Cio che



distingue la percezione e la conoscenza che quel qualcosa esiste. E in effetti tutto cio che puo
essere conosciuto deve essere vero, e quindi deve essere una proposizione. La percezione,
possiamo dire, & la conoscenza di una proposizione esistenziale, non consciamente dedotta da
nessun'altra proposizione, e riferita allo stesso tempo o quasi in cui la conoscenza esiste. Se
questo fosse stato debitamente realizzato—se le persone avessero riflettuto che cio che e
conosciuto & sempre una proposizione—sarebbero state meno pronte a supporre che la
conoscenza potesse essere causata da cio che e conosciuto. Dire che la conoscenza € causata nella
percezione da cio che esiste, non dal fatto che esiste, significa ammettere subito che tale
conoscenza non e causata da cio che & conosciuto. Cosi percezione e conoscenza intellettuale
diventano molto piu affini di quanto comunemente si creda. Dobbiamo o sostenere che tutta la
conoscenza e sempre nella mente, nel qual caso la sua emersione nella coscienza diventa un
problema, o ammettere che tutta la conoscenza e acquisita, ma non &€ mai causata dalla
proposizione che e conosciuta. Quali siano le sue cause, in ogni caso particolare, diventa un
problema puramente empirico, che puo essere lasciato interamente alla psicologia.

Difficolta riguardo alle idee innate

C'e, inoltre, una grande difficolta riguardo a cio che Leibniz intendesse per idee innate. Questa
questione é trattata nelle Nuove Inchieste, all'inizio del Libro II [G. v. 99 (N. E. 109)]. «Non e vero,»
si fa chiedere a Locke, «che l'idea e I'oggetto del pensiero?» «Lo ammetto,» risponde Leibniz,
«purché si aggiunga che e un oggetto interno immediato, e che questo oggetto e un'espressione della
natura o delle qualita delle cose. Se l'idea fosse la forma del pensiero, sorgerebbe e cesserebbe con i
pensieri attuali che le corrispondono; ma essendo l'oggetto, puo essere prima e dopo i pensieri.”’» Cosi
un'idea, sebbene sia nella mente, non € né conoscenza né desiderio; non € un pensiero, ma cio di
cui un pensiero pensa. Questo passaggio chiarisce che l'unica ragione che Leibniz aveva per dire
che le idee esistono nella mente e che evidentemente non esistono al di fuori di essa. Sembra non
essersi mai chiesto perché dovrebbero essere supposte esistere, né aver considerato la difficolta
nel farne semplici entita mentali. Si consideri, ad esempio, I'idea di 2. Questa non ¢, confessa
Leibniz, il mio pensiero del 2, ma qualcosa di cui il mio pensiero tratta. Ma questo qualcosa esiste
nella mia mente, e quindi non é lo stesso del 2 a cui pensa qualcun altro. Quindi non possiamo
dire che esista un numero 2 definito, a cui persone diverse pensano; ci sono tanti numeri 2 quante
sono le menti. Questi, si dira, hanno tutti qualcosa in comune. Ma questo qualcosa non puo essere
altro che un'altra idea che, a sua volta, consistera di tante idee diverse quante sono le menti. Cosi
siamo condotti a una regressione infinita. Non solo due persone non possono pensare alla stessa
idea, ma non possono nemmeno pensare a idee che abbiano qualcosa in comune, a meno che non
ci siano idee che non siano essenzialmente costituenti di alcuna mente. Con la definizione di
Locke, che un'idea e 'oggetto del pensiero, possiamo concordare; ma non dobbiamo cercare di
eludere la conseguenza che un'idea non e semplicemente qualcosa nella mente, né dobbiamo
cercare di dare a ogni idea un'esistenza da qualche altra parte. La stessa critica si applica
precisamente all'affermazione che conoscenza, idee e verita «sono solo abitudini naturali, cioé
disposizioni e attitudini attive e passive» (N. E. 105; G. v. 97).



(2) Cfr. anche G. IIL. 659 (D. 236); IV. 451.

Distinzione tra senso e intelletto

La conoscenza sensibile in Leibniz non si distingue propriamente da quella intellettuale per la
sua genesi, ma per la sua natura. Differisce in quanto le qualita con cui ha a che fare sono
spazialmente estese e tutte confuse. Dalla loro confusione segue che quelle che sembrano
semplici sono in realta complesse, sebbene non siamo in grado di analizzarle. Cosi il verde,
sebbene appaia semplice, e per Leibniz una mescolanza di porzioni impercettibili di blu e giallo
[G. v. 275 (N. E. 320)]. Ma come apparirebbero il blu e il giallo se percepiti distintamente, non ce lo
dice. Sembra pero pensare, com'era naturale per chi credeva nei giudizi analitici, che la natura
della nostra evidenza per le verita necessarie e per quelle sensazionali sia diversa. La prima verita
di ragione, dice, e la legge di non contraddizione, mentre le prime verita di fatto sono numerose
quanto le percezioni immediate. Che io pensi non e pitl immediato del fatto che varie cose siano
pensate da me, e questo viene addotto come critica al cogito di Cartesio [G. iv. 357 (D. 48)]. Cioe, la
legge di non contraddizione e I'unica premessa ultima per le verita necessarie, ma per le verita
contingenti ci sono tante premesse ultime quante sono le esperienze. Nulla, dice, dovrebbe essere
preso come principio primitivo, se non le esperienze e la legge di identita o non contraddizione,
senza la quale non ci sarebbe differenza tra verita e falsita [G. v. 14 (D. 94; N. E. 13)]. Cosi molte
verita di fatto non hanno altra evidenza che l'auto-evidenza, ma questo vale solo, tra le verita
necessarie, per la legge di non contraddizione. Le verita auto-evidenti di fatto, tuttavia, sono tutte
psicologiche: riguardano i nostri pensieri. In questo senso Leibniz concorda con Cartesio e con
Berkeley. Dove e piu filosofico di entrambi e nel percepire che le verita di fatto presuppongono
verita necessarie, e che la nostra esistenza non e quindi una premessa ultima e fondamentale per
tutte le verita. La mia esistenza, dice, € un assioma nel senso di essere indimostrabile, non nel
senso di essere necessaria [G. v. 391 (N. E. 469)]. Come ogni esistenza finita, e contingente, ma e
certa quanto le verita necessarie (N. E. 499; G. v. 415). Leibniz concorda dunque con Locke sul fatto
che abbiamo una conoscenza intuitiva della nostra esistenza, una conoscenza dimostrativa
dell'esistenza di Dio e una conoscenza sensibile di quella delle altre cose (ib.). Ma la conoscenza
sensibile puo essere messa in dubbio e non puo essere accettata senza un fondamento generale
per l'esistenza di altre cose [G. v. 117 (N. E. 130)]. In questa teoria, che nelle sue linee generali e piu
0 meno cartesiana, ci sono, come ho gia sottolineato, due progressi rispetto a Cartesio. Il primo e
che la mia esistenza non € presa come premessa per le verita necessarie; il secondo e che
l'esistenza dei miei vari pensieri e certa quanto la mia stessa esistenza. Leibniz non scopri, cio che
sembra altrettanto vero, che 'esistenza delle cose esterne e certa e immediata quanto quella dei
miei pensieri, e cosi non fu in grado, come abbiamo visto, di giustificare la sua credenza in un
mondo esterno.

La qualita delle idee

Vengo ora a un altro aspetto in cui Leibniz perfeziono Cartesio, ossia la dottrina nota come la
qualita delle idee. Questa e sviluppata in «Pensieri su conoscenza, verita e idee» (D. 27-32; G. iv. 422-



6) (1684). Cartesio sosteneva che tutto cio che e concepito chiaramente e distintamente e vero.
Questo principio, osserva Leibniz, & inutile senza criteri di chiarezza e distinzione [G. iv. 425 (D.
31)]. Egli stabilisce quindi le seguenti definizioni. La conoscenza e oscura o chiara. La conoscenza
chiara e confusa o distinta. La conoscenza distinta e adeqguata o inadeguata, ed € anche simbolica o
intuitiva. La conoscenza perfetta e sia adeguata che intuitiva.

Quanto al significato di questi termini, una nozione e oscura quando non mi permette di
riconoscere la cosa rappresentata o di distinguerla da cose simili; & chiara quando mi permette di
riconoscere la cosa rappresentata. La conoscenza chiara e confusa quando non posso enumerare
separatamente i marchi necessari per distinguere la cosa conosciuta da altre, benché tali marchi
esistano. Esempi ne sono i colori e gli odori, che sebbene non possiamo analizzarli, sono
certamente complessi, come si puo vedere considerandone le cause. (Ricordiamo che Leibniz
credeva che la percezione avesse sempre lo stesso grado di complessita del suo oggetto, e poiché il
verde puo essere prodotto mescolando blu e giallo, un oggetto verde e complesso, e quindi anche
la nostra percezione del verde € complessa.) La conoscenza chiara e distinta, o quando possiamo
enumerare separatamente i marchi di cio che e conosciuto—cioe quando c'e una definizione
nominale—o quando cio che e conosciuto € indefinibile ma primitivo, cioé una nozione semplice
ultima. Cosi una nozione composta, come l'oro, € distinta quando tutti i suoi marchi sono
conosciuti chiaramente; € adeguata se tutti i marchi sono anche conosciuti distintamente; se non
sono conosciuti distintamente, la conoscenza e inadeguata. Leibniz non e certo che esista un
esempio perfetto di conoscenza adeguata, ma I'Aritmetica, pensa, vi si avvicina molto. La
conoscenza distinta & anche divisa in simbolica o intuitiva. E simbolica o cieca quando non
percepiamo tutta la natura dell'oggetto in una volta, ma sostituiamo segni o simboli, come in
matematica, il cui significato possiamo richiamare a piacimento. Quando abbracciamo nel
pensiero in una volta tutte le nozioni elementari che compongono un'idea, il nostro pensiero e
intuitivo. Cosi la nostra conoscenza di idee primitive distinte, se 'abbiamo, deve essere intuitiva,
mentre la nostra conoscenza di nozioni complesse €, in generale, solo simbolica.

Definizione

Questa dottrina ha importanti implicazioni per la definizione. Una definizione reale,
contrapposta a una meramente nominale, mostra la possibilita della cosa definita, e sebbene cio
possa essere fatto a posteriori, mostrando che la cosa esiste effettivamente, puo anche essere fatto
a priori, ovunque la nostra conoscenza sia adeguata. In questo caso, infatti, un'analisi completa e
stata effettuata senza scoprire alcuna contraddizione; e dove non c'e contraddizione, cio che e
definito € necessariamente possibile [G. iv. 424-5 (D. 30)]. Sulla definizione in generale, Leibniz fa
molte osservazioni importanti. Una definizione e solo l'esposizione distinta di un'idea [G. v. 92 (N.
E. 99)], ma puod essere reale o nominale. E nominale quando si limita a enumerare i marchi, senza
mostrarne la compatibilita. E reale quando tutti i marchi sono mostrati come compatibili, cosi che
cio che e definito e possibile. L'idea definita e allora reale, anche se nulla esiste mai di cui possa
essere predicata [G. v. 279 (N. E. 325)]. I termini semplici non possono avere una definizione
nominale; ma quando sono semplici solo rispetto a noi, come il verde, possono avere una



definizione reale che ne spiega la causa, come quando diciamo che il verde € una mescolanza di
blu e giallo [G. v. 275 (N. E. 319)]. La continuita delle forme gli crea qualche problema riguardo alla
definizione, e lo costringe ad ammettere che possiamo dubitare se alcuni bambini siano umani o
meno. Ma egli fa notare, contro Locke, che sebbene non possiamo decidere la questione, c'e
sempre una sola risposta vera. Se la creatura e razionale, € umana, altrimenti non lo ¢; ed e
sempre 0 razionale o non razionale, anche se possiamo dubitare su quale alternativa scegliere [G.
v. 290 (N. E. p. 339)]. C'e, tuttavia, una vera difficolta in tutti i casi di continuita: un cambiamento
infinitesimale nell'oggetto puo produrre un cambiamento finito nell'idea; come la perdita di un
altro capello puo rendere un uomo calvo. In tali casi, Leibniz pensa che la natura non abbia
determinato precisamente la nozione [G. v. 281 (N. E. 328)]; ma questa sembra una risposta
inadeguata.

[.a Characteristica Universalis

Connessa alla nozione leibniziana di definizioni e alla riduzione di tutti gli assiomi a identita o
conseguenze immediate di definizioni [G. v. 92 (N. E. 99)], e la sua idea di una Characteristica
Universalis o Matematica Universale. Quest'idea, che Leibniz coltivo per tutta la vita, fu da lui
affrontata gia a vent'anni. "’ Pare credesse che il metodo simbolico, in cui regole formali
eliminano la necessita di pensare, potesse produrre ovunque gli stessi fruttuosi risultati ottenuti
nelle scienze del numero e della quantita. «Telescopi e microscopi,» afferma, «non sono stati cosi
utili alla vista quanto questo strumento lo sarebbe per potenziare la capacita di pensiero» (G. vii. 14).
«Se lo possedessimo, potremmo ragionare in metafisica e morale proprio come in geometria e analisi»
(G. vii. 21). «Se sorgessero controversie, non vi sarebbe piti bisogno di dispute fra due filosofi che fra due
contabili. Basterebbe prendere le matite in mano, sedersi con le lavagne e dirsi (con un amico come
testimone, se gradito): Calcoliamo» (G. vii. 200). Stabilendo le premesse di qualsiasi scienza a priori,
egli pensava che il resto potesse derivare da mere regole d'inferenza; per stabilire premesse
corrette, bastava analizzare tutte le nozioni impiegate sino a concetti semplici, dopodiché gli
assiomi sarebbero scaturiti come proposizioni identiche. Sostenne I'applicazione di questo
metodo agli assiomi di Euclide, ritenendoli dimostrabili [G. v. 92 (N. E. 99)]. La Caratteristica
Universale sembrava molto simile al sillogismo. 11 sillogismo, dice, € una delle invenzioni umane
piu feconde, una sorta di matematica universale [G. v. 460 (N. E. 559)]. Cio che desiderava era
affine alla moderna scienza della Logica Simbolica, *’ ramo della matematica sviluppato da Boole
con l'idea di trattare le «Leggi del Pensiero.» Come idea matematica — Algebra Universale che
abbraccia Logica Formale, Algebra ordinaria e Geometria come casi particolari — la concezione di
Leibniz si é rivelata utilissima. Ma come metodo filosofico, presentava il difetto formalista
derivante dalla convinzione in proposizioni analitiche, che spinse Spinoza ad adottare un metodo
geometrico. Il compito della filosofia € proprio scoprire quei concetti semplici e quegli assiomi
primitivi su cui si fondano calcoli e scienze. Credere che gli assiomi primitivi siano identici porta
ad enfatizzare i risultati anziché le premesse, radicalmente opposto al vero metodo filosofico. Le
premesse perdono interesse e difficolta se ridotte a «A ¢ A» 0 «AB non € non-A.» Leibniz suppose
cosi che 'essenziale fosse un comodo metodo deduttivo. In realta, i problemi filosofici precedono
la deduzione. Un'idea definibile, o una proposizione dimostrabile, hanno interesse filosofico



secondario. Lenfasi dovrebbe cadere sull'indefinibile e indimostrabile, dove I'unico metodo €&
l'intuizione. La Caratteristica Universale, dunque, pur essendo in matematica un'idea
d'importanza capitale, rivelo in filosofia un radicale equivoco, incoraggiato dal sillogismo e
basato sulla convinzione della natura analitica delle verita necessarie."”’

(3) Nella Dissertatio de Arte Combinatoria, G. iv. 27-102.

(#) Cfr. G. vii. 214-15, 230, dove sono date diverse regole del Calcolo della Logica Simbolica.

vedi Couturat, La Logique de Leibnitz, Parigi, 1900 (in stampa).



Capitolo XV

Le prove dell'esistenza di Dio

Quattro prove ammesse da Leibniz

Giungo ora alla parte piu debole della filosofia di Leibniz, quella piu piena di contraddizioni. Ogni
aspetto arbitrario o bisognoso di chiarimenti nel sistema esaminato veniva facilmente spiegato
col comodo espediente di riferirsi a un Creatore Onnipotente. Difficolta inevitabili, ma anche
evitabili, furono trascurate perché rafforzavano gli argomenti prediletti dall'ortodossia
leibniziana. Una filosofia della sostanza, in generale, dovrebbe essere 0 un monismo o un
monadismo. Il monismo e necessariamente panteista, il monadismo, se logico, necessariamente
ateo. Leibniz pero riteneva inutile ogni filosofia che non stabilisse l'esistenza di Dio, e
innegabilmente certe lacune nel suo sistema furono rattoppate riferendosi a Potere Divino, Bonta
e Sapienza. Esaminiamo ora gli argomenti con cui raggiunse questo risultato.

Leibniz propone quattro distinti argomenti per provare l'esistenza di Dio. Solo uno, per quanto ne
so, fu da lui inventato, ed era il peggiore dei quattro. Essi sono: 'argomento ontologico,
'argomento cosmologico, 'argomento dalle verita eterne e I'argomento dall'armonia prestabilita.

L'argomento ontologico

Largomento ontologico, che Cartesio mutuo da Anselmo, e poco usato da Leibniz e, in forma
cartesiana, da lui severamente criticato.

Tuttavia, esso e 'argomento dalle verita eterne sono gli unici a partire da premesse necessarie, e
quindi formalmente capaci di produrre una conclusione necessaria. E essenziale mostrare che
l'esistenza di Dio e una verita necessaria. Se vero, l'argomento ontologico dev'essere
sostanzialmente corretto. Se e contraddittorio supporre che Dio non esista, ne segue che
l'esistenza appartiene alla sua essenza e quindi puo essere dedotta da essa. E proprio cid che tenta
I'argomento ontologico. Leibniz dunque non lo rigetta del tutto.

Largomento ontologico puo esprimersi in molti modi. Nella forma originale, afferma che Dio
possiede tutte le perfezioni e l'esistenza e fra esse — cioe il bene e migliore se esiste che se non
esiste. Dunque l'esistenza appartiene all'essenza di Dio; supporre che 1'Essere perfettissimo non
esista & contraddittorio. Dio puo anche definirsi, senza riferimento al Bene, come 1'Essere piu
reale o la somma di tutta la realta, e da cio ugualmente segue che esiste. Leibniz obiettava che
questi argomenti non provano l'idea di Dio essere possibile. Ammetteva che provano cio che vale
solo per Dio: se € possibile, esiste [es. G. v. 419 (N. E. 504); G. vi. 614 (D. 224; L. 242)].
Quest'obiezione era gia stata mossa a Cartesio, e confutata nelle risposte alle seconde obiezioni
alle sue Meditazioni."" Leibniz mostro agevolmente che l'idea di Dio € possibile. La sua possibilita
segue a posteriori dall'esistenza di cose contingenti; poiché I'essere necessario e causa di sé, e se



cio non fosse possibile, nessun essere sarebbe possibile [G. iv. 406 (D. 137)]. Ma questa linea
argomentativa appartiene piuttosto alla prova cosmologica. La possibilita di Dio segue a priori
dall'assenza di limiti, negazioni e dunque contraddizioni [G. vi. 614 (D. 224; L. 242)]. Questo
argomento e ben esposto nel saggio che Leibniz sottopose a Spinoza all’Aia nel 1676, intitolato
«Che I'Essere perfettissimo esiste»."’ Il contenuto di questo saggio, nonostante la data precoce, &
perfettamente coerente con la sua filosofia matura. Si propone di provare, da premesse da lui
sempre accettate, che Dio e possibile, per poi usare 1'argomento ontologico per mostrare che Dio e
attuale. Cosi introduce 1'argomento ontologico con il ragionamento che riteneva indispensabile.

(1) Vedi Oeuvres de Des Cartes, ed. Cousin, Vol. I pp. 407, 440 e segg.
(2) G. vii. 261 (N. E. 714). Vedi anche Stein, Leibniz u. Spinoza, Beilage I. Cfr. Beilage vii., gen. 1678.

Prova che l'idea di Dio e possibile

Largomento e il seguente. Ogni qualita semplice o assoluta, positiva e indefinibile, che esprima il
proprio oggetto senza limiti, € una perfezione. Tutte queste qualita possono essere predicate di
uno stesso soggetto. Supponiamo che due di esse, A e B, siano incompatibili. La loro
incompatibilita, dice Leibniz, non puo essere provata senza risolverle, altrimenti la loro natura
non entrerebbe nel ragionamento. Ma entrambe sono irriducibili. Né I'incompatibilita, pensa
Leibniz, puo essere nota di per sé. Dunque A e B non sono incompatibili, e tale soggetto e possibile.
E poiché l'esistenza e una perfezione, un tale soggetto esiste.

Questo ragionamento e valido nella misura in cui prova che Dio, cosi definito, non e
autocontraddittorio; e con la teoria analitica dei giudizi necessari, cio basta a provarne la
possibilita. Tuttavia, il punto interessante e I'argomento ontologico stesso, implicito
nell'affermare che poiché 'esistenza e una perfezione, Dio esiste. Questo dipende dal considerare
l'esistenza un predicato, come fa Leibniz [G. v. 339 (N. E. 401)].

Ma egli riconosce, per le cose finite, una grande differenza tra esistenza e ogni altro predicato.
Solo i giudizi esistenziali non sono analitici. In ogni proposizione dove il predicato non e
esistenza, il predicato € contenuto nel soggetto; ma quando il predicato ¢ esistenza, non lo €,
tranne nel caso di Dio. Leibniz avrebbe ammesso cio che Kant sostenne: cento talleri immaginati
sono identici a cento talleri esistenti; perché cio e implicito nella natura sintetica delle asserzioni
esistenziali. Se cosi non fosse, il concetto di cento talleri attuali differirebbe da quello di cento
talleri possibili; 'esistenza sarebbe contenuta nel concetto, e il giudizio esistenziale sarebbe
analitico. Ma Leibniz non avrebbe dovuto affatto ritenere l'esistenza un predicato, poiché due
soggetti, di cui uno abbia un certo predicato e 1'altro no, non possono essere identici. Avrebbe
quindi dovuto giungere alla posizione kantiana: 'esistenza non e un predicato, e la non-esistenza
di Dio non puo essere contraddittoria.””’ Cercd invece di colmare il divario fra verita contingenti e
necessarie, ossia tra quelle esistenziali e non, mediante l'esistenza necessaria di Dio. Questo
tentativo e alla base di tutti i suoi argomenti, ed € particolarmente evidente nella prova
cosmologica, che esamineremo ora.



(3) «Llessere evidentemente non & un predicato reale, cioé un concetto di qualcosa che potrebbe essere aggiunto al concetto di una cosa. Esso é
semplicemente la posizione di una cosa, o di certe determinazioni, in sé stessa» (Reine Vernunft, ed. Hart. p. 409).

L'argomento cosmologico

Largomento cosmologico, a prima vista, appare piu plausibile di quello ontologico, ma € meno
filosofico e trae la sua superiore plausibilita solo dal nascondere le proprie implicazioni. Presenta
un vizio formale poiché parte dall'esistenza finita come dato, e ammettendola contingente,
procede a inferire un esistente che non e contingente. Ma poiché la premessa e contingente,
anche la conclusione deve esserlo. Cio si evita solo sottolineando che l'argomento e analitico,
procede da una proposizione complessa a una logicamente presupposta in essa, e che verita
necessarie possono essere coinvolte in quelle contingenti. Ma tale procedura non e propriamente
una prova del presupposto. Se un giudizio A presuppone un altro B, allora senza dubbio se A e
vero, B e vero. Ma e impossibile che vi siano ragioni valide per ammettere A che non siano anche
ragioni per ammettere B. In Euclide, ad esempio, se si ammettono le proposizioni, si devono
ammettere gli assiomi; ma sarebbe assurdo addurre questo come ragione per ammettere gli
assiomi. Un tale argomento e al massimo ad hominem, quando 'avversario e un cattivo
ragionatore. Se le persone sono disposte ad ammettere l'esistenza finita, allora le si costringe ad
ammettere l'esistenza di Dio; ma se chiedono una ragione per ammettere l'esistenza finita, le
uniche basi, se 'argomento cosmologico e valido, sono quelle che portano prima all'esistenza di
Dio; tali basi, tuttavia, se esistono, si trovano solo nell'argomento ontologico; e Leibniz lo
ammette virtualmente chiamando questa prova un argomento a posteriori [G. vi. 614 (D. 224; L.
242)].

Largomento cosmologico, come lo espone Leibniz, € brevemente il seguente. Il mondo attuale e
necessario ipoteticamente, ma non assolutamente. Poiché e cio che &, ne segue che sara cio che
sara. Ma la causalita, che collega uno stato del mondo al successivo, non mostra mai perché esista
un mondo. Anche supponendo l'eternita del mondo, non si sfugge alla necessita di una ragione
per l'intera serie; sebbene ogni stato segua dal precedente, non si ottiene mai una ragione
sufficiente del perché esistano stati. Quindi deve esserci una ragione extramondana delle cose.
Lintera collezione di esistenti finiti e contingente e richiede quindi una ragione sufficiente; ma
questa non puo essere trovata nella serie, poiché ogni termine e contingente e richiede a sua volta
una ragione sufficiente. Dunque la ragione sufficiente di tutti i contingenti deve essere essa
stessa non contingente, ma metafisicamente necessaria. Inoltre la ragione dell'esistente puo
derivare solo dall'esistente. Quindi la ragione sufficiente metafisicamente necessaria di tutti i
contingenti deve essere un esistente necessario, cioe un Essere la cui essenza implica l'esistenza; e
questo puo essere solo Dio [G. vii. 302 (D. 100; L. 337)].

Obiezioni a questo argomento

Questo argomento € attaccabile perché, se la ragione di un esistente puo essere solo un altro
esistente, allora I'argomento ontologico non puo essere valido. «Per le cose eterne si deve intendere
che, anche senza causa, c'e una ragione che, nelle cose permanenti, e la necessita stessa o l'essenza»



(Ibid.). Quindi e solo la ragione di un esistente contingente che deve essere un esistente. Ma cio puo
essere solo perché la ragione del contingente deve essere una ragione che inclina senza
necessitare, il che e dell'essenza stessa della contingenza. Di conseguenza, una volta ottenuta
l'esistenza necessaria di Dio, il mondo dei contingenti non deve seguirne necessariamente. Ne
segue che le volizioni divine devono essere contingenti, poiché raggiungono necessariamente i
loro effetti, e se questi effetti devono essere contingenti puo essere solo perché le volizioni sono
contingenti. Le volizioni stesse richiedono quindi una ragione sufficiente che inclina senza
necessitare. Questa si trova nella bonta di Dio. Si ritiene che Dio sia libero di fare il male, ma non
lo fa [G. vi. 386 (D. 203); G. vii. 409 (D. 274)]. Ma la bonta di Dio stessa deve essere supposta
necessaria (cfr. p. 39 supra). Cosi la contingenza delle proposizioni esistenziali poggia in definitiva
sull'affermazione che Dio non fa necessariamente il bene (G. iv. 438). Le azioni buone di Dio
devono essere concepite come una collezione di esistenti particolari, ciascuno con una ragione
sufficiente nella sua bonta. Oppure si puo collocare la loro ragione sufficiente nella sua saggezza,
cioé nella sua conoscenza del bene, che & una conoscenza di proposizioni necessarie. La bonta di
Dio, dice Leibniz, lo porto a desiderare di creare il bene, la sua saggezza gli mostro il migliore
possibile, e il suo potere gli permise di crearlo (G. vi. 167).

Ma per tornare all'argomento cosmologico. Dicendo che I'intero mondo dei contingenti e ancora
contingente e deve avere una ragione in un Essere metafisicamente necessario diverso da sé,
Leibniz cerca di escludere il panteismo che si nasconde in tutti gli argomenti per Dio. Avrebbe
potuto ugualmente dire che ogni esistente finito € condizionato da qualche altro esistente, ma
l'intera serie di esistenti non puo essere condizionata da alcun esistente. Ne seguirebbe che la sua
ragione sufficiente non fosse un esistente, e quindi che la somma totale dell'esistenza e
metafisicamente necessaria. Questa forma di argomentazione lo avrebbe pero condotto allo
spinozismo. E molto analoga alla forma usata da Mr Bradley, e sta realmente alla base
dell'argomento di Leibniz. La sua validita € indiscutibile se si ammette la teoria esistenziale del
giudizio. Sostenere che non c'e verita e autocontraddittorio, poiché se la nostra tesi fosse vera, ci
sarebbe verita. Se poi ogni verita consiste in proposizioni su cio che esiste, e autocontraddittorio
sostenere che nulla esiste. Quindi l'esistenza di qualcosa & metafisicamente necessaria. Questo
argomento, esposto ampiamente in Libro I, Capp. ii—iv della Logica di Mr Bradley, partecipa sia
degli argomenti ontologici che cosmologici. Suggerisce anche la prova di Leibniz dalle Verita
Eterne, da cui scopriremo il senso in cui sostenne la teoria esistenziale dei giudizi.

Largomento dalle verita eterne

Abbiamo visto che Leibniz considerava le verita eterne come ipotetiche in tutto e per tutto. Esse
non affermano l'esistenza dei loro soggetti. Il possibile € pit ampio dell'attuale, e tutti i mondi
possibili possono essere descritti solo da verita eterne. Ma questa visione, che a me sembra
pienamente valida, allarma Leibniz. Egli pensa che si possa obiettare che le possibilita o essenze
precedenti all'esistenza siano finzioni. A cio risponde che non sono finzioni, ma devono essere
cercate nella mente di Dio, insieme alle verita eterne. Lesistenza della serie attuale delle cose,
prosegue, mostra che la sua affermazione non e gratuita; poiché la ragione della serie non si trova



al suo interno, ma deve essere cercata nelle necessita metafisiche o verita eterne, mentre allo
stesso tempo la ragione di un esistente contingente deve essa stessa esistere. Pertanto le verita
eterne devono avere la loro esistenza in un Essere assolutamente o metafisicamente necessario,
cioe in Dio [G. vii. 305 (D. 103; L. 343)]. Cosi le idee confuse sono quelle che rappresentano
I'universo, mentre le idee distinte, da cui derivano le verita necessarie, sono una rappresentazione
di Dio (N. E. 109; G. v. 99). E l'intelletto di Dio e descritto come la regione delle verita eterne (G. vi.
115; G. vii. 311). In Dio quelle cose che altrimenti sarebbero immaginarie sono realizzate [G. vii. 305
(D. 103; L. 343)]. Cosi le relazioni derivano la loro realta dalla ragione suprema (G. v. 210; N. E. 235),
cioe dal fatto che esse esistono nella mente divina. Dio, secondo Leibniz, vede non solo le singole
monadi e i loro vari stati, ma anche le relazioni tra le monadi, e in cio consiste la realta delle
relazioni.'*’ Cosi nel caso delle relazioni, e delle verita eterne in generale, esse is percipi (I'essere &
essere percepito). Ma la percezione deve essere quella di Dio, e questa, dopo tutto, ha un oggetto,
sebbene interno [G. vi. 614 (D. 225; L. 243)]. Cosi la nostra conoscenza delle verita eterne diventa
una conoscenza di Dio, poiché queste verita sono parte della natura di Dio. Ed e per questo che si
dice che gli spiriti razionali, che conoscono le verita eterne, rispecchiano non solo 1'universo delle
creature, ma anche Dio.

(4) G. ii. 438. Cfr. anche Monadologia, § 43.

La sua debolezza

Questo argomento posso solo descriverlo come scandaloso. In primo luogo confonde la
conoscenza di Dio con le verita che Dio conosce—una confusione che, in altri luoghi, Leibniz
espone chiaramente. «Le essenze,» dice, «possono, in un certo modo, essere concepite senza Dio. ... ..
E l'essenza stessa di Dio abbraccia tutte le altre essenze in modo tale che Dio non puo essere
perfettamente concepito senza di esse» (D. 175; F. de C. 24). E ancora: «Non si puo dire che Dio e le cose
conosciute da Dio siano una sola e medesima cosa, pit di quanto non si possa dire che la mente e le cose
percepite dalla mente siano la stessa cosa» (D. 177; F. de C. 34). Questo ultimo passaggio e un
argomento contro Spinoza, e senza dubbio ha solo in vista gli esistenti. Ma se le verita possono
essere identiche alla loro conoscenza, perché non potrebbe essere cosi quando le verita sono
esistenziali? E il passaggio precedente non puo essere liquidato in questo modo, poiché tratta
esplicitamente di essenze, e indica il vero argomento, cioe che Dio non puo essere concepito senza
essenze. Inoltre, come ho gia suggerito, l'esistenza stessa di Dio, poiché é provata, ha un
fondamento; e questo fondamento non puo essere identificato con la conoscenza che Dio ne ha.
Leibniz insiste fortemente sul fatto che le verita eterne non dipendono, come sosteneva
Descartes, dalla volonta di Dio. Per questo ci sono molte ragioni. Innanzitutto, la volonta di Dio
dipende da una ragione sufficiente, che deve sempre essere la sua percezione del bene. Ma questo
puo essere un motivo per la scelta di Dio solo se il bene stesso e indipendente da tale scelta. Dio
non avrebbe alcun motivo nel decidere cosa decretare come buono, a meno che un possibile
decreto non fosse migliore di un altro, e cosi cadiamo in un circolo vizioso." Inoltre l'esistenza di
Dio e tra le verita eterne, e chi oserebbe, chiede Leibniz trionfante, dichiarare che l'esistenza di
Dio e dovuta alla sua volonta (G. vii. 310—1)? Ma chi oserebbe, potremmo ribattere, dire che



l'esistenza di Dio dipende dal suo intelletto? Qualcuno sosterebbe che la ragione dell'esistenza di
Dio e la sua conoscenza di essa? Se cosi fosse, le prove dell'esistenza di Dio dovrebbero prima
dimostrare che Dio ne € a conoscenza, e da li dedurre che cio che egli conosce, cioé la sua stessa
esistenza, e vero. Ma deve essere ovvio che la sua esistenza non dipende dalla sua conoscenza di
essa. Né si puo sostenere che le due cose siano identiche, poiché la sua conoscenza comprende
molte altre proposizioni, e oltre alla conoscenza, egli contiene gli attributi di Bonta e Potenza.
Cosl la sua esistenza non puo essere sinonimo della sua conoscenza di essa. E lo stesso e evidente,
a ben riflettere, per tutte le altre verita. Leibniz sostiene che la visione di Dio & veritiera, che cio
che egli conosce e vero (ad es. G. iv. 439); ed evidentemente considera questa affermazione non
tautologica. Ma se verita significa cio che Dio conosce, 'affermazione che la visione di Dio e
veritiera equivale all'affermazione che egli conosce cio che conosce. Inoltre, I'esistenza di Dio e
dedotta dalla Legge di Contraddizione, alla quale e quindi successiva. Quindi non possiamo, senza
un circolo vizioso, sostenere che questa legge sia dovuta solo alla conoscenza che Dio ne ha.
Inoltre, senza la legge di identita o contraddizione, come dice giustamente Leibniz [G. v. 14 (D. 94;
N. E. 14)], non ci sarebbe differenza tra verita e falsita. Pertanto, senza questa legge, non potrebbe
essere vero, piuttosto che falso, che Dio esista. Quindi, sebbene l'esistenza di Dio possa dipendere
dalla legge di contraddizione, questa legge non puo a sua volta dipendere dall'esistenza di Dio.
Infine, consideriamo il significato stesso della parola proposizione. Leibniz deve sostenere che le
verita eterne esistono nella mente di Dio [G. vi. 230; vii. 305 (D. 103; L. 343)]. Cosi non possiamo dire
che Dio € sottoposto alle verita eterne, poiché esse fanno parte della sua stessa natura, cioe del suo
intelletto. Ma ancora Leibniz ne parla come dell'oggetto interno del suo intelletto (G. vi. 614 (D. 225;
L. 243)], suggerendo cosi con la parola oggetto, cio che la parola interno intende negare, che le
verita siano qualcosa di diverso dalla loro conoscenza. E questo, se ci pensiamo, € ovvio. Perché
come puo esistere una verita eterna? La Legge di Contraddizione, o la proposizione che due piu
due fa quattro, o le verita della Geometria—ci viene detto che queste esistono nella mente di Dio.
Ma deve essere evidente, se consideriamo la questione, che queste verita sono del tutto incapaci di
esistenza, e che cio che esiste e solo la loro conoscenza. Difficilmente si puo sostenere che
studiando Euclide stiamo studiando la Psicologia di Dio. Se, per rimediare, dicessimo che le verita
costituiscono effettivamente l'intelletto di Dio, e se questo é cio che le rende vere, allora, poiché
dobbiamo sempre distinguere tra una proposizione e la sua conoscenza, segue la conseguenza
empia che Dio non puo avere conoscenza. Le verita sono gli stati mentali di Dio, e noi conosciamo
queste verita; ma Dio non puo conoscerle, poiché la conoscenza e distinta da cio che € conosciuto.
' E in generale, se una verita & qualcosa che esiste in qualche mente, allora quella mente e
un'altra che conosce la verita non possono essere consapevoli della stessa verita. Se ammettiamo
una volta per tutte che c'e una e una sola Legge di Contraddizione, che e la stessa chiunque la
conosca, allora la legge stessa e qualcosa di distinto da ogni conoscenza, e non puo logicamente
dipendere dalla mente di Dio. A meno che la verita non sia distinta dalla conoscenza di Dio, non
c'e nulla per Dio da conoscere. L'intelletto di Dio e costituito dalla conoscenza delle verita eterne, e
se queste a loro volta sono costituite dalla sua conoscenza, non c'é¢ modo per la sua conoscenza di
iniziare, e nessuna ragione per cui dovrebbe conoscere le proposizioni che conosce piuttosto che
altre proposizioni. Cosi le verita eterne devono essere vere indipendentemente dalla conoscenza
di Dio, e non possono quindi essere usate per provare la sua esistenza. Leibniz sembra, in effetti,



non essersi mai deciso se l'intelletto di Dio sia una collezione di verita o la conoscenza di questa
collezione. La prima alternativa avrebbe portato a un Dio quasi identico a quello di Spinoza, ma
non avrebbe lasciato spazio alla volonta di Dio. La seconda avrebbe dovuto lasciare la verita di cio
che Dio conosce indipendente dalla sua conoscenza, e quindi non un fondamento per inferire
l'esistenza della conoscenza o del Conoscitore.

(5) G. vii. 365 (D. 244), 379; iv. 344.

(6) Relazione tra conoscenza e verita

Relazione tra conoscenza e verita

Abbiamo ora visto le fallacie coinvolte nella deduzione di Dio di Leibniz dalle verita eterne.
Desidero rafforzare gli argomenti precedenti con alcune osservazioni generali su verita e
conoscenza, suggerite da quella prova.

E una visione comunemente accettata che, come afferma Leibniz, le verita eterne non
sussisterebbero se non ci fosse alcuna comprensione, nemmeno quella di Dio (G. vi. 226. Cfr.
Spinoza, Etica, II. 7, Schol.). Questa visione e stata incoraggiata dalla nozione di Kant che le verita
a priori siano in qualche modo opera della mente, ed e stata elevata dall'Hegelianesimo a principio
primo. Poiché e autocontraddittorio negare ogni verita, e cosi diventato autocontraddittorio
negare ogni conoscenza. E poiché, in questa visione, nulla puo essere vero senza essere
conosciuto, & diventato necessario postulare o un Dio personale, o una sorta di Mente universale
panteistica dalla cui natura le verita fluiscono o emanano perpetuamente. Cio che desidero
sottolineare e che la prova di Leibniz dell'esistenza di Dio e semplicemente una forma teologica di
questo argomento, e che tutto cio che ho obiettato contro Leibniz si applica ugualmente a tutti
coloro che rendono la verita dipendente dalla conoscenza. E da ricordare, a questo proposito, che
la conoscenza e un concetto complesso, composto da verita e credenza.

La credenza, come fenomeno psichico, e esattamente la stessa quando la proposizione creduta e
falsa e quando é vera. La prima difficolta incontrata dalla visione che sto discutendo €, quindi, la
distinzione tra credenza vera e falsa, tra conoscenza ed errore. La seconda difficolta € analoga alla
difficolta di supporre che la verita dell'esistenza di Dio dipenda dalla conoscenza che Dio ha di
questa verita. La proposizione "la verita dipende dalla conoscenza” € essa stessa vera o falsa? Se
falsa, la posizione crolla. Se vera, come puo essa stessa dipendere dalla conoscenza? Renderla cosi
dipendente significa incorrere in un circolo vizioso; renderla non dipendente significa
nuovamente abbandonare la posizione. Una terza difficolta e che la conoscenza non é un'idea
semplice, e le proposizioni che la definiscono devono essere precedenti alla proposizione che la
conoscenza esiste.

La posizione poggia sulla stessa base dell'argomento cosmologico. Questo dipende dalla teoria
esistenziale del giudizio, la teoria, cioe, che ogni verita consista nel descrivere cio che esiste. La
dipendenza della verita dalla conoscenza € in realta un caso particolare della teoria esistenziale
delle proposizioni, e come quella teoria, implica la grossolana assunzione che cio che non esiste
sia nulla, o addirittura privo di significato. Poiché la verita e evidentemente qualcosa, e deve, in



questa teoria, essere connessa all'esistenza. Ora la conoscenza (forse) esiste, e quindi &
conveniente rendere la verita una proprieta della conoscenza. Cosi la proposizione che una data
proposizione e vera e ridotta alla proposizione che essa e conosciuta, e diventa cosi esistenziale.
Quindi Leibniz ha ragione nel connettere molto strettamente I'argomento cosmologico e
'argomento dalle verita eterne [ad es. G. VIL. 3025 (D. 100—103; L. 337-343)]. Ma si sbaglia, almeno
cosi mi sembra, nel sostenere che la verita dipenda dall'esistenza. E per chi sosteneva che il
possibile e pit ampio dell'attuale, questa teoria e particolarmente insostenibile.

Le incoerenze in cui Leibniz e coinvolto dalla credenza in Dio sono cosi numerose e varie che ci
vorrebbe molto tempo per svilupparle tutte. Quella che ho appena menzionato &, tuttavia, tra le
piu importanti. La visione che l'attuale non sia coestensivo al possibile &, come abbiamo visto,
essenziale per la dottrina di Leibniz sulla contingenza e la liberta, cosi come per la sua soluzione
al problema del male. Questa visione e negata dalla teoria esistenziale dei giudizi, sulla quale si
basano due delle prove di Dio di Leibniz. Se ogni proposizione assegna un predicato a qualche
esistente, allora non possiamo sostenere, come verita ultima, che il non-esistente sia possibile.
Possiamo solo intendere con cio che Dio, o qualcun altro, crede che sia possibile, e dobbiamo
ritenere, se siamo logici, che questa credenza sia errata. Cosi Leibniz cade, con l'introduzione di
Dio, in una necessita spinoziana: solo I'attuale e possibile, il non-esistente e impossibile, e il
fondamento della contingenza e scomparso.

Un altro aspetto dello Spinozismo e anche inevitabile, se Dio e concepito come avente una
qualsiasi influenza sulle monadi. Questa e la credenza in una sola sostanza. Prima di sviluppare
questa incoerenza, tuttavia, sara bene esaminare la prova che era la preferita di Leibniz, 1a prova
che egli stesso invento, cioe quella della armonia prestabilita.

Argomento dell'armonia prestabilita

La prova dall'armonia prestabilita € una forma particolare della cosiddetta prova fisico-teologica,
altrimenti nota come argomento del disegno. Questo e 'argomento dei Trattati di Bridgewater, e
della teologia popolare in generale. Essendo piu palpabilmente inadeguata di qualsiasi altra, ha
acquisito una popolarita che le altre non hanno mai avuto. Il mondo € cosi ben costruito, ci viene
detto, che deve aver avuto un Architetto altamente abile. Nella forma di Leibniz, 'argomento
afferma che I'armonia di tutte le monadi puo essere sorta solo da una causa comune [ad es. G. iv.
486 (D. 79; L. 316)]. Che tutte si sincronizzino perfettamente, puo essere spiegato solo da un
Creatore che predetermino la loro sincronia. Vediamo cosa implica questa teoria.

In parole povere, un Dio cristiano deve svolgere due funzioni. Deve essere una Provvidenza e un
Creatore. Leibniz fuse la prima di queste funzioni nella seconda,'”’ sebbene spesso negasse di
averlo fatto. Dio, dice, e I'oggetto esterno immediato dell'anima, ed € in grado di agire
direttamente su di essa, sebbene apparentemente lo faccia molto raramente [G. v. 99 (N. E. 109)].
Questo e un senso in cui Leibniz concorda con la dottrina di Malebranche, che vediamo tutte le
cose in Dio [G. vi. 578 (D. 189)]. Ma e meglio eliminare del tutto l'operazione immediata di Dio sul
mondo, che e palesemente incoerente con la logica di Leibniz. Tutti i motivi contrari



all'interazione delle sostanze sono, come abbiamo visto, motivi che danno necessita metafisica, e
quindi si applicano ugualmente contro I'azione di Dio sul mondo. Supporremo quindi che Dio sia
il Creatore, e che la sua Provvidenza si mostri solo nel creare il miglior mondo possibile.

(7) Vedi le obiezioni di Arnauld, G. ii. 15.

Ogni volta che Leibniz non pensa a obiezioni teologiche, considera I'azione di Dio sul mondo
come interamente limitata alla creazione. La bonta di Dio, dice, lo porto a desiderare di creare il
bene, la sua saggezza gli mostro il migliore possibile, e il suo potere gli permise di crearlo (G. vi.
167). La saggezza e la bonta di Dio corrispondono, grosso modo, alla conoscenza e alla volonta in
noi, ma il suo potere € un attributo peculiare, a cui le creature non hanno nulla di parallelo.” La
saggezza di Dio consiste nella sua conoscenza di tutte le verita, necessarie e contingenti allo
stesso modo. Per quanto le verita siano necessarie, la sua conoscenza di esse, che costituisce il suo
intelletto, e precedente alle sue volizioni; poiché le sue volizioni sono determinate dalla sua
conoscenza del bene, e tutte le proposizioni vere sul bene sono verita necessarie. Leibniz percepi
(ad es. G. iv. 344) che le volizioni di Dio non potevano significativamente essere chiamate buone, a
meno che il bene non fosse indipendente da esse, sebbene non vedesse che i pensieri di Dio non
potevano significativamente essere chiamati saggi, a meno che la verita non fosse indipendente
da essi. Cosi la saggezza e la bonta concordano nel creare un mondo buono, poiché la saggezza e
necessaria per sapere che e buono. Ma il potere e necessario per la sua creazione, non per
determinarne la natura. E qui Leibniz sembra essere protetto dall'incoerenza dalla teoria dei
giudizi contingenti. Ogni proposizione esistenziale non concernente Dio e contingente, e cosi,
sebbene Dio non possa, senza positiva contraddizione, essere supposto influenzare la natura di
alcuna sostanza, tuttavia puo, senza contraddizione, essere supposto causare I'esistenza di quella
sostanza. Questo e il senso in cui I'armonia prestabilita ¢ dovuta a Dio. Dio scelse di creare monadi
che armonizzassero, e sebbene I'armonia sorga dalle loro nature, I'esistenza di monadi con tali
nature € dovuta al potere di Dio.

(8) Ad es. G. vi. 615 (D. 225; L. 244-5). Ma cfr. G. iv. 515 (D. 125).

Obiezioni a questo argomento

Riguardo a questo argomento, possiamo osservare che, se la prova cosmologica e valida, la
presente prova e superflua. Se l'esistenza di Dio puo essere dedotta da qualsiasi esistenza finita, la
natura particolare di cio che esiste e irrilevante, o € utile al massimo per una successiva prova
empirica che Dio e buono. Inoltre, con la concezione di sostanza di Leibniz, c'e molta difficolta
nellidea di creare una sostanza. Qui cade in incoerenza con l'argomento ontologico, a cui ora devo
tornare.

Se l'esistenza puo appartenere all'essenza di Dio — ed € necessario per la prova ontologica che sia
cosi — allora l'esistenza e un predicato di Dio. Ma se l'esistenza e un predicato di Dio, allora € un
predicato. Quindi, quando diciamo che qualcosa esiste, 'esistenza € un predicato di questo
esistente. Fin qui, Leibniz ammetterebbe I'argomento [G. v. 339 (N. E. p. 401)]. Ma se l'esistenza e
un predicato, allora e parte della natura di una sostanza, e una sostanza, essendo creata,



acquisisce un nuovo predicato. Cosi la posizione speciale dell'esistenza, come predicato
contingente e sintetico, crolla. Se tutte le sostanze contengono sempre tutti i loro predicati, allora
tutte le sostanze contengono o non contengono sempre il predicato esistenza, e Dio deve essere
impotente su questo predicato come su qualsiasi altro. Aggiungere il predicato esistenza deve
essere metafisicamente impossibile. Dunque o la creazione € autocontraddittoria, oppure, se
l'esistenza non e un predicato, la prova ontologica e infondata. Ma gli altri argomenti, come Kant
ha sottolineato, dipendono tutti da questo argomento."”’ Quindi, se lo accettiamo, dobbiamo
considerare Dio come l'unica sostanza, un Dio panteista immanente incapace di creare; o, se 1o
rifiutiamo, dobbiamo ammettere che tutte le monadi esistono necessariamente e non dipendono
da alcuna causa esterna. Questo ¢ il motivo per cui ho detto (§ 106.) che il monismo deve essere
panteistico e il monadismo ateo. E cosi accade che Leibniz, ogni volta che tratta Dio con una certa
serieta, cada involontariamente in un panteismo spinoziano.

(9) Reine Vernunft, ed. Hartenstein, 1867, pp. 414, 427.

Inconsistenze derivanti dalla fede in Dio di Leibniz

Alcune di queste conseguenze panteistiche meritano attenzione. «Tutto e in Dio», dice Leibniz,
«come il luogo ¢ in cio che e collocato» (D. 178; F. de C. 38). Ora, nel suo sistema, il luogo € un mero
attributo di cio che e collocato; quindi le cose dovrebbero essere meri attributi di Dio. «Solo Dio»,
ci viene detto nella Monadologia, «eé... la sostanza semplice originaria, di cui tutte le monadi create o
derivate sono prodotti, nati, per cosi dire, momento per momento da continue folgorazioni della
Divinita» [G. vi. 614 (D. 225; L. 243)]. 1l seguente passo del Discours de Métaphysique potrebbe quasi
essere stato scritto da Spinoza. «Le sostanze create dipendono da Dio, che le conserva e le produce
continuamente per una sorta di emanazione, come noi produciamo i nostri pensieri. Perché Dio...
contempla tutti gli aspetti del mondo in tutti i modi possibili; il risultato di ogni veduta dell'universo,
come se fosse vista da un certo luogo, e una sostanza che esprime l'universo conformemente a questo
punto di vista, se Dio ritiene opportuno rendere efficace il suo pensiero e produrre questa sostanza. E
poiché la veduta di Dio e sempre veritiera, anche le nostre percezioni lo sono; sono i nostri giudizi, che
vengono da noi, a ingannarci» (G. iv. 439). Ci si chiede quale cambiamento avvenga quando Dio
«rende efficace il suo pensiero»."”’ Sembrerebbe che la somma di tutte le sostanze debba essere
indistinguibile da Dio, e quindi identica a lui — il vero credo del panteismo.™’ Leibniz una volta si
avvicina molto alla dottrina che ogni determinazione e negazione, anche se sembra
inconsapevole che questo dovrebbe condurlo allo spinozismo. Largomentazione riguarda la
necessita di una forza primitiva in ogni monade, di cui la forza derivata e una modificazione.
Senza entelechie primitive, dice, «ci sarebbero modificazioni senza nulla di sostanziale da modificare;
poiché cio che e meramente passivo non potrebbe avere modificazioni attive; dato che la modificazione,
lungi dall'aggiungere alcuna perfezione, puo solo essere una restrizione o limitazione variabile, e di
conseguenza non puo superare la perfezione del soggetto» (G. II1. 67). (Mio corsivo). Leibniz ammette
persino (G. II. 232) che la sua affermazione di molte sostanze sia piuttosto arbitraria. «Se la
nozione di sostanza nella sua definizione generica», dice, «e applicabile solo alla sostanza piu semplice
o primitiva, questa sola sara sostanza. Ed ¢ in tuo potere», continua, «prendere la parola sostanza in



modo che solo Dio sia sostanza, e le altre sostanze siano chiamate diversamente. Ma preferisco cercare
una nozione che si adatti ad altre cose e concordi con l'uso comune, secondo il quale tu, lui e io siamo
considerati sostanze. Non negherai che cio sia legittimo e, se ha successo, utile».

(10) Sj confronti il seguente passo nella stessa opera (G. iv. 453): «Non sono tuttavia dell'opinione di alcuni filosofi capaci, che sembrano
sostenere che le nostre idee stesse siano in Dio e per niente in noi. Cio deriva, a mio parere, dal fatto che non hanno ancora sufficientemente
considerato cio che abbiamo appena spiegato qui riguardo alle sostanze, né tutta l'estensione e indipendenza della nostra anima, che le fa
contenere tutto cio che le accade, ed esprimere Dio e con lui tutti gli esseri possibili e attuali, come un effetto esprime la sua causa. Inoltre, e
una cosa inconcepibile che io debba pensare attraverso le idee di un altro».

(1) E vero che Leibniz ci assicura nella pagina successiva che Dio vede 'universo non solo come lo vedono le sostanze create, ma
anche in modo completamente diverso. Ma questo lascia ancora tutte le sostanze create indistinguibili da una parte di Dio — una
visione non meno panteistica dell’altra.

E dunque evidente quanto ampio sia I'abisso, quando si considera Dio, tra Dio, la sostanza
primitiva, e le monadi o sostanze create. Ma quando Leibniz si occupa delle monadi, Dio deve
essere degradato dall'alta posizione che il panteismo gli conferisce, e almeno due volte viene
definito come una tra le monadi (G. III. 636; VII. 502). Questi due passi dovrebbero, penso, essere
considerati refusi. Le espressioni usuali per Dio sono sostanza semplice primitiva o unita
primitiva. Nei due passi in cui Dio e chiamato monade, cido non avviene in modo molto diretto. In
uno, ci viene detto che «le monadi, eccetto quella primitiva, sono soggette a passioni» (G. III. 636).
Laltro e piu diretto. «La monade o sostanza semplice contiene nella sua definizione generica
percezione e appetizione, ed e o quella primitiva o Dio, in cui risiede la ragione ultima delle cose, oppure
e derivata, cioe una monade creata» (G. VII. 502). Che questi due passi debbano essere considerati
refusi sembra probabile se non altro perché (per quanto ne so) non ce ne sono altri. Cio e reso
ancora piu probabile dal fatto che I'espressione tradizionale monas monadum, per quanto io possa
scoprire, non compare da nessuna parte. Fu usata da Bruno, da cui si pensava che Leibniz avesse
preso la parola monade. Questo fatto sembra aver indotto Hegel ™’ a supporre che Leibniz usasse
anche questa frase, e gli scrittori successivi, con I'eccezione di Erdmann (v. Geschichte, Vol. I1. 2, p.
62), sembrano aver temerariamente assunto che Hegel avesse qualche autorita per questa
supposizione. Quindi € meglio non considerare il Dio di Leibniz come una tra le monadi,
specialmente poiché le monadi formano una serie continua, ed evidentemente non puo essercene
una che differisca infinitamente poco da Dio.

Possiamo ora riassumere le incoerenze in cui Leibniz e condotto dalla sua teologia. Largomento
ontologico, unico capace di dimostrare che l'esistenza di Dio & una verita necessaria, e
incompatibile con la posizione unica assegnata all'esistenza per quanto riguarda le cose finite. La
filosofia leibniziana del finito e del contingente, se valida, implica la posizione kantiana che
l'esistenza non aggiunge nulla alla natura di cio che esiste, cioe che l'esistenza non e
semplicemente un predicato tra tanti. Se cosi ¢, l'esistenza non puo far parte di alcuna essenza, e
'argomento ontologico crolla. Largomento cosmologico dipende dalla teoria esistenziale del
giudizio, che e inconsistente con la separazione leibniziana del possibile e dell'attuale. Per la sua
teoria della contingenza, e essenziale che qualcosa di non esistente sia possibile; e questo non e
un giudizio esistenziale. La prova mediante le verita eterne suppone che la verita delle



proposizioni derivi dall'essere credute — una visione di per sé completamente falsa, e che, inoltre,
rende arbitrario quali proposizioni Dio debba credere. Essa dipende anche dalla teoria esistenziale
del giudizio, poiché la sua base e che la verita, essendo in sé non esistente, non e nulla di per sé,
ma deve essere una mera proprieta delle credenze vere — una visione la cui circolarita e evidente.
L'argomento della preistabilita armonia, ancora, coinvolge un Creatore, e la creazione delle
sostanze e possibile solo se 'esistenza non € un predicato. Ma in tal caso, I'esistenza di Dio non
puo essere una proposizione analitica, e deve, secondo la logica di Leibniz, essere contingente.
L'argomento ontologico risulterebbe infondato, e l'esistenza stessa di Dio, essendo contingente,
deve avere una ragione sufficiente che inclina senza necessitare. Ma se cio e richiesto, potremmo
altrettanto bene ammettere I'armonia preistabilita come un fatto ultimo, poiché 'assunzione
dell'esistenza di Dio e insufficiente per la sua spiegazione.

L.a bonta di Dio

Sembrano necessarie alcune parole sulla bonta di Dio. La maggior parte dei filosofi sembra
supporre che, se possono stabilire l'esistenza di Dio, la sua bonta ne consegue necessariamente.
Di conseguenza, sebbene Leibniz, in certi passaggi, fornisca qualche argomento per cio che, in
senso metafisico, puo essere chiamata la perfezione di Dio, non si preoccupa mai di provare la sua
bonta. Nell'argomento sottoposto a Spinoza, abbiamo visto che una perfezione e definita come
qualsiasi qualita semplice e assoluta, positiva e indefinibile, ed esprime il suo oggetto senza limiti
(G. vii. 261). Leibniz sembra aver aderito a questa definizione di perfezione. Cosi afferma nella
Monadologia [88§ 40, 41; G. vi. 613 (D. 223; L 239)]: «Possiamo anche giudicare che questa sostanza
suprema, che e unica, universale e necessaria, non avendo nulla al di fuori di sé che sia indipendente da
essa, ed essendo una semplice consequenza dell'essere possibile, deve essere incapace di limiti, e deve
contenere tanta realta quanto possibile. Donde seque che Dio e assolutamente perfetto, la perfezione
essendo nient'altro che l'ampiezza della realta positiva intesa rigorosamente, tralasciando i limiti o
confini nelle cose che li hanno. E dove non ci sono confini, cioe in Dio, la perfezione e assolutamente
infinita.» "’ Ma la perfezione intesa in questo senso, sebbene sembri implicare l'infinita bonta di
Dio, implica ugualmente, se non in una visione puramente privativa del male, la sua infinita
malvagita. Per sfuggire a cio, Leibniz, come la maggior parte degli ottimisti, afferma che il male &
una limitazione. Dio, dice, € infinito, il Diavolo e limitato; il bene avanza ad infinitum, il male ha
confini (G. vi. 378 (D. 196)]. Cosi la perfezione di Dio implica infinita bonta, ma non infinita
malvagita. Se Leibniz avesse ammesso che la malvagita € un predicato positivo, non avrebbe
potuto mantenere la sua definizione di Dio, né la sua dottrina dei giudizi analitici. Poiché bene e
male non sarebbero stati mutuamente contraddittori, ma comunque ovviamente incompatibili
come predicati di Dio. Di conseguenza affermo — sebbene senza alcun argomento — che la
malvagita e essenzialmente finita. Ma questo mi porta alla sua Etica, con la discussione della
quale quest'opera giungera a conclusione.

(13) Questa sembra anche essere la concezione etica di Leibniz della perfezione. Cfr. G. vii. 303 (D. 101; L. 340): «Tra le infinite
combinazioni di possibili e serie possibili, ne esiste una per cui la maggior parte dell'essenza o della possibilita e portata all'esistenza.» Anche
G. vii. 305 (D. 103; L. 342). Ma le due sono distinte nella pagina successiva, dove la perfezione morale appare come una specie della
perfezione metafisica.



Capitolo XVI

LEtica di Leibniz

Liberta e determinismo

Nell'ultimo capitolo abbiamo visto che la bonta di Dio e la ragione sufficiente metafisicamente
necessaria degli atti buoni di Dio, che sono contingenti, e anzi i contingenti ultimi da cui tutti gli
altri fluiscono. Questo ci ha portato alla soglia dell'Etica di Leibniz, in cui, ancor piu che nella sua
dottrina di Dio, culminano tutte le difficolta e incoerenze del suo sistema. Con l'enfasi che pose
sulle cause finali, diede all'Etica un'importanza grandissima nella sua filosofia. Eppure sembra
aver dedicato solo la parte minore del suo pensiero al significato e alla natura del bene. La sua
Etica e una massa di incoerenze, dovute in parte a indifferenza, in parte a deferenza verso i
moralisti cristiani. Sebbene trattero 'argomento brevemente, gli daro uno spazio
proporzionalmente ampio, pari a quello che sembra aver occupato nelle meditazioni di Leibniz.

Ci sono tre questioni separate, che dovro trattare. Le prime due sono psicologiche, e solo 1'ultima e
propriamente etica. Queste sono @ la dottrina della liberta e determinazione, @ la psicologia della
volonta, ® la natura del bene.

® Ladottrina con cui Leibniz cerco di conciliare il libero arbitrio con il suo determinismo
radicale dipende interamente dalla contingenza e dall'attivita delle sostanze. La liberta, come
Leibniz sottolinea, € un termine molto ambiguo.

«La liberta di volonta,» dice, «e... intesa in due sensi diversi. Il primo e quando e opposta
all'imperfezione o schiavitti dello spirito, che e una coercizione o costrizione, ma interna come quella che
sorge dalle passioni. Laltro senso e usato quando la liberta e opposta alla necessita.» Nel primo senso,
«solo Dio e perfettamente libero, e gli spiriti creati lo sono, solo nella misura in cui sono superiori alle
loro passioni. E questa liberta riguarda propriamente il nostro intelletto. Ma la liberta dello spirito,
opposta alla necessita, riguarda la volonta nuda, e in quanto distinta dall'intelletto. Questo e cio che si
chiama libero arbitrio, e consiste in cio, che riteniamo che le ragioni o impressioni pitl forti, che
l'intelletto presenta alla volonta, non impediscono all'atto della volonta di essere contingente, e non gli
danno una necessita che é assoluta, e per cosi dire, metafisica.» "

(1) N.E. pp. 179-180; G. v. 1601, Lib. ii. Cap. xxi.

Di questi due sensi, il primo corrisponde alla distinzione tra attivita e passivita. La volonta e
libera nella misura in cui siamo attivi, cioe determinati da idee distinte; solo Dio, che ha solo idee
distinte, & perfettamente libero. E cosi questo senso & connesso all'intelletto.”’ L'altro & il senso
rilevante nella controversia sul libero arbitrio, e quello che deve essere esaminato ora.

(2) Cfr. G. vii. 109-110, per ulteriori sviluppi sulla liberta in questo senso.



Leibniz riconobbe — come ogni filosofo attento dovrebbe — che tutti gli eventi psichici hanno le
loro cause, proprio come gli eventi fisici, e che la previsione e teoricamente possibile in un caso
quanto nell'altro. A questo era vincolato da tutta la sua filosofia, e specialmente dall'armonia
prestabilita. Egli sottolinea che il futuro deve essere determinato, poiché qualsiasi proposizione
su di esso deve essere gia vera o falsa (G. vi. 123). E con questo, se non fosse stato deciso a salvare il
libero arbitrio, avrebbe potuto accontentarsene. L'intera dottrina della contingenza avrebbe
potuto essere abbandonata con vantaggio. Ma cio avrebbe portato a una necessita spinoziana e
contraddetto il dogma cristiano. Di conseguenza sostenne — come anche il legame tra l'analitico e
il necessario lo porto a ritenere — che tutte le proposizioni esistenziali e tutte le connessioni
causali sono contingenti, e che pertanto, sebbene le volizioni abbiano cause invariabili, non ne
conseguono necessariamente.”’ Rigetto completamente la liberta d'indifferenza — la dottrina
secondo cui la volonta potrebbe essere priva di causa — e ritenne persino che cio fosse
autocontraddittorio. "’ Poiché € necessario che ogni evento abbia una causa, sebbene sia
contingente che la causa produca il suo effetto. Sostenne anche che l'indifferenza dell'equilibrio
distruggerebbe il bene e il male morale. Poiché implicherebbe una scelta senza ragione, e quindi
senza una ragione buona o cattiva. Ma e nella bonta o cattiveria della ragione che consistono il
bene e il male morale (G. vi. 411). Rigetto anche il preteso prova introspettiva della liberta,
mediante il nostro presunto senso di essa; poiché, come dice giustamente, possiamo essere
determinati da percezioni insensibili (G. vi. 130). La liberta nel senso attuale e attribuita
ugualmente a Dio; le sue volizioni, sebbene sempre determinate dal motivo del meglio, non sono
meno contingenti (G. vii. 408-9; D. 273—4). Ci si potrebbe chiedere perché le bestie e persino le
semplici monadi non siano libere. Per questo, credo, non c'e alcun fondamento adeguato. Le
bestie, confessa Leibniz, hanno spontaneita (G. vii. 109), ma non liberta (G. vi. 421). La
spontaneita, dice, € contingenza senza costrizione, e una cosa € costretta quando il suo principio
viene dall'esterno (G. vii. 110). Per principio di una cosa, immagino Leibniz debba intendere la
ragione sufficiente dei suoi cambiamenti. Questo, allora, in un animale, dovrebbe essere interno.
L'unico senso, di conseguenza, in cui un animale non ¢ libero, sembrerebbe essere che le sue
volizioni non sono determinate dalla conoscenza del bene. "’

(3) Cfr. G.v. 163—4 (N. E. 183).
(4) Cfr. G. ii. 420; iii. 401 (D. 171); v. 164 (N. E. 183); vii. 379.

() Le opinioni di Leibniz su questo punto sono raccolte in un breve saggio, fornito da Gerhardt sia in francese che in latino (G. vii.
108-111). Traduco dal francese.

La liberta e spontaneita unita all'intelligenza.
Cosi cio che e chiamato spontaneita nelle bestie e in altre sostanze prive d'intelligenza, e elevato nell'uomo a un grado superiore di
perfezione, ed e chiamato liberta.
La spontaneita e contingenza senza costrizione; in altre parole, chiamiamo spontaneo cio che non e né necessario né costretto.
Chiamiamo contingente cio che non e necessario, o (che ¢ la stessa cosa) cio il cui opposto é possibile, senza implicare contraddizione.
Costretto e cio il cui principio viene dall'esterno. (Cfr. Spinoza di Pollock, 2a ed. p. 193. Spinoza ha solo l'opposizione libero o costretto, non
le ulteriori distinzioni di Leibniz.)
C'¢ indifferenza quando non c'e piu ragione per l'una che per l'altra. Altrimenti, ci sarebbe determinazione. (Il latino ha: E il determinato
le si oppone.)
Tutte le azioni delle sostanze singole sono contingenti. Poiché si puo dimostrare che, se le cose accadessero diversamente, non ci sarebbe
contraddizione per questo.
Tutte le azioni sono determinate e mai indifferenti. Poiché c'e sempre una ragione che ci inclina verso l'una piuttosto che l'altra, dato che
nulla avviene senza una ragione. E vero che queste ragioni inclinanti non sono necessitanti e non distruggono né la contingenza né la
liberta.
Una liberta d'indifferenza e impossibile. Cosi che non puo essere trovata da nessuna parte, nemmeno in Dio. Poiché Dio e determinato da



se stesso a fare sempre il meglio. E le creature sono sempre determinate da ragioni interne o esterne.

Piu le sostanze sono determinate da se stesse e lontane dall'indifferenza, pit sono perfette. Poiché, essendo sempre determinate, avranno
la determinazione o da se stesse, e saranno tanto pitl potenti e perfette, o l'avranno dall'esterno, e allora saranno proporzionalmente
obbligate a servire le cose esterne.

Piu agiamo secondo ragione, pitt siamo liberi, e c'e pitl servitti quanto pil agiamo per passione. Poiché piul agiamo secondo ragione, pill
agiamo conformemente alle perfezioni della nostra natura, e nella misura in cui ci lasciamo trascinare dalle passioni, siamo schiavi delle
cose esterne che ci fanno soffrire.

Per riassumere: tutte le azioni sono contingenti, o senza necessita. Ma anche tutto e determinato o regolare, e non c'e indifferenza.
Possiamo persino dire che le sostanze sono pitl libere nella misura in cui sono pit lontane dall'indifferenza e piu autodeterminate. E che
meno hanno bisogno di determinazione esterna, piu si avvicinano alla perfezione divina. Poiché Dio, essendo la sostanza piu libera e
perfetta, e anche la pit completamente determinata da se stessa a fare il piu perfetto. Cosi che il Nulla (le Rien), che ¢ il piit imperfetto e il
piu lontano da Dio, e anche il piu indifferente e il meno determinato. Ora, nella misura in cui abbiamo lume e agiamo secondo ragione,
saremo determinati dalle perfezioni della nostra natura, e di conseguenza saremo piu liberi nella misura in cui siamo meno imbarazzati
nella nostra scelta. E vero che tutte le nostre perfezioni, e quelle di tutta la natura, vengono da Dio, ma cio, lungi dall'essere contrario alla
liberta, e piuttosto la ragione stessa per cui siamo liberi, perché Dio ci ha comunicato un certo grado della sua perfezione e della sua
liberta. Accontentiamoci dunque di una liberta che e desiderabile e si avvicina a quella di Dio, che ci rende pitl disposti a scegliere bene e
agire bene; e non pretendiamo quella liberta dannosa, per non dire chimerica, di essere nell'incertezza e nel perpetuo imbarazzo, come
quellAsino di Buridano, famoso nelle scuole, che, posto a uguale distanza tra due sacchi di grano, e non avendo nulla che lo determinasse
verso l'uno piuttosto che l'altro, si lascio morire di fame.

Psicologia della volonta e del piacere

® Questo mi porta alla psicologia della volonta e del piacere. Leibniz sostiene che il piacere e
un senso di perfezione, e che cio che Locke chiama inquietudine e essenziale per la felicita degli
esseri creati, che non consiste mai nel possesso completo [G. v. 175 (N. E. 194); VII. 73 (D. 130)].
L'azione, dice, porta gioia, mentre la passione porta dolore; e azione e passione consistono nel
passare a un grado maggiore o minore di perfezione (G. iv. 441)."”’ Cosi quando Leibniz concorda
con Locke che il bene e cio che produce piacere [G. v. 149 (N. E. 167)], non sta accettando
1'Utilitarismo, ma affermando una connessione psicologica tra il raggiungimento del bene e la
sensazione di piacere. Allo stesso modo puo essere liberato dall'apparenza dell'edonismo
psicologico, al quale si avvicina pericolosamente (Nuovi Saggi, Lib. I, Cap. ii.). Ci sono, pensa
Leibniz, istinti innati, dai quali possono derivare verita innate. «Sebbene possiamo dire con verita
che la morale ha principi indimostrabili, e che uno dei primi e pitl pratici € che dobbiamo perseguire la
gioia e fuggire il dolore, dobbiamo aggiungere che questa non e una verita conosciuta puramente dalla
ragione, poiché e fondata sull'esperienza interna, o su conoscenza confusa, poiché non sentiamo cosa
siano la gioia e il dolore» [G. v. 81 (N. E. 86)]. «Questa massima,» continua, «non e conosciuta dalla
ragione, ma, per cosl dire, da un istinto» (ibid.). Ma la ragione dovrebbe condurci piuttosto a cercare
la felicita, che «eé solo una gioia duratura. Il nostro istinto, tuttavia, non tende alla felicita propria, ma
alla gioiq, cioe al presente; e la ragione che spinge verso il futuro e il duraturo. Ora l'inclinazione,
espressa dall'intelletto, passa in un precetto o verita pratica; e se l'istinto e innato, la verita e innata
anch'essa» [G. v. 82 (N. E. 87)]."” Leibniz sembra, in questo passo, suggerire che pensa la gioia
buona perché e desiderata, e la ragione utile solo a mostrare che, se la gioia € buona, piu gioia e
meglio di meno."”’ Ma questa non puo essere la sua vera intenzione. Poiché, come abbiamo visto,
sostiene che la gioia € un senso di perfezione, e quindi la perfezione deve essere distinta dalla
gioia. Inoltre, € una verita contingente che la volizione sia determinata dal bene (G. ii. 38; iv. 438).
Ma se la volizione & sempre necessariamente determinata dal desiderio, come Leibniz sembra
sostenere, e se il bene significa cio che e desiderato, allora la volizione sarebbe necessariamente
determinata dal bene. Dobbiamo supporre, quindi, che Leibniz consideri una proposizione



sintetica e contingente che desideriamo il bene, e non commetta la fallacia di supporre che il bene
significhi il desiderato. Cio appare anche da un passo in cui Leibniz sottolinea che la volonta di Dio
non potrebbe avere il bene come suo effetto, a meno che non lo avesse come suo oggetto, e che il
bene e quindi indipendente dalla volonta di Dio (G. iv. 344); o dalla spiegazione che la bonta di Dio
lo porto a desiderare di creare il bene, mentre la sua saggezza gli mostro il meglio possibile (G. vi.
167).

maggiore perfezione; e per dolore un‘affezione per cui passa a una minore perfezione.» Cfr. anche ibid. Prop. LIX, Scol.: «Il piacere e il
passaggio dell'uomo da una perdita a una maggiore perfezione. Il dolore ¢ il passaggio dell'uomo da una maggiore a una minore perfezione.»

(7) Prosegue spiegando che gli istinti non sono necessariamente pratici, ma forniscono analogamente i principi delle scienze e del
ragionamento, impiegati inconsciamente.

(8) Cfr. Spinoza, Etica, Parte III, Prop. IX, Scolio: «Non abbiamo sforzo, volontda, appetito o desiderio per alcunché perché lo riteniamo
buono, ma al contrario riteniamo buona una cosa perché abbiamo uno sforzo, volonta, appetito o desiderio per essa.» Cfr. anche ibid. Prop.
XXXIX, Scol. Sembra probabile che Leibniz fosse confuso nella sua mente riguardo a questa alternativa.

Peccato

La questione del peccato € molto scomoda per la teoria leibniziana della volonta. Virtu, egli dice, e
una disposizione immutabile a fare cio che riteniamo buono. Poiché la nostra volonta non €
condotta a perseguire nulla, se non in quanto l'intelletto lo presenta come buono, agiremo sempre
rettamente se giudicheremo sempre rettamente (G. vii. 92). Perseguiamo il bene maggiore che
percepiamo, ma i nostri pensieri sono per lo piu sordi, cioé semplici simboli vuoti; e tale
conoscenza non puo muoverci [G. v. 171 (N. E. 191)]. Analogamente, il vizio non ¢ la forza
dell'azione, ma un impedimento ad essa, come l'ignoranza (G. ii. 317). In effetti, il peccato
originale e la materia prima sono quasi indistinguibili. Da questa base si accinge a fabbricare
l'immoralita. E evidente che, se fosse stato coerente, avrebbe affermato con audacia che tutto il
peccato deriva interamente dall'ignoranza. Invece, cio che dice e che dobbiamo stabilire una
regola per seguire la ragione, sebbene percepita solo da pensieri sordi [G. v. 173 (N. E. 193)]; che
dipende da noi prendere precauzioni contro le sorprese con una ferma determinazione a
riflettere, e agire solo in certe circostanze, dopo aver deliberato approfonditamente (G. iv. 454); che
la regola principale della vita e fare sempre, non cio che le passioni (Bewegungen), ma cio che
l'intelletto indica come piu utile, e una volta fatto, ritenersi felici comunque vada (G. vii. 99). Tutte
queste osservazioni sono sotterfugi discreditevoli per nascondere che tutto il peccato, per Leibniz,
e peccato originale, la finitezza intrinseca di ogni monade creata, la confusione delle sue
percezioni del bene, per cui e condotta, in un'illusione onesta e inevitabile, a perseguire il
peggiore al posto del migliore. Non possiamo stabilire una regola per seguire la ragione, a meno
che non percepiamo che questa regola € buona; e se lo percepiamo, certamente la stabiliremo. I
suo determinismo é andato troppo oltre per moralita e immoralita, sebbene non interferisca
affatto con bonta e malvagita.

Significato di bene e male: tre tipi di ciascuno



® Questo mi conduce alla natura e al significato stesso di bene e male in Leibniz. Egli
distingue tre tipi di bene e male: metafisico, morale e fisico. La teoria del bene e male metafisico e
chiara e coerente, e armonizza con il resto del suo sistema; ma non ha un ovvio significato etico.
Gli altri due sembrano meno fondamentali, e talvolta sono trattati come mere conseguenze del
bene e male metafisici. Cosi I'Etica di Leibniz, come molti altri sistemi etici, soffre di inesistenza.
Qualcosa di diverso dal bene e preso come fondamentale, e le deduzioni da cio sono considerate
dotate di rilevanza etica."”’

documento non datato (G. vii. 194-7), scritto probabilmente intorno al 1677 (cfr. G. vii. 41-2), sebbene coincida esattamente sotto
questo aspetto con Lorigine ultima delle cose, ad es. G. vii. 303 (L. 340; D. 101). Vedi Appendice, § 121.

«Il male,» ci viene detto, «puo essere inteso metafisicamente, fisicamente e moralmente. Il male
metafisico consiste nella semplice imperfezione, il male fisico nella sofferenza, e il male morale nel
peccato. Ora, sebbene il male fisico e morale non siano necessari, e sufficiente che, in virtu delle verita
eterne, siano possibili. E poiché questa immensa regione delle Verita contiene tutte le possibilita,'"’ ci
deve essere un'infinita di mondi possibili, il male deve entrare in parecchi di essi, e persino il migliore di
tutti deve contenere male; questo e cio che ha determinato Dio a permettere il male» (G. vi. 115). Questo
fornisce la soluzione di Leibniz al problema del male, ed e chiaro che il male metafisico e la fonte
del tutto. Il seguente passaggio lo lascia fuori dubbio. «Chiediamo innanzitutto: da dove viene il
male? Se Dio esiste, da dove viene il male? se non esiste, da dove viene il bene? Gli antichi attribuivano la
causa del male alla materia, che credevano increata e indipendente da Dio; ma noi, che deriviamo tutte
le cose da Dio, dove troveremo la fonte del male? La risposta e che deve essere cercata nella natura ideale
della creatura, in quanto questa natura e contenuta tra le verita eterne, che sono nell'intelletto di Dio,
indipendentemente dalla Sua volonta. Dobbiamo infatti considerare che c'e un'imperfezione originaria
nella creatura, anteriore al peccato, perché la creatura e essenzialmente limitata; da cui consegue che la
creatura non puo sapere tutto, e puo sbagliare e commettere altri errori» (G. vi. 114-5). E percio Leibniz
rifiuta il principio di Cartesio, che gli errori dipendano piu dalla volonta che dall'intelletto [G. iv.
361 (D. 52)].

(10) (19) Questo passaggio prova, cid che altrimenti sarebbe dubbio, che Leibniz si rendeva conto che le proposizioni sui contingenti
possibili sono necessarie. Vedi p. 26 sopra.

Il male metafisico fonte degli altri due tipi

Cosi il male metafisico, o limitazione—sebbene Leibniz esiti a dichiararlo apertamente—e la
fonte del peccato e del dolore. E cio e sufficientemente evidente. Se giudicassimo sempre
rettamente, agiremmo sempre rettamente; ma il nostro giudizio errato deriva da percezione
confusa, o materia prima, o limitazione. E il dolore accompagna il passaggio a una perfezione
inferiore, che risulta da azioni sbagliate. Cosi il male fisico e morale dipendono entrambi dal male
metafisico, cioé dall'imperfezione o limitazione. Leibniz di solito non parla dell'opposto di cio
come bene metafisico, ma come perfezione metafisica. Molti dei suoi argomenti, tuttavia,
implicano l'assunzione che la perfezione metafisica sia buona, come quando argomenta contro il



vuoto, "’ o quando afferma che «tra le infinite combinazioni di possibili e serie possibili, ne esiste una
per cui la maggior parte dell'essenza o della possibilita é portata all'esistenza.» '™’

(1) Ad es. G. vii. 377 (D. 253); ma cfr. G. ii. 475.
(12) G, vii. 303 (D. 101; L. 340). Vedi anche la frase precedente.

La stessa visione sembra implicita in un passaggio che incidentalmente definisce la perfezione
metafisica. «Come la possibilita,» afferma, «e il principio dell'essenza, cosi la perfezione, o il grado di
essenza (per cui quante piu cose possibili sono compatibili), e il principio dell'esistenza.» Nella frase
precedente ha usato imperfezione e assurdita morale come sinonimi [G. vii. 304 (D. 103; L. 342)]. E
nella pagina successiva, dove cerca di distinguere perfezione metafisica e morale, riesce solo a
rendere quest'ultima una specie della prima. «E affinché,» spiega, «nessuno pensi che qui
confondiamo la perfezione morale, o bonta, con la perfezione metdfisica, o grandezza, e ammetta la
seconda negando la prima, bisogna sapere che da quanto detto seque che il mondo e il piti perfetto, non
solo fisicamente o, se si preferisce, metafisicamente, perché e stata prodotta quella serie di cose in cui la
maggior realta e attualizzata, ma anche moralmente, poiché, in verita, la perfezione morale e
perfezione fisica per le menti stesse» [G. vii. 306 (D. 104; L. 345)]. Vale a dire, la perfezione morale e
l'agire rettamente, e cio dipende dalla perfezione fisica per le menti, d.h.z. dalla percezione chiara.

(13)

(13) Cfr. anche il seguente passo (G. iii. 32): «Il bene e il male metdfisici sono perfezione o imperfezione nell'universo, ma sono
specificamente intesi come quei beni e mali che accadono a creature non intelligenti, o per cosi dire non intelligenti.»

Sulla relazione tra perfezione metafisica e morale, Leibniz difficilmente puo essere scagionato
dalla disonesta. Usa la dipendenza della seconda dalla prima per risolvere il problema del male e
mostrare che il male & una mera limitazione. Quest'ultimo punto e essenziale, come abbiamo
visto nel capitolo precedente, per la sua prova della bonta di Dio e per l'intera connessione del
male con materia prima e finitezza. Ma cerca di rendere il male morale indipendente non appena
pensa al peccato, alla punizione e alla responsabilita, al Paradiso e all'Inferno, e a tutto 'apparato
dei moralisti cristiani. Se si vuole trarre qualcosa dalla sua Etica, dobbiamo accettare con audacia
la supremazia della perfezione e dell'imperfezione metafisiche, e trarne le conseguenze.

La perfezione metafisica € solo la quantita di essenza [G. vii. 303 (D. 101; L. 340)], o la grandezza
della realta positiva [G. vi. 613 (D. 224 L. 240)]. Cio significa il possesso di tutti i predicati semplici
possibili nel grado piu alto possibile. Leibniz afferma, contro Spinoza, che una cosa puo avere piu
realta di un'altra semplicemente avendo piu di un attributo, cosi come avendo piu attributi. Ad
esempio, dice, un cerchio ha piu estensione del quadrato inscritto [G. i. 144 (D. 17)]. Ma in un altro
passo asserisce che cose non capaci di un grado massimo, come numeri e figure, non sono
perfezioni (G. iv. 427). Poiché afferma anche che Dio e infinito, mentre il Diavolo e finito, che il
bene avanza ad infinitum, mentre il male ha i suoi limiti [G. vi. 378 (D. 196)], numeri e figure sono
evidentemente esclusi perché non sono veri predicati, e perché, come abbiamo visto discutendo il
continuo, l'infinito numerico & autocontraddittorio, sebbene l'infinito attuale sia ammissibile. Cosi
la perfezione metafisica consiste nell'avere quanti piu predicati possibile nel grado piu alto

(14)

possibile, e nessun predicato vero e escluso da questa definizione.



(14) Cfr. anche G. v. 15 (D. 95; N. E. 15).

Da cio segue, ovviamente, che I'imperfezione e qualcosa di meramente negativo, cioe la mera
assenza di perfezione. Cosi le monadi differiscono da Dio solo come meno e pili; hanno le stesse
perfezioni di Dio, ma in grado inferiore (G. ii. 125)."”’ Il Diavolo, in questa visione, dovrebbe essere
la piu bassa delle monadi nude—visione che i teologi difficilmente accetterebbero, poiché lo
suppongono sempre capace di conoscenza. C'e un passaggio in cui Leibniz cerca di connettere
direttamente la perfezione con il bene. «Posto una volta,» dice, «che l'essere e migliore del non-
essere, o che c'e una ragione per cui qualcosa dovrebbe essere piuttosto che nulla, o che dobbiamo
passare dalla possibilita all'attualita, ne seque che, anche in assenza di ogni altra determinazione, la
quantita di esistenza e la pill grande possibile» [G. vii. 304 (D. 102; L. 341)]. Cosi sembra ammettere
che la bonta significhi qualcosa di diverso dalla quantita di esistenza, e considerare la connessione
tra le due come significativa.

(15) Cfr. Spinoza, Etica, Parte II. Prop. XLIX. Scholium: «Partecipiamo della Natura Divina nella misura in cui le nostre azioni diventano
sempre piu perfette e comprendiamo sempre piu Dio.» Anche Monadologia, § 42.

Connessione con la dottrina dei giudizi analitici

L'Etica a cui questa visione conduce € comune. Bonta e Realta si ritiene vadano di pari passo, se
non siano sinonimi. "’ Quindi ne segue facilmente che la Realta &€ buona; e questa conseguenza e,
per quanto posso scoprire, I'unica raccomandazione di tale Etica. Per Leibniz in particolare, che
ammette l'esistenza del male [G. vi. 376 (D. 194)], tale visione e assurda. Poiché se il male & una
mera limitazione, tutto cio che esiste e buono in gradi diversi, e mai male in alcun grado. Se un
esistente, come il dolore, & dichiarato male, ne segue che il male e un predicato positivo, come il
bene."”’ Quindi sara incluso nella perfezione metafisica. La dottrina dei giudizi analitici deve aver
contribuito alla visione che il male sia una mera negazione. Poiché e ovvio che bene e male sono
predicati incompatibili, e se entrambi sono positivi, questo e un giudizio sintetico. Quindi il male
era considerato la mera negazione del bene, sebbene sarebbe stato ugualmente logico considerare
il bene la mera negazione del male. Quando si riconosce che il male e un predicato positivo, cade
l'intera teoria privativa del male, e con essa la connessione tra perfezione metafisica ed etica, cosi
come la definizione di Dio come avente tutti i predicati positivi.

(16) Cfr. Spinoza, Etica, Parte II Def. VI.: «Per realta e perfezione intendo la stessa cosa.»

(17) Anche nel 1677, quando Leibniz era pili vicino che mai allo spinozismo, sostiene contro un cartesiano che «sia il piacere che il
dolore sono qualcosa di positivo» (G. i. 214). Cfr. Stein, op. cit. pp. 90, 91.

I regni della natura e della grazia

Rimane una piccola incoerenza da notare. Leibniz parla spesso come se le cause finali avessero
riferimento esclusivo agli spiriti [G. iv. 480 (D. 73; L. 304)], ma altre volte lo nega decisamente (ad
es. G. vi. 168). Sembra ritenere che solo gli spiriti, tra le monadi, siano fini a se stessi; altri fini non
sono monadi individuali, ma il bene metafisico, I'ordine e la bellezza della natura. Il primo
principio del mondo fisico, dice, € dargli quanta piu perfezione possibile, e del mondo morale, o



Citta di Dio, dargli la massima felicita possibile (G. iv. 462). Ci0 porta a un'armonia tra i regni della
Natura e della Grazia, tra Dio come Architetto e Dio come Monarca (G. vi. 605 (D. 215; L. 421)]. Nel
primo, cerca solo ordine e perfezione metafisica; nel secondo, cerca la felicita degli spiriti. Ma il
mondo e cosi ben congegnato che i due fini portano alla stessa serie di eventi, e in questo
abbiamo ancora una volta un'armonia prestabilita.

Nella filosofia di Leibniz tutto, dalla Legge della Ragion Sufficiente in poi, dipende, attraverso
l'introduzione delle cause finali, dall'Etica. Ma I'Etica, essendo un argomento su cui la teologia e
molto definita, non poteva essere trattata da Leibniz con spirito libero. L'Etica a cui aveva diritto
era molto simile a quella di Spinoza; aveva le stesse fallacie e conseguenze simili. Ma essendo il
campione dell'ortodossia contro l'ateo denigrato, Leibniz si ritrasse dalle conseguenze delle sue
opinioni e si rifugio nella perpetua iterazione di frasi edificanti. Lintera tendenza del suo
temperamento, come della sua filosofia, era esaltare illuminazione, educazione e sapere, a scapito
di buone intenzioni ignoranti. Questa tendenza avrebbe potuto trovare un'espressione logica
nella sua Etica. Ma preferi sostenere Peccato e Inferno, e rimanere, in cio che riguardava la Chiesa,
il campione dell'ignoranza e dell'oscurantismo. Questa € la ragione per cui le parti migliori della
sua filosofia sono le piu astratte, e le peggiori quelle che piu da vicino riguardano la vita umana.

CAPITOLO 20.

Appendice

I1. § 8 Schema dell'argomentazione logica di Leibniz

» G.IL 46 (1686). Esaminando la nozione che ho di ogni proposizione vera, trovo che ogni
predicato, necessario o contingente, passato, presente o futuro, € compreso nella nozione del
soggetto, e non chiedo di pit. [..] La proposizione in questione e di grande importanza e
merita di essere ben stabilita, poiché ne consegue che ogni anima e come un mondo a parte,
indipendente da tutto il resto tranne Dio; che non solo € immortale e per cosi dire impatibile,
ma che conserva nella sua sostanza tracce di tutto cio che le accade. Ne consegue anche in
cosa consista l'interazione delle sostanze, e in particolare I'unione dell'anima e del corpo.
Questa interazione non avviene secondo l'ipotesi ordinaria dell'influsso fisico di una sull'altra,
poiché ogni stato presente di una sostanza le giunge spontaneamente, ed € solo una
conseguenza del suo stato precedente. Non avviene neppure secondo l'ipotesi delle cause
occasionali, [...] ma avviene secondo l'ipotesi della concomitanza, che mi appare dimostrativa.
Cioe, ogni sostanza esprime l'intera sequenza dell'universo secondo il punto di vista o il
rispetto che le € proprio, donde avviene che concordino perfettamente tra loro.

II. § 10 Tutte le proposizioni sono riducibili alla forma soggetto-predicato?

» G.II. 240. Non esiste denominazione cosi estrinseca da non avere una intrinseca come suo
fondamento.



v

v

v

v

v

v

G. II. 250. Le cose che differiscono per luogo devono esprimere il loro luogo, cioe le cose
circostanti, e cosi essere distinte non solo dal luogo, o da una mera denominazione estrinseca,
come tali cose sono comunemente concepite.

G. V. 129 (N. E. 144). A mio avviso, la relazione e piu generale della comparazione. Poiché le
relazioni sono o di comparazione o di concorso (concours). Le prime concernono l'accordo
(convenance) o il disaccordo (prendo questi termini in senso meno ampio), che comprendono
somiglianza, uguaglianza, disuguaglianza, ecc. La seconda classe coinvolge qualche
connessione, come di causa ed effetto, tutto e parti, situazione e ordine, ecc.

G. V. 210 (N. E. 235). Le relazioni e gli ordini partecipano della natura di entita razionali (ont
quelque chose de I’étre de raison), sebbene abbiano il loro fondamento nelle cose; poiché si

puo dire che la loro realta, come quella delle verita eterne e delle possibilita, provenga dalla

ragione suprema.

G. V. 377 (N. E. 451). E meglio collocare le verita nella relazione tra gli oggetti delle idee, che fa
si che 'uno sia compreso o non compreso nell'altro.

G. V. 378 (N. E. 452). Accontentiamoci di cercare la verita nella corrispondenza delle
proposizioni, che sono nella mente, con le cose in questione.

G. IL. 486. Non ammetterete, credo, un accidente che sia in due soggetti alla volta. Cosi
sostengo, per quanto riguarda le relazioni, che la paternita in Davide € una cosa, e la filiazione
in Salomone e un'altra, ma la relazione comune ad entrambi € una cosa meramente mentale,
di cui le modificazioni dei singolari sono il fondamento.

I1. § 11 Proposizioni analitiche e sintetiche

G. V.92 (N. E. 99). Lungi dall'approvare 'accettazione di principi dubbi, vorrei che le persone
cercassero persino la dimostrazione degli assiomi di Euclide... E quando mi si chiedono i
mezzi per conoscere ed esaminare i principi innati, rispondo... che, eccetto gli istinti la cui
ragione e sconosciuta, dobbiamo cercare di ridurli a principi primi, cioe ad assiomi che siano

identici o immediati per mezzo di definizioni, che non sono altro che una distinta esposizione
di idee.
G. V. 342 (N. E. 403). Non sono le figure che fanno la dimostrazione per i geometri... Sono le

proposizioni universali, cioe le definizioni, gli assiomi e i teoremi gia dimostrati, che fanno il
ragionamento, e lo sosterranno anche se non ci fosse alcuna figura.

G. V. 343 (N. E. 404). Le verita primitive, che sono conosciute per intuizione, sono, come quelle
derivate, di due tipi. Sono tra le verita di ragione o le verita di fatto. Le verita di ragione sono
necessarie, e quelle di fatto sono contingenti. Le verita primitive di ragione sono quelle che
chiamo con il nome generale di identiche, perché sembra che ripetano solo la stessa cosa,
senza insegnarci nulla. Quelle affermative sono come le seguenti: ogni cosa e cio che e, e in
quanti esempi desideriamo, A € A, B e B. [...] Il rettangolo equilatero € un rettangolo. [...] Se la
figura regolare a quattro lati e un rettangolo equilatero, questa figura e un rettangolo. [...] Se A
non e B, ne segue che A non e B. [...] Passo ora alle identita negative, che dipendono o dal



principio di contraddizione o da quello dei disparati. Il principio di contraddizione e in
generale: una proposizione e vera o falsa.

G. VI. 323. Il numero triplo delle dimensioni e determinato [nella materia], non dalla ragione
del migliore, ma da una necessita geometrica; e perché i geometri hanno potuto mostrare che
ci sono solo tre rette mutuamente perpendicolari che possono intersecarsi nello stesso punto.
Nulla potrebbe essere scelto di piu appropriato per mostrare la differenza tra la necessita
morale, che governa la scelta del saggio, e la necessita bruta di Strato e degli Spinozisti, [...]
che far considerare alle persone la differenza tra la ragione delle leggi del moto e la ragione
del numero triplo delle dimensioni: la prima consistendo nella scelta del migliore, la seconda
in una necessita geometrica e cieca.

G. VI. 612 (D. 223; L. 236). Le verita di ragionamento sono necessarie e il loro opposto e
impossibile: le verita di fatto sono contingenti e il loro opposto e possibile. Quando una verita
€ necessaria, la sua ragione puo essere trovata per analisi, risolvendola in idee e verita piu
semplici, finché non arriviamo a quelle che sono primarie. [...] I principi primari [...] non
possono essere dimostrati, e anzi non hanno bisogno di prova; e questi sono enunciati
identici, il cui opposto implica una contraddizione espressa.

G. VIL 355 (D. 239). Il grande fondamento della matematica e il principio di contraddizione.
[...] E questo principio da solo basta a dimostrare tutta I'Aritmetica e tutta la Geometria, cioe
tutti i principi matematici. Ma per passare dalla matematica alla filosofia naturale &
necessario un altro principio [...] : intendo il principio di una ragione sufficiente.

G. I. 384. Per essere sicuro che cio che concludo da una definizione e vero, devo sapere che
questa nozione ¢ possibile. Poiché se implica una contraddizione, possiamo allo stesso tempo
trarne conclusioni opposte. [...] Questo e il motivo per cui le nostre idee implicano un giudizio.

G. V. 21 (N. E. 21). Idee e verita possono essere divise in primitive e derivate; la conoscenza di
quelle primitive non ha bisogno di essere formata, ma solo distinta.

G. III. 443. Le definizioni non sono arbitrarie, come credeva Hobbes, e non possiamo formare
idee come ci piace, sebbene sembri che i Cartesiani siano di questa opinione. Poiché e
necessario che queste idee che ci accingiamo a formare siano veritabili, cioe possibili, e che gli
ingredienti che vi mettiamo siano compatibili tra loro.

ITI. § 13 Lambito dei giudizi contingenti in Leibniz

G. V. 428 (N. E. 515). Per quanto riguarda le verita eterne, si deve osservare che in fondo sono
tutte ipotetiche, e dicono in effetti: Posta una certa cosa, un'altra cosa €.

G. II1. 400 (D. 171). Sebbene tutti i fatti dell'universo siano ora certi in relazione a Dio, o (cio
che equivale alla stessa cosa) determinati in sé stessi e persino interconnessi, non ne
consegue che la loro connessione sia sempre veramente necessaria, cioe che la verita, che
afferma che un fatto segue da un altro, sia necessaria. E questo deve essere applicato
specialmente alle azioni volontarie.



v

v

v

v

v

v

G. VI. 123. 1 filosofi concordano oggigiorno che la verita dei futuri contingenti € determinata,
cioe che i futuri contingenti sono futuri, o che saranno... Cosi il contingente, sebbene futuro,
non e meno contingente; e la determinazione, che sarebbe chiamata certezza se fosse
conosciuta, non e incompatibile con la contingenza.

G. II. 39 (1686). La nozione di una specie coinvolge solo verita eterne o necessarie, ma la
nozione di un individuo coinvolge, sub ratione possibilitatis, cio che e di fatto, o relativo
all'esistenza delle cose e al tempo, e di conseguenza dipende da certi decreti liberi di Dio
considerati come possibili; poiché le verita di fatto o di esistenza dipendono dai decreti di Dio.

G. IV. 437 (1686). La connessione o consecuzione e di due tipi: I'una é assolutamente
necessaria, cosi che il suo contrario implica contraddizione, e questa deduzione si verifica
nelle verita eterne, come quelle della geometria; I'altra € necessaria solo ex hypothesi, e per
cosi dire per accidente, ed e contingente in sé, quando il contrario non implica contraddizione.

G. IIL. 54 (D. 35). La vera Fisica deve realmente derivare dalla fonte delle perfezioni divine...
Lungi dall'escludere le cause finali, e la considerazione di un Essere che agisce con saggezza, e
da li che tutto in Fisica deve essere dedotto.

G. IIL 645. [La Dinamica] e in gran parte il fondamento del mio sistema; poiché li
apprendiamo la differenza tra verita la cui necessita e bruta e geometrica, e verita che hanno
la loro fonte nella convenienza e nelle cause finali.

G. VL. 319. Le leggi del moto che effettivamente si verificano in natura, e sono verificate da
esperimenti, non sono in verita assolutamente dimostrabili, come sarebbe una proposizione
geometrica: ma non € neppure necessario che lo siano. Non derivano interamente dal
principio di necessita, ma derivano dal principio di perfezione e ordine; sono un effetto della
scelta e della saggezza di Dio.

I11. § 14 Significato del principio di ragione sufficiente

G. VIL 374 (D. 250). Quando due cose che non possono coesistere sono ugualmente buone; e
né in sé stesse, né tramite combinazione con altre cose, I'una possiede alcun vantaggio
sull'altra; Dio non produrra nessuna delle due.

G. IV. 438 (1686). Questa dimostrazione del predicato di Cesare [che decise di attraversare il
Rubicone] non e assoluta come quelle numeriche o geometriche, ma presuppone la serie di
cose scelte liberamente da Dio, fondata sul primo decreto libero divino, cioé fare sempre cio
che é piu perfetto, e sul decreto che Dio ha stabilito (in conseguenza del primo) riguardo alla
natura umana: che 'uomo agira sempre (pur liberamente) cio che gli appare migliore. Ora
ogni verita fondata su decreti di questo tipo e contingente, sebbene certa... Tutte le
proposizioni contingenti hanno ragioni per essere cosi piuttosto che diversamente, o (che e lo
stesso) possiedono prove a priori della loro verita, che le rendono certe e mostrano come il
collegamento tra soggetto e predicato abbia il suo fondamento nella natura dell'uno e
dell'altro; ma non hanno dimostrazioni di necessita, poiché queste ragioni si basano solo sul



principio di contingenza, o dell'esistenza delle cose, cioe su cio che e o appare migliore tra piu
cose ugualmente possibili.

G. II. 40 (1686). Poiché esistono infiniti mondi possibili, esistono anche infinite leggi, alcune
proprie dell'uno, altre dell’altro, e ogni possibile individuo di qualsiasi mondo contiene nella
sua nozione le leggi del proprio mondo.

G. VIL. 199. Nella dimostrazione uso due principi: uno e che cio che implica contraddizione e
falso, 1'altro e che si puo fornire una ragione per ogni verita (che non sia identica o
immediata), cioe che la nozione del predicato e sempre espressamente o implicitamente
contenuta nella nozione del soggetto, e cio vale tanto per le denominazioni estrinseche
quanto per quelle intrinseche, tanto per le verita contingenti quanto per le necessarie.

III. § 15 La sua relazione con la legge di non contraddizione

G. VIL 364 (D. 244). Da quanto ho detto appare che il mio assioma non e stato ben compreso; e
che l'autore [Clarke] lo nega, pur sembrando concederlo. "E vero”, dice, "che nulla esiste senza
una ragione sufficiente... ma aggiunge che questa ragione sufficiente e spesso la semplice
volonta di Dio... Ma ci0 equivale a sostenere che Dio vuole qualcosa senza alcuna ragione
sufficiente per la sua volonta: contro I'assioma o regola generale di quanto accade. Questo e
ricadere nella libera indifferenza, che ho confutato ampiamente e mostrato essere
assolutamente chimerica, persino nelle creature, e contraria alla saggezza di Dio, come se egli
potesse operare senza agire secondo ragione.

G. I1. 56 (1686). Se rigettassimo assolutamente i puri possibili, distruggeremmo contingenza e
liberta; poiché se non esistesse nulla di possibile se non cio che Dio crea effettivamente, cio
che Dio crea sarebbe necessario, e se Dio volesse creare qualcosa, potrebbe solo creare quello,
senza liberta di scelta.

G. II. 423. Quando qualcuno ha scelto un modo, non implicherebbe contraddizione se avesse
scelto diversamente, perché le ragioni determinanti non necessitano (I'azione).

G. I1. 181. Credo che concorderete che non tutto cio che e possibile esiste... Ma ammesso cio,
segue che non per assoluta necessita, ma per qualche altra ragione (come bonta, ordine,
perfezione) alcuni possibili ottengono esistenza piuttosto che altri.

G. II. 49 (1686). Le nozioni di sostanze individuali, complete e capaci di distinguere
interamente il loro soggetto, implicando cosi verita contingenti o di fatto e circostanze
individuali di tempo, luogo ecc., devono anche includere nella loro nozione, considerata come
possibile, i decreti liberi di Dio, egualmente considerati possibili, poiché questi decreti liberi
sono le fonti principali degli esistenti o fatti; mentre le essenze sono nell'intelletto divino
prima della considerazione della volonta.

G. IV. 344. Sostenendo che le verita eterne di geometria e morale, e conseguentemente anche
le regole di giustizia, bonta e bellezza, sono effetto di una scelta libera o arbitraria della
volonta divina, sembra che Dio sia privato della sua saggezza e giustizia, o piuttosto del suo
intelletto e volonta, lasciando solo un certo potere smisurato da cui tutto emana, che merita



piuttosto il nome di natura che di Dio; poiché come é possibile che il suo intelletto (il cui
oggetto sono le verita delle idee contenute nella sua essenza) possa dipendere dalla sua
volonta? E come puo avere una volonta che ha I'idea del bene non come oggetto, ma come
effetto?

G. IL 424. A mio parere, se non vi fosse alcuna serie migliore possibile, Dio non avrebbe
certamente creato nulla, poiché non puo agire senza ragione, né preferire il meno perfetto al
piu perfetto.

IV. § 16 Visioni cartesiane e spinoziane sulla sostanza

G. VI. 581. [Dialogo tra Filarete (Leibniz) e Ariste (Malebranche).] Ariste. Tutto cio che puo
essere concepito da solo, senza pensare ad altro, o senza che la nostra idea di esso rappresenti
qualcos'altro, o cio che puo essere concepito da solo esistendo indipendentemente da qualsiasi
altra cosa, € sostanza...

G. VI. 582. Filarete. Questa definizione di sostanza non e priva di difficolta. In fondo nulla
tranne Dio puo essere concepito come indipendente da altre cose. Diremo allora, con un certo
innovatore fin troppo noto, che Dio e I'unica sostanza, di cui le creature sono mere
modificazioni? Se restringete la definizione, aggiungendo che sostanza € cio che puo essere
concepito indipendentemente da ogni altra creatura, troveremo forse cose che, senza essere
sostanze, hanno tanta indipendenza quanto l'estensione. Ad esempio, la forza d'azione, la vita,
l'antitipia sono qualcosa insieme essenziale e primitivo, e possiamo concepirle
indipendentemente da altre nozioni, persino dai loro soggetti, tramite astrazioni. Al contrario,
i soggetti sono concepiti tramite tali attributi... Ariste... Diciamo che la definizione deve
intendersi solo dei concreti; cosi la sostanza sara un concreto indipendente da ogni altro
concreto creato.

IV. § 17 Il significato di sostanza in Leibniz

G. IL. 37 (1686). Il signor Arnauld trova strano cio che sembra io sostenga, cioe che tutti gli
eventi umani seguano con necessita ipotetica dalla mera supposizione che Dio abbia scelto di
creare Adamo; a cui ho due risposte: una, che la mia supposizione non e solo che Dio abbia
scelto di creare un Adamo dalla nozione vaga e incompleta, ma che Dio ha scelto di creare un
tale Adamo, sufficientemente determinato come individuo. E questa nozione completa
individuale, secondo me, implica relazioni con l'intera serie delle cose... Laltra risposta € che la
conseguenza, in virtu della quale gli eventi seguono dall'ipotesi, € sempre certa ma non
sempre necessaria con necessita metafisica, come nell'esempio del signor Arnauld (che Dio,
risolvendo di crearmi, non poté non creare una natura capace di pensiero), ma spesso la
conseguenza e solo fisica e presuppone certi decreti liberi di Dio, come avviene per
conseguenze dipendenti dalle leggi del moto o da questo principio morale: che ogni spirito
perseguira cio che gli appare migliore.



» G.IV. 432 (1686). E piuttosto difficile distinguere le azioni di Dio da quelle delle creature;
poiché alcuni credono che Dio faccia tutto, mentre altri immaginano che si limiti a conservare
la forza che ha dato alle creature: la trattazione mostrera come entrambe le affermazioni
possano essere vere. Ora, poiché azioni e passioni appartengono propriamente alle sostanze
individuali (actiones sunt suppositorum), sarebbe necessario spiegare cosa sia una tale
sostanza. E vero, infatti, che quando pit1 predicati possono essere attribuiti allo stesso
soggetto, e questo soggetto non puo piu essere attribuito a nessun altro, lo chiamiamo
sostanza individuale; ma cio non e sufficiente, e una tale spiegazione e solo nominale.
Dobbiamo quindi considerare cosa significhi essere veramente attribuiti a un certo soggetto.
Ora, e certo che ogni vera predicazione ha un fondamento nella natura delle cose, e quando
una proposizione non € identica, cioe quando il predicato non e espressamente contenuto nel
soggetto, deve esservi contenuto virtualmente (in-esse), come dicono i filosofi affermando
che "il predicato e nel soggetto”. Dunque il termine-soggetto deve sempre contenere il
termine-predicato, cosi che chi comprendesse perfettamente la nozione del soggetto
giudicherebbe anche che il predicato gli appartiene. Stando cosi le cose, possiamo dire che la
natura di una sostanza individuale, o essere completo, € di avere una nozione cosi compiuta
da essere sufficiente a comprendere, e a rendere deducibile da essa, tutti i predicati del
soggetto a cui questa nozione e attribuita. Cosi la qualita di re, che appartiene ad Alessandro
Magno, astratta dal soggetto, non e sufficientemente determinata per un individuo, e non
coinvolge le altre qualita dello stesso soggetto, né tutto cio che la nozione di questo Principe
contiene, mentre Dio, vedendo la nozione individuale o haecceitas di Alessandro, vede in essa
allo stesso tempo il fondamento e la ragione di tutti i predicati che possono veramente
essergli attribuiti, ad esempio se avrebbe conquistato Dario e Poro, fino a sapere a priori (e
non per esperienza) se mori di morte naturale o per avvelenamento, cosa che noi possiamo
conoscere solo dalla storia.

» G.IL 54 (1686). Ci sarebbero diversi Adamo disgiuntivamente possibili... per quanto grande sia
il numero finito di predicati incapaci di determinare tutti gli altri che possiamo prendere, ma
cio che determina un certo Adamo deve coinvolgere assolutamente tutti i suoi predicati, ed e
questa nozione completa che determina il generale nell’individuale (rationem generalitatis ad
individuum).

» G.V.96 (N. E. 105). Sono dell’opinione che la riflessione sia sufficiente per trovare 'idea di
sostanza in noi stessi, che siamo sostanze.

» G.V.137 (N. E. 154). Credo che la considerazione della sostanza sia uno dei punti piu
importanti e fecondi della filosofia.

» G.V.274 (N. E. 316). Non condivido la vostra opinione che in questo [riguardo alle definizioni
reali e nominali] vi sia una differenza tra le idee di sostanze e le idee di predicati, come se le
definizioni dei predicati... fossero sempre reali e nominali allo stesso tempo, mentre quelle
delle sostanze fossero solo nominali.... Abbiamo una conoscenza delle vere sostanze o unita
(come Dio e 'anima) tanto intima quanto quella che abbiamo per la maggior parte dei modi.
Inoltre, ci sono predicati poco conosciuti quanto la contestura dei corpi.



» G.IV.364 (D. 55). Non so se la definizione di sostanza come cio che ha bisogno solo della
concorrenza di Dio per la sua esistenza, sia appropriata per qualsiasi sostanza creata a noi
nota, a meno che non sia interpretata in un senso alquanto insolito. Poiché abbiamo bisogno
non solo di altre sostanze, ma anche, molto di piu, dei nostri accidenti. Dal momento che,
quindi, sostanza e accidente si richiedono reciprocamente, ci sara bisogno di altri criteri per
distinguere la sostanza dall'accidente, tra i quali questo puo essere uno: che una sostanza,
sebbene abbia bisogno di qualche accidente, spesso non ha bisogno di un accidente
determinato, ma quando questo viene tolto, si accontenta della sostituzione di un altro;
mentre un accidente non ha bisogno solo di qualche sostanza in generale, ma anche di quella
propria in cui una volta inerisce, in modo da non cambiarla. Restano tuttavia altre cose da dire
altrove sulla natura della sostanza, che sono di maggior peso e richiedono una discussione
piu profonda.

» G. VL 493 (D. 151). Poiché concepisco che anche altri esseri abbiano il diritto di dire \(io \), 0
che possa essere detto per loro, € attraverso questo mezzo che concepisco cio che e chiamato
sostanza in generale.

» G. VI 350. Cio che non agisce, non merita il nome di sostanza.

» G.IL 45 (1686). Per giudicare della nozione di una sostanza individuale, € bene consultare
quella che ho di me stesso, come dobbiamo consultare la nozione specifica della sfera per
giudicare delle sue proprieta.

» G.III 247. Credo che abbiamo un’idea chiara ma non distinta di sostanza, che deriva secondo
me dal fatto che ne abbiamo il sentimento interiore in noi stessi, che siamo sostanze.

» G.IIL 43 (1686). Sia ABC una linea che rappresenta un certo tempo. E sia una certa sostanza
individuale, per esempio me stesso, che dura o sussiste durante questo tempo. Prendiamo
allora prima me che sussisto durante il tempo AB, e anche me che sussisto durante il tempo
BC. Poiché dunque supponiamo che sia la stessa sostanza individuale a perdurare, o che sia io
che sussisto durante il tempo AB e sono allora a Parigi, e sono anche io che sussisto durante il
tempo BC e sono allora in Germania, ci deve essere necessariamente una ragione che rende
vero dire che noi duriamo, cioe che io, che sono stato a Parigi, sono ora in Germania. Perché se
non ci fosse, avremmo altrettanto diritto di dire che & un altro. E vero che la mia esperienza
interiore mi ha convinto a posteriori di questa identita, ma ci deve essere anche una ragione a
priori. Ora e impossibile trovarne alcun’altra, eccetto che i miei attributi del tempo e stato
precedenti, cosi come i miei attributi del tempo e stato successivi, sono predicati dello stesso
soggetto, insunt eidem subjecto. Ma cosa si intende dicendo che il predicato e nel soggetto, se
non che la nozione del predicato si trova in qualche modo contenuta nella nozione del
soggetto? E poiché, dal momento in cui ho cominciato ad essere, si sarebbe potuto veramente
dire di me che questo o quello mi sarebbe accaduto, dobbiamo ammettere che questi predicati
fossero leggi contenute nel soggetto, o nella nozione completa di me, che costituisce cio che e
chiamato \(io \), che e il fondamento della connessione di tutti i miei diversi stati, e che Dio
conosceva perfettamente da tutta Peternita. Dopo cio, credo, tutti i dubbi devono scomparire,
poiché nel dire che la nozione individuale di Adamo coinvolge tutto cio che gli accadra mai,



non intendo nient’altro che cio che tutti i filosofi intendono quando dicono che il predicato é
nel soggetto di una proposizione vera.

G. I1. 76 (1686). L'unita sostanziale richiede un essere completo, indivisibile e naturalmente
indistruttibile, poiché la sua nozione coinvolge tutto cio che le accadra mai.

G. I1. 457. Per la natura di un accidente, non basta che dipenda da una sostanza, poiché anche
la sostanza composta dipende da sostanze semplici 0 Monadi; ma si deve aggiungere che
dipende da una sostanza come suo soggetto, e inoltre come suo soggetto ultimo; poiché un
accidente puo essere un’affezione di un altro accidente, per esempio la grandezza [puo essere
un’affezione] del calore o dell’impeto, cosi che I'impeto ¢ il soggetto, e la sua grandezza
inerisce in esso come 'astratto di un predicato, quando 'impeto e detto divenire grande, o cosi
grande. Ma il calore o 'impeto € in un corpo come suo soggetto; e il soggetto ultimo e sempre
una sostanza.

G. II. 458. Non vedo come possiamo distinguere I’astratto dal concreto, o dal soggetto in cui e,
o spiegare in modo intelligibile cosa significhi essere o inerire in un soggetto, se non
considerando I'inerente come un modo o uno stato del soggetto.

IV. § 18 Il significato di attivita

G. V. 46 (N. E. 47; L. 369). Sostengo che, naturalmente, una sostanza non puo essere priva di
azione, e anzi che non c'eé mai un corpo senza movimento.

G. V. 200 (N. E. 224). Se la potenza e intesa come fonte dell'azione, significa qualcosa di piu di
un'abilita o facilita... poiché coinvolge anche una tendenza.... Questo e il motivo per cui, in
questo senso, sono solito applicarle il termine entelechia, che € o primitiva, e corrisponde
all'anima presa come qualcosa di astratto, o derivata, come e concepita nel conato, e nel vigore
e nell'impeto.

G. IV. 469 (D. 69). La nozione di forza o potenza..., per la cui spiegazione ho ideato I'argomento
speciale della Dinamica, reca molta luce per la comprensione della vera nozione di sostanza.

G. IV. 479 (D. 73; L. 302). Poiché tutte le sostanze semplici che hanno una genuina unita
possono avere un inizio e una fine solo per miracolo, ne segue che possono venire all’essere
solo per creazione e giungere alla fine solo per annichilazione. Fui cosi obbligato a riconoscere
che (con Peccezione delle anime che Dio intende ancora creare appositamente) le forme
costitutive delle sostanze devono essere state create con il mondo e sussistere sempre.

G. II. 264. "Che accadano cambiamenti”, voi dite, "lo insegna l'esperienza; ma non stiamo
indagando cio che l'esperienza insegna, bensi cio che segue dalla stessa natura delle cose.” Ma
supponete allora che io sia in grado o desideri provare qualsiasi cosa in natura, senza
presupporre cambiamenti?

G. IV. 507 (D. 115). Poiché questo decreto passato [con cui Dio creo il mondo] non esiste al
presente, non puo produrre nulla ora, a meno che non abbia lasciato dopo di sé un qualche
effetto duraturo, che ancora continua e opera. E chi pensa altrimenti rinuncia, se giudico
rettamente, a ogni distinta spiegazione delle cose, e avra uguale diritto di affermare che



qualsiasi cosa é il risultato di qualsiasi altra, se cio che e assente nello spazio o nel tempo puo,
senza intermediari, operare qui e ora. . . . Ma se, al contrario, la legge decretata da Dio [nella
creazione] ha lasciato qualche traccia di sé impressa nelle cose; se le cose furono formate dal
mandato in modo da renderle idonee a compiere la volonta del legislatore, allora si deve
ammettere che una certa efficacia, forma o forza... fu impressa nelle cose, da cui procedette la
serie dei fenomeni, secondo la prescrizione del primo comando. Questa forza immanente,
tuttavia, puo essere concepita distintamente, ma non spiegata per immagini (imaginabiliter);
né dovrebbe esserlo, pitl di quanto non lo sia la natura dell'anima, poiché la forza e una di
quelle cose che non possono essere afferrate dall'immaginazione, ma dall'intelletto. . ..

G.IV. 508 (D. 117). La sostanza stessa delle cose consiste nella forza dell'azione e della
passione; donde segue che nemmeno le cose durevoli potrebbero essere prodotte, a meno che
una forza di qualche permanenza possa essere impressa su di esse dal potere divino. In tal
caso seguirebbe che nessuna sostanza creata, nessuna anima, rimarrebbe numericamente la
stessa; che nulla sarebbe preservato da Dio, e di conseguenza tutte le cose sarebbero solo certe
modificazioni e apparizioni passeggere ed evanescenti, per cosi dire, di un'unica sostanza
divina permanente.

G. IV. 509 (D. I17). Un'altra questione e se dobbiamo dire che le creature agiscono
propriamente e veramente. Questa questione e inclusa nella prima, se una volta
comprendiamo che la natura loro data non differisce dalla forza dell'azione e della passione.

IV. § 19 Connessione tra attivita e ragione sufficiente

G. IL. 263. Dagli universali seguono cose eterne, dai singolari seguono anche cose temporali, a
meno che non si pensi che le cose temporali non abbiano causa. "Né vedo,” voi [De Volder]
dite, "come alcuna successione possa seguire dalla natura di una cosa considerata in sé." Né
puo, se assumiamo una natura che non e singolare. ... ... Ma tutte le cose singolari sono
successive, o soggette a successione. . .. Né c'e, per me, nulla di permanente in esse, eccetto la
legge stessa, che implica una successione continua, concordando nei singolari con cio che e
nell'universo nel suo insieme.

IV. § 22 Relazione del tempo con la nozione di sostanza in Leibniz

G. IV. 582. L'essenziale e il naturale sono sempre distinti. . . . Le proprieta sono essenziali ed
eterne, ma le modificazioni possono essere naturali benché mutevoli.

G. IL. 258. Distinguo tra proprieta, che sono perpetue, e modificazioni, che sono transitorie.
Cio che segue dalla natura di una cosa puo seguire perpetuamente, o per un tempo. . .. Dalla
natura di un corpo che si muove in una data linea retta, con data velocita, segue, se non si
assume nulla di estrinseco, che dopo un dato tempo trascorso raggiungera un dato punto
sulla linea retta. Ma lo raggiungera quindi sempre e perpetuamente?

V. § 23 Significato dell'identita degli indiscernibili



» G. VIIL 393 (D. 258). Da quel principio [della ragione sufficiente] deduco, tra altre conseguenze,
che non ci sono in natura due esseri reali, assoluti, indiscernibili 1'uno dall'altro; perché se ci
fossero, Dio e la natura agirebbero senza ragione, ordinando l'uno diversamente dall'altro.

» G.VIL 407 (D. 273). Dio... non scegliera mai tra indiscernibili.

» G.V.213 (N. E. 238). E sempre necessario che, oltre alla differenza di tempo e luogo, ci sia un
principio interno di distinzione, e benché ci siano molte cose della stessa specie, non € meno
vero che non ce ne sono due perfettamente simili: cosi, sebbene tempo e luogo (cioe relazione
con l'esterno) ci aiutino a distinguere cose che da sole non distinguiamo bene, le cose sono
nondimeno distinguibili in sé. Dunque l'essenza (le précis) dell'identita e della diversita non
consiste nel tempo e nel luogo, sebbene sia vero che la diversita delle cose e accompagnata da
quella di tempo e luogo, perché portano con sé impressioni diverse sulla cosa.

» G.IL 131. Si puo negare che ogni cosa (sia genere, specie o individuo) abbia una nozione
completa, secondo cui & concepita da Dio, che concepisce tutto perfettamente—cioe una
nozione contenente o comprendente tutto cio che puo essere detto della cosa: e si puo negare
che Dio possa formare una tale nozione individuale di Adamo o Alessandro, che comprenda
tutti gli attributi, affezioni, accidenti, e in generale tutti i predicati di questo soggetto?

» G. II. 249. Cose che sono diverse devono differire in qualche modo, o avere in sé una qualche
diversita assegnabile; ed € meraviglioso che questo assioma cosi manifesto non sia stato
impiegato dagli uomini insieme a tanti altri.

V. § 25 La prova di Leibniz del principio e valida?

» G.V.202 (N. E. 225). Sappiamo che sono le astrazioni che danno origine, quando vogliamo
esaminarle, al maggior numero di difficolta, . .. .. delle quali le piu spinose cadono
immediatamente se accettiamo di bandire gli esseri astratti, e ci risolviamo a parlare
ordinariamente solo in termini concreti, ammettendo nelle dimostrazioni scientifiche solo
termini che rappresentano soggetti sostanziali. . . . Quando distinguiamo due cose nella
sostanza, gli attributi o predicati e il soggetto comune di questi predicati, non c'e da stupirsi
se nulla di particolare puo essere concepito in questo soggetto. Cio e necessario, poiché
abbiamo gia separato tutti gli attributi, in cui potevamo concepire qualche dettaglio. Dunque
esigere, in questo puro soggetto in generale, qualcosa oltre cio che € necessario per concepire
che e la stessa cosa (ad es. che comprende e vuole, immagina e ragiona), e esigere
I'impossibile, e contraddire la nostra stessa supposizione, che abbiamo fatto astraendo e
concependo separatamente il soggetto e le sue qualita o accidenti.

V. § 26 Ogni sostanza ha infiniti predicati. Connessione con la contingenza e
l'identita degli indiscernibili

» G.IIL 582. C'e una differenza tra 'analisi del necessario e 1'analisi del contingente: I'analisi del
necessario, che e quella delle essenze, procedendo dal posteriore per natura all'anteriore per
natura, termina in nozioni primitive, ed e cosi che i numeri si risolvono in unita. Ma nei



contingenti o esistenti, questa analisi dal susseguente per natura all'anteriore per natura
procede all'infinito, senza che sia mai possibile una riduzione a elementi primitivi.

G. V. 268 (N. E. 309). Per quanto appaia paradossale, € impossibile per noi avere conoscenza
degli individui, e trovare i mezzi per determinare esattamente l'individualita di qualsiasi cosa,
a meno che non conserviamo la cosa stessa; poiché tutte le circostanze possono ripresentarsi;
le differenze minime sono impercettibili per noi; il luogo e il tempo, lungi dal determinare [le
cose] da sé, devono essere essi stessi determinati dalle cose che contengono. Cio che € piu
degno di nota in questo e che l'individualita implica I'infinito, e solo colui che e capace di
comprenderlo [l'infinito] puo avere conoscenza del principio di individuazione di questa o
quella cosa; il che deriva dall'influenza (rettamente intesa) di tutte le cose nell'universo 'una
sull'altra. E vero che la questione sarebbe diversa se ci fossero atomi di Democrito; ma allora
non ci sarebbe nemmeno differenza tra due diversi individui della stessa forma e dimensione.

E. de C. 24 (D. 175). Gli individui non possono essere distintamente concepiti. Quindi non
hanno una connessione necessaria con Dio, ma sono prodotti liberamente.

G. VIL 3009. E essenziale distinguere tra verita necessarie o eterne, e verita contingenti o verita
di fatto; e queste differiscono tra loro quasi come numeri razionali e numeri irrazionali.
Poiché le verita necessarie possono essere risolte in identiche, come quantita commensurabili
possono essere ridotte a una misura comune; ma nelle verita contingenti, come nei numeri
irrazionali, la risoluzione procede all'infinito senza mai terminare. E cosi la certezza e la
ragione perfetta delle verita contingenti € nota solo a Dio, che abbraccia I'infinito in un'unica
intuizione. E quando questo segreto e conosciuto, la difficolta riguardo alla necessita assoluta
di tutte le cose & rimossa, e appare quale sia la differenza tra l'infallibile e il necessario.

G. VII. 200. Qualsiasi verita che sia incapace di analisi, e non possa essere dimostrata dalle sue
ragioni, ma prenda la sua ragione ultima e la sua certezza solo dalla mente divina, non e
necessaria. E tali sono tutte quelle che chiamo verita di fatto. E questa ¢ la fonte della
contingenza, che nessuno, a mia conoscenza, ha finora spiegato.

V. § 27 La Legge di Continuita: tre forme di continuita sostenute da Leibniz

G. V. 49 (N. E. 50; L. 376). Nulla accade tutto in una volta, ed & uno dei miei grandi massimi, e
tra i pit completamente verificati, che la natura non faccia mai salti: che ho chiamato Legge
della Continuita. . . . Ho anche osservato che, in virtu di variazioni impercettibili, due cose
individuali non possono essere perfettamente simili, e devono sempre differire piu che
numericamente.

G. V. 455 (N. E. 552). Tutto procede per gradi in natura, e niente per salti, e questa regola per
quanto riguarda i cambiamenti fa parte della mia legge di continuita. Ma la bellezza della
natura, che desidera percezioni distinte, esige 'apparenza di salti.

G. IIL. 52 (D. 33). Un principio di ordine generale che ho notato... &€ di grande utilita nel
ragionamento... Esso trae origine dall'infinito, e assolutamente necessario in Geometria, ma
ha successo anche in Fisica, perché la sovrana sapienza, che e la fonte di tutte le cose, agisce



come un perfetto geometra, seguendo un'armonia alla quale nulla puo essere aggiunto... Esso
[il principio] puo essere enunciato cosi: "Quando la differenza di due casi puo essere ridotta al
di sotto di ogni grandezza data nei dati o in cio che e posto, deve anche essere possibile
ridurla al di sotto di ogni grandezza data in cio che e cercato o in cio che risulta”, o, per parlare
piu familiarmente, "Quando i casi (o cio che e dato) si avvicinano continuamente e alla fine si
fondono 1'uno nell'altro, le conseguenze o gli eventi (o cio che e cercato) devono fare
altrettanto.” Il che dipende a sua volta da un principio ancora piu generale, cioe: "Quando i dati
formano una serie, cosi fanno le conseguenze” (datis ordinatis etiam quaesita sunt ordinata).

G. II. 168. Nessuna transizione avviene per un salto... Questo vale, penso, non solo per le
transizioni da luogo a luogo, ma anche per quelle da forma a forma, o da stato a stato. Poiché
non solo l'esperienza confuta tutti i cambiamenti improvvisi, ma anche non credo si possa
dare alcuna ragione a priori contro un salto da luogo a luogo, che non militasse anche contro
un salto da stato a stato.

G. I1. 182. Assumendo che tutto sia sempre creato da Dio, nulla proibisce a un corpo, se ci
allontaniamo dalle leggi dell'ordine, di essere trascreato per mezzo di un salto da luogo a
luogo, cosi che balzi in un momento, e poi tutto d'un tratto rimanga in riposo per un po’. Un
salto, un iato, un vuoto e il riposo sono condannati dalla stessa legge.

G. IL. 193. Questa ipotesi dei salti non puo essere confutata, se non dal principio di ordine, con
l'aiuto della ragione suprema, che fa tutto nel modo piu perfetto.

G. V. 473 (N. E. 575). Concepisco le cose sconosciute o conosciute confusamente solo sul modo
di quelle che conosciamo distintamente; il che rende la filosofia molto facile, e credo persino
che dobbiamo farlo... Questo e il motivo per cui credo che non ci sia genio, per quanto sublime,
che non abbia un'infinita di altri sopra di lui.

V. 8§ 29 Possibilita e Compossibilita

G. V. 286 (N. E. 334). Ho ragioni per credere che non tutte le specie possibili siano compossibili
nell'universo, per quanto grande esso sia, e che ci0 valga non solo rispetto alle cose che
esistono insieme in un unico tempo, ma anche in relazione all'intera serie delle cose. Cioe,
credo che ci siano necessariamente specie che non sono mai esistite e non esisteranno mai,
non essendo compatibili con quella serie di creature che Dio ha scelto... La legge di continuita
afferma che la Natura non lascia lacune nell'ordine che segue; ma non ogni forma o specie
appartiene a ogni ordine.

G. II1. 573. L'Universo ¢ solo la collezione di un certo tipo di compossibili; e 'Universo attuale e
la collezione di tutti i possibili esistenti, cioe di quelli che formano il composto piu ricco. E
poiché ci sono diverse combinazioni di possibili, alcune migliori di altre, ci sono molti
Universi possibili, ciascuna collezione di compossibili ne forma uno.

V. § 31 Itre tipi di necessita



» G.IIL 400 (D. 170). L'intero universo avrebbe potuto essere fatto diversamente; tempo, spazio
e materia essendo assolutamente indifferenti ai movimenti e alle figure; e Dio ha scelto tra
un'infinita di possibili cio che ha giudicato piu adatto. Ma non appena ha scelto, si deve
ammettere che tutto € compreso nella sua scelta, e che nulla puo essere cambiato, poiché egli
ha previsto e disposto tutto una volta per tutte... E questa necessita, che pu0 essere attribuita
ora alle cose future, che € chiamata ipotetica o consequenziale... Ma sebbene tutti i fatti
dell'universo siano ora certi in relazione a Dio,... non ne segue che la loro connessione sia
sempre veramente necessaria, cioe che la verita, che afferma che un fatto segue da un altro,
sia necessaria.

» G. VIL 389 (D. 255). Dobbiamo distinguere tra una necessita assoluta e una ipotetica.
Dobbiamo anche distinguere tra una necessita che avviene perché 'opposto implica una
contraddizione (che e chiamata necessita logica, metafisica o matematica), e una necessita
che e morale, per cui un essere saggio sceglie il migliore, e ogni mente segue l'inclinazione
piu forte.

VI. § 33 Lesistenza del mondo esterno ha solo "certezza morale"

» G.I.372 (ca. 1676). Questa varieta di pensieri non puo venire da cio che pensa, poiché una cosa
non puo essere essa stessa la causa dei propri cambiamenti.... Quindi c'e fuori di noi una causa
della varieta dei nostri pensieri. E poiché siamo d'accordo che ci sono certe cause subordinate
di questa varieta, che tuttavia hanno esse stesse bisogno di cause, abbiamo stabilito esseri
particolari o sostanze in cui riconosciamo un'azione, cioe delle quali concepiamo che dal loro
cambiamento segua qualche cambiamento in noi stessi. E stiamo procedendo a grandi passi
verso la costruzione di cio che chiamiamo materia e corpo. Ma e a questo punto che voi
[Foucher] avete ragione nel ritardarci un po/, e nel rinnovare le lamentele dell'antica
Accademia. Poiché tutte le nostre esperienze, in fondo, ci assicurano solo di due cose, cioe che
c'é una connessione tra le nostre apparenze che ci da i mezzi per prevedere con successo
apparenze future, e che questa connessione deve avere una causa costante. Ma da tutto cio
non segue, in senso stretto, che la materia o i corpi esistano, ma solo che c'e qualcosa che ci
presenta apparenze ben ordinate. Perché se un potere invisibile si compiacesse nel farci
apparire sogni, ben connessi con la nostra vita precedente e concordi tra loro, saremmo in
grado di distinguerli dalle realta finché non fossimo stati svegliati? O cosa impedisce che
l'intero corso della nostra vita sia un grande sogno ordinato, del quale potremmo essere
disillusi in un momento? E non vedo che questo Potere sarebbe per questo imperfetto, come
assicura M. Des Cartes, tanto piu che la sua imperfezione non entra in questione.

» G.V.275 (N. E. 318). Dio ha idee (di sostanze) prima di creare gli oggetti di queste idee, e nulla
gli impedisce di comunicare tali idee anche a creature intelligenti: non c'e nemmeno alcuna
dimostrazione esatta che provi che gli oggetti dei nostri sensi, e delle idee semplici che i
nostri sensi ci presentano, siano fuori di noi.

» G.V.355 (N. E. 422). Credo che il vero criterio per quanto riguarda gli oggetti dei sensi sia la
connessione dei fenomeni, cioe la connessione di cio che accade in tempi e luoghi diversi, e



nell'esperienza di uomini diversi, che sono essi stessi, a questo riguardo, fenomeni molto
importanti l'uno per 'altro... Ma si deve confessare che tutta questa certezza non e del grado
piu alto... Poiché non e impossibile, metafisicamente parlando, che ci sia un sogno cosi
connesso e duraturo come la vita di un uomo; ma e una cosa tanto contraria alla ragione
quanto lo sarebbe la finzione di un libro prodotto per caso gettando i caratteri di stampa alla
rinfusa.

G. VII. 320 (N. E. 719). Non puo essere assolutamente dimostrato, con alcun argomento, che
esistano corpi, e nulla impedisce che alcuni sogni ben ordinati ci vengano offerti alla mente,
che giudicheremmo veri... Né e di grande peso I'argomento comunemente addotto, che cosi
Dio sarebbe un ingannatore; senza dubbio nessuno manca di vedere quanto cio sia lontano da
una dimostrazione che dia certezza metafisica, poiché, nell'affermare qualcosa senza
un'indagine accurata, saremmo ingannati non da Dio, ma dal nostro stesso giudizio.

G. V. 205 (N. E. 229). E molto vero che l'esistenza dello spirito & pii certa di quella degli oggetti
sensibili.

VIL § 35 Vari significati di materia e corpo

G. VIL 501 (N. E. 722). La materia e cio che consiste nell’Antitipia, o in cio che resiste alla
penetrazione; e cosi la materia nuda &€ meramente passiva. Ma il corpo ha, oltre alla materia,
anche una forza attiva. Ora, il corpo € o sostanza corporea, 0 una massa composta da sostanze
corporee. Chiamo sostanza corporea cio che consiste in una sostanza semplice o monade
(cioeé un'anima o qualcosa analogo a un'anima) e un corpo organico unito ad essa. Ma la massa
e I'aggregato di sostanze corporee, come talvolta il formaggio consiste di un insieme di vermi.

G. IL. 252. Distinguo (1) I'entelechia primitiva o anima, (2) la materia prima o potenza passiva
primitiva, (3) la monade, completata da queste due, (4) la massa o materia secondaria o la
macchina organica, alla quale concorrono innumerevoli monadi subordinate, (5) I'animale, o
sostanza corporea, che € resa una macchina unica dalla monade dominante.

VII. § 36 Relazione tra Dinamica Leibniziana e Cartesiana

G. IV. 497 (D. 88). Sapete che M. Descartes credeva che la stessa quantita di moto sia
preservata nei corpi. E stato dimostrato che si sbagliava in questo; ma io ho dimostrato che &
sempre vero che la stessa forza motrice € preservata, per la quale egli aveva preso la quantita
di moto. Tuttavia i cambiamenti che avvengono nei corpi in conseguenza delle modificazioni
dell'anima lo imbarazzavano, poiché sembravano violare questa legge. Credette quindi di aver
trovato un espediente, certamente ingegnoso, dicendo che si deve distinguere tra moto e
direzione; e che I'anima non puo aumentare né diminuire la forza motrice, ma altera la
direzione, o determinazione del corso degli spiriti animali, ed e attraverso cio che avvengono i
movimenti volontari... Ma bisogna sapere che esiste un'altra legge della natura, che io ho
scoperto e dimostrato, e che M. Descartes non conosceva: questa e che non solo la quantita di
forza motrice e conservata, ma anche la stessa quantita di direzione [quantita di moto] verso



qualunque parte essa sia presa nel mondo... Questa legge, essendo tanto bella e generale
quanto l'altra, era anche degna di non essere violata: e questo e cio che il mio sistema realizza,
conservando forza e direzione, e in una parola tutte le leggi naturali dei corpi, nonostante i
cambiamenti che in essi avvengono in conseguenza di quelli dell'anima.

G. VL. 540 (D. 164). Se le persone avessero conosciuto, ai tempi di M. Descartes, quella nuova
legge di natura che ho dimostrato, la quale afferma che non solo la forza totale dei corpi in
connessione tra loro e conservata, ma anche la loro direzione totale, apparentemente egli
sarebbe giunto al mio Sistema dell’Armonia prestabilita.

G. IV. 286 (D. 5) (1680). La Fisica di M. Descartes ha un grande difetto; questo e che le sue
regole del moto, o leggi di natura, che intendono essere il fondamento, sono per lo piu false.
C'e prova di cio: e il suo grande principio, che la stessa quantita di moto sia conservata nel
mondo, € un errore. Cio che dico qui e riconosciuto dalle persone piu abili in Francia e
Inghilterra.

VII. § 37 Llessenza della materia non e l'estensione

G. I. 58 (ca. 1672). Nella filosofia naturale sono forse il primo ad aver dimostrato a fondo... che
esiste un vuoto. [Ne segue che I'essenza della materia non e l'estensione.]

G. II1. 97. Non possiamo concepire che la resistenza sia una modificazione dell'estensione.

G. IIL. 453. Limpenetrabilita non € una conseguenza dell'estensione; presuppone qualcosa di
pitt. Il luogo € esteso, ma non impenetrabile.

G. I1. 169. Non penso che l'estensione da sola possa costituire una sostanza, poiché la nozione
di estensione e incompleta; e sostengo che l'estensione non puo essere concepita per sé, ma e
una nozione risolvibile e relativa; poiché si risolve in pluralita, continuita e coesistenza o
esistenza di parti nello stesso momento. La pluralita € anche contenuta nel numero, la
continuita anche nel tempo e nel moto, mentre la coesistenza e aggiunta solo nell'estensione.

VIIL. § 38 Significato di materia prima nella dinamica di Leibniz

G. I1. 171. La resistenza della materia contiene due cose, 'impenetrabilita o antitipia, e la
resistenza o inerzia; e in queste, poiché sono ovunque uguali in un corpo, o proporzionali alla
sua estensione, colloco la natura del principio passivo o materia; mentre, nella forza attiva,
che si manifesta variamente nei movimenti, riconosco l'entelechia primitiva, o per cosi dire
qualcosa analogo a un'anima, la cui natura consiste in una legge perpetua della sua serie di
cambiamenti, che descrive ininterrottamente.

G. I 170. Osservai che Descartes nelle sue lettere, seguendo 'esempio di Keplero, aveva
riconosciuto l'inerzia ovunque nella materia. Voi [de Volder] la deducete dalla forza che
qualsiasi cosa ha di rimanere nel suo (attuale) stato, forza che non differisce dalla sua stessa
natura. Cosi giudicate che il semplice concetto di estensione basti anche per questo
fenomeno... Ma € una cosa trattenere lo stato attuale finché non c'e qualcosa che lo cambi, il



che e fatto anche da cio che e in sé indifferente a entrambi, mentre e un'altra cosa e molto di
piu che una cosa non sia indifferente, ma abbia una forza, e per cosi dire un'inclinazione, a
trattenere il suo stato e dovrebbe resistere alla causa del cambiamento... E si puo immaginare
un mondo, come almeno possibile, in cui la materia a riposo obbedirebbe a una causa di moto
senza alcuna resistenza; ma un tale mondo sarebbe un mero caos.

G. V. 206 (N. E. 231). Credo che la perfetta fluidita appartenga solo alla materia prima, cioe in
astrazione, e come qualita originaria, come il riposo; ma non alla materia secondaria, cosi
come effettivamente si presenta, investita delle sue qualita derivate.

G. V. 325 (N. E. 383). Non ¢ cosi inutile come si suppone ragionare sulla materia prima nella
Fisica generale, e determinarne la natura, cosi da sapere se e sempre uniforme, se ha qualche
altra proprieta oltre all'impenetrabilita (come in effetti ho mostrato, dopo Keplero, che ha
anche cio che puo chiamarsi inerzia) ecc., sebbene non si presenti mai completamente nuda.

G. IV. 393 (N. E. 699). C'e nel corpo qualcosa di passivo oltre all'estensione, cioe cio per cui un
corpo resiste alla penetrazione.

G. VII. 328. Chiamo antitipia quell'attributo in virtu del quale la materia € nello spazio... La
modificazione o varieta dell'antitipia consiste nella varieta del luogo.

VII. § 39 Materia secunda

G. M. VI. 235 (N. E. 671). C'eé nelle cose corporee qualcosa oltre all'estensione, anzi precedente
all'estensione, cioe la stessa forza della natura ovunque impiantata dal suo Autore, che
consiste non nella semplice facolta con cui le scuole sembrano essersi accontentate, ma e
provvista, inoltre, di una conazione o sforzo che avra il suo pieno effetto a meno che non sia
impedito da una conazione contraria.

G. IV. 470 (D. 70). La sostanza corporea non cessa mai di agire, non piu di quanto faccia la
sostanza spirituale.

G. M. VI. 237 (N. E. 673). A causa della forma, ogni corpo agisce sempre; e a causa della
materia, ogni corpo resiste e dura sempre.

G. IV. 513 (D. 122). Non solo un corpo nel momento presente del suo moto e in un luogo
commisurato ad esso, ma ha anche una conazione o sforzo per cambiare il suo luogo, cosi che
lo stato successivo segue da sé dallo stato presente per la forza della natura; altrimenti nel
presente, e anche in qualsiasi momento, un corpo A che € in moto non differirebbe in alcun
modo da un corpo B che € a riposo.

G. III. 60. C'e sempre conservata nel mondo la stessa quantita di azione motrice, cioe, ben
compresa, c'e tanta azione motrice nell'universo in un'ora quanta in qualsiasi altra ora. Ma nei
momenti stessi € la stessa quantita di forza che e conservata. E infatti 'azione non é altro che
l'esercizio della forza, e ammonta al prodotto della forza e del tempo.

G. IV. 510 (D. 119). Che i corpi siano di per sé inerti € vero se correttamente inteso, in questo
senso cioe che cio che, per qualche ragione, € una volta assunto in riposo non puo mettersi in



moto da sé, e non si lascia mettere in moto da un altro corpo senza resistenza; non piu di
quanto possa cambiare da sé il grado di velocita o la direzione che possiede, o permettere che
sia cambiato facilmente e senza resistenza da un altro corpo. E si deve anche riconoscere che
l'estensione, o cio che e geometrico nel corpo, se presa semplicemente, non contiene nulla che
possa dar luogo ad azione e movimento; al contrario, la materia resiste piuttosto al
movimento con una certa inerzia naturale, come 1'ha ben chiamata Keplero, cosicché non e
indifferente al moto e alla quiete, come generalmente si suppone, ma richiede, per muoversi,
una forza attiva proporzionale alla sua grandezza. Percio faccio consistere la nozione stessa di
materia prima, o di massa, che € sempre la stessa in un corpo e proporzionale alla sua
grandezza, in questa stessa forza passiva di resistenza (che coinvolge sia I'impenetrabilita che
qualcosa di piu); e da qui mostro che seguono leggi del moto completamente diverse rispetto a
se nel corpo e nella materia stessa ci fosse solo impenetrabilita insieme all'estensione; e che,
come c'e nella materia un'inerzia naturale opposta al movimento, cosi nel corpo, e per di piu
in ogni sostanza, c'e una costanza naturale opposta al cambiamento. Ma questa dottrina non
difende, anzi si oppone a coloro che negano l'azione alle cose; poiché cosi certo come e che la
materia da sé non inizia il movimento, altrettanto certo ¢ (come mostrano eccellenti
esperimenti sul moto comunicato da un corpo in movimento) che un corpo conserva da sé
l'impeto che ha una volta acquisito, e che e stabile nella sua leggerezza, o fa uno sforzo per
perseverare in quella stessa serie di cambiamenti in cui & entrato. Poiché queste attivita ed
entelechie non possono essere modificazioni della materia prima o massa, cosa
essenzialmente passiva, ... se ne puo dedurre che deve trovarsi nella sostanza corporea una
prima entelechia o mpwrov Sextikov per 1'attivita; cioe una forza motrice primitiva che, unita
all'estensione (o cio che e puramente geometrico) e alla massa (o cio che e puramente
materiale) agisce certamente sempre, ma tuttavia, in conseguenza dell'incontro dei corpi, e
modificata in vari modi attraverso sforzi e impeti. Ed € questo stesso principio sostanziale che
e chiamato anima negli esseri viventi, e forma sostanziale negli altri.

VII. § 41 Forza e moto assoluto

G. IV. 400 (N. E. 706). Se le forze sono rimosse, il moto stesso non ha piu nulla di reale, poiché
dalla mera variazione di posizione non possiamo dire dove sia il vero moto o la causa della
variazione.

G. IL 137 (D. 39). Per quanto riguarda la Fisica, dobbiamo comprendere la natura della forza,
cosa molto diversa dal moto, che € qualcosa di piu relativo.

G. IV. 369 (D. 60). Se il moto non e altro che un cambiamento di contatto o vicinanza
immediata, ne seguira che non potremo mai determinare quale cosa si stia muovendo... Cosi
se non c'e nulla nel moto se non questo cambiamento relativo, ne segue che non c'e ragione in
natura per attribuire il moto a una cosa piuttosto che ad altre. La conseguenza sara che non
esiste un moto reale. Quindi, per dire che qualcosa si muove, non solo richiediamo che cambi
la sua situazione relativamente ad altre cose, ma anche che contenga la causa del
cambiamento, la forza o 1'azione.



» G.VIL 403 (D. 269). Il moto non dipende dall'essere osservato, ma dipende dall'essere
possibile da osservare... Quando non c'e alcun cambiamento che possa essere osservato, non
c'é alcun cambiamento... Non trovo nulla nell'ottava definizione dei Principi Matematici della
Natura, né nello scolio ad essa appartenente, che provi, o possa provare, la realta dello spazio
in sé. Tuttavia, ammetto che c'é una differenza tra un moto assoluto vero di un corpo e un
mero cambiamento relativo della sua situazione rispetto a un altro corpo. Poiché quando la
causa immediata del moto e nel corpo, quel corpo e veramente in moto.

» G. M. IL 184. Per quanto riguarda la differenza tra moto assoluto e relativo, credo che se il
moto, o piuttosto la forza motrice dei corpi, € qualcosa di reale, come sembra dobbiamo
riconoscere, € necessario che abbia un soggetto... Voi [Huygens] non negherete, credo, che
realmente ciascuno [dei corpi in collisione] abbia un certo grado di moto, o se volete, di forza,
nonostante l'equivalenza delle ipotesi. E vero, da ci0 traggo la conseguenza che c'é nei corpi
qualcosa di diverso da cio che la Geometria puo determinare in essi. E questa non e la minore
tra diverse ragioni che uso per provare che, oltre all'estensione e alle sue variazioni (che sono
qualcosa di puramente geometrico), dobbiamo riconoscere qualcosa di superiore, che € la
forza. Il signor Newton riconosce l'equivalenza delle ipotesi nel caso di moti rettilinei; ma per
quanto riguarda i moti circolari, egli crede che lo sforzo che i corpi rotanti fanno per
allontanarsi dal centro o dall'asse di rivoluzione, faccia conoscere il loro moto assoluto. Ma ho
ragioni che mi fanno credere che nulla infranga la legge generale dell'equivalenza.

» G.]II 91 (1687). Cio che é reale nello stato chiamato moto procede tanto dalla sostanza
corporea quanto il pensiero e la volonta procedono dalla mente.

» G.1IIL 115 (1687). Una sostanza corporea da a se stessa il proprio moto, o piuttosto cio che e
reale nel moto in ogni istante, cioe la forza derivata, di cui € una conseguenza; poiché ogni
stato presente di una sostanza e una conseguenza del suo stato precedente... Se Dio riducesse
mai un corpo a perfetta quiete, cosa che potrebbe essere fatta solo per miracolo, sarebbe
necessario un nuovo miracolo per restituirgli qualsiasi moto.

» G.1V. 486 (D. 80; L. 318). Quanto al moto assoluto, nulla puo determinarlo matematicamente,
poiché tutto finisce in relazioni, con il risultato che c'é sempre una perfetta equivalenza di
ipotesi, come in Astronomia... Tuttavia, e ragionevole attribuire ai corpi moti reali, secondo la
supposizione che spiega i fenomeni nel modo piu intelligibile, poiché questa denominazione
e in armonia con la nozione di attivita.

» G.V.370 (N. E. 440). L'analisi infinitesimale ci ha dato i mezzi per alleare la Geometria con la
Fisica.

» G. M. VL. 247 (N. E. 684). Deve essere noto, per cominciare, che la forza € davvero qualcosa di
veramente reale, anche nelle sostanze create; ma lo spazio, il tempo e il moto sono di natura
entita razionali, e sono veri e reali, non di per sé, ma in quanto coinvolgono attributi divini—
immensita, eternita, operazione—o la forza delle sostanze create. Quindi ne segue
immediatamente che non c'e vuoto nello spazio o nel tempo; che il moto, inoltre, a parte la
forza... non e in verita altro che un cambiamento di situazione, e cosi il moto, per quanto
riguarda i fenomeni, consiste in una mera relazione... Ne segue anche, dalla natura relativa del



moto, che I'azione dei corpi 'uno sull'altro, o I'impatto, € lo stesso, purché si avvicinino I'un
l'altro con la stessa velocita... Intanto parliamo come la materia richiede, per una spiegazione
piu adatta e semplice dei fenomeni, proprio come... nella teoria dei pianeti dobbiamo usare
l'ipotesi copernicana... Poiché sebbene la forza sia qualcosa di reale e assoluto, tuttavia il moto
appartiene alla classe dei fenomeni relativi, e la verita e cercata non tanto nei fenomeni
quanto nelle cause.

VIL § 42 Fondamenti metdfisici per assumere la forza

G. IIL. 45. C'e sempre una perfetta equazione tra la causa completa e l'intero effetto... Sebbene
questo assioma sia interamente metafisico, non e per questo meno utile tra i piu utili che
possono essere impiegati in Fisica.

G. II1. 48. Ho mostrato che la forza non deve essere stimata dal composto di velocita e
dimensione, ma dall'effetto futuro. Tuttavia sembra che la forza o il potere sia qualcosa di gia
reale, mentre l'effetto futuro non lo e. Donde segue che dobbiamo ammettere nei corpi
qualcosa di diverso da dimensione e velocita, a meno che non siamo disposti a rifiutare ai
corpi ogni potere di agire.

G. M. VI 252 (N. E. 689). Poiché solo la forza, e lo sforzo che ne deriva, esiste in ogni momento
(poiché il moto non esiste mai veramente...), e ogni sforzo tende in linea retta, ne segue che
tutto il moto e rettilineo, o composto di moti rettilinei.

G. VIL 305 (D. 103; L. 344). Le leggi metafisiche di causa, potere, attivita, sono presenti in
modo meraviglioso in tutta la natura, e sono persino superiori alle leggi puramente
geometriche della materia.

G. IV. 523. Per quanto riguarda il moto, cio che e reale in esso € la forza o il potere, cioe cio che
c'e nello stato presente che porta con sé un cambiamento per il futuro. Il resto sono solo
fenomeni e relazioni.

VII. § 43 Argomento dinamico per la pluralita delle serie causali

G. V. 158 (N. E. 176). Sebbene non sia vero che un corpo [in un impatto] perda tanto moto
quanto ne da, e sempre vero che perde un po’ di moto, e che perde tanta forza quanta ne da.

G. M. VL. 251 (N. E. 688). La passione di ogni corpo e spontanea, o sorge da una forza interna,
sebbene in occasione di qualcosa di esterno.

G. M. VI. 252 (N. E. 689) (1695). L'azione dei corpi non € mai senza reazione, ed entrambe sono
uguali tra loro e direttamente contrarie.

G. M. VI. 230. Questa diminuzione della forza totale [in un impatto non perfettamente
elastico]... non deroga alla inviolabile verita della conservazione della stessa forza nel mondo.
Poiché cio che e assorbito dalle piccole parti non € assolutamente perduto per 'universo,
sebbene sia perduto per la forza totale dei corpi impattanti.



v

VIL § 45 Le sue ragioni contro gli atomi estesi

G. M. II. 136. Confesso di avere difficolta a comprendere la ragione di una tale infrangibilita
[come quella degli atomi], e credo che per questo effetto dovremmo ricorrere a una sorta di
miracolo perpetuo.

G. M. II. 145. Non c'e assurdita nel dare diversi gradi di rigidita a diversi corpi; altrimenti
potremmo provare con la stessa ragione che i corpi devono avere una velocita zero o infinita...
Ci sono altri inconvenienti riguardo agli atomi. Per esempio, non potrebbero essere
suscettibili alle leggi del moto, e la forza di due atomi uguali, che impattano direttamente con
uguali velocita, dovrebbe andare perduta; poiché sembra che solo l'elasticita faccia rimbalzare
i corpi.

G. M. II. 156. La materia, secondo la mia ipotesi, sarebbe divisibile ovunque e pitt 0 meno
facilmente con una variazione che sarebbe impercettibile nel passare da un luogo a un altro
luogo vicino; mentre, secondo gli atomi, facciamo un salto da un estremo all'altro, e da una
perfetta incoesione, che e nel luogo del contatto, passiamo a una durezza infinita in tutti gli
altri luoghi. E questi salti non hanno esempio in natura.

G. M. II. 157. Non c'e un ultimo piccolo corpo, e concepisco che una particella di materia, per
quanto piccola, sia come un mondo intero, pieno di un'infinita di creature ancora pit piccole.

VIL. § 46 Contro il vuoto

G. V. 52 (N. E. 53; L. 385). Sembriamo anche divergere riguardo alla materia in questo: 'autore
ritiene che ci debba essere un vuoto in essa per consentire il movimento, poiché crede che le
piccole parti della materia siano rigide. E ammetto che se la materia fosse composta di tali
parti, il movimento nel pieno sarebbe impossibile. . . . Ma questa supposizione non é affatto
concessa. . .. Lo spazio deve piuttosto essere concepito come pieno di una materia
ultimamente fluida, suscettibile a tutte le divisioni, e anzi effettivamente soggetta a divisioni
e suddivisioni all'infinito. . . . Di conseguenza, la materia presenta ovunque un certo grado di
rigidita oltre che di fluidita.

G. IV. 395 (N. E. 701). Sebbene alcuni corpi appaiano piu densi di altri, cio accade perché i loro
pori sono piu riempiti di materia pertinente al corpo, mentre al contrario i corpi piu rarefatti
hanno la natura di una spugna, cosicché un'altra materia piu sottile scorre attraverso i loro
pori, che non viene computata con il corpo, e né segue né attende il suo movimento.

G. IV. 368 (D. 59). Non pochi di coloro che difendono il vuoto considerano lo spazio come
sostanza, né possono essere confutati da argomenti cartesiani; sono necessari altri principi
per chiudere questa controversia.

G. VII. 356 (D. 240). Piu materia c'e, pit Dio ha occasione di esercitare la sua saggezza e
potenza. Il che e una ragione, tra le altre, per cui sostengo che non esiste affatto il vuoto.

G. VII. 372 (D. 248). La stessa ragione che mostra che lo spazio extramondano e immaginario,
prova che ogni spazio vuoto € una cosa immaginaria; poiché differiscono solo come il



maggiore e il minore. Se lo spazio € una proprieta o attributo, deve essere la proprieta di
qualche sostanza. Ma di quale sostanza sara affezione o proprieta quello spazio vuoto
delimitato, che i suoi patroni [Clarke e Newton] suppongono esistere tra due corpi? ...
Lestensione deve essere I'affezione di qualcosa di esteso. Ma se quello spazio € vuoto, sara un
attributo senza soggetto, un'estensione senza nulla di esteso.

G. VII. 377 (D. 253). Tutti coloro che sostengono il vuoto sono piu influenzati
dall'immaginazione che dalla ragione. Quando ero giovane, anch'io cedetti all'idea del vuoto e
degli atomi; ma la ragione mi condusse sulla retta via. . . . Pongo come principio che ogni
perfezione, che Dio avrebbe potuto impartire alle cose senza derogare alle loro altre
perfezioni, sia stata effettivamente impartita. Ora immaginiamo uno spazio completamente
vuoto. Dio avrebbe potuto collocarvi della materia, senza derogare in alcun riguardo a tutte le
altre cose: quindi ha effettivamente collocato della materia in quello spazio: quindi non esiste
spazio completamente vuoto: quindi tutto e pieno.

G. VII. 396 (D. 261). Assolutamente parlando, sembra che Dio possa rendere 1'universo
materiale finito in estensione; ma il contrario appare piu conforme alla sua saggezza.

VIIL. § 47 Contro l'azione a distanza

G. I1I1. 580. Disapproviamo il metodo di coloro [Newton e i suoi seguaci] che suppongono,
come un tempo gli scolastici, qualita irragionevoli, cioe qualita primitive che non hanno
alcuna ragione naturale, spiegabile dalla natura del soggetto a cui questa qualita deve
appartenere. . . . Poiché sosteniamo che [l'attrazione] puo avvenire solo in modo spiegabile,
cioé per impulso di corpi piu sottili, non possiamo ammettere che l'attrazione sia una qualita
primitiva essenziale alla materia. . . . Secondo questi autori, non solo le sostanze ci sono del
tutto sconosciute, . . . ma é addirittura impossibile per chiunque conoscerle; e Dio stesso, se la
loro natura fosse come dicono, non ne saprebbe nulla.

G. IL. 407. Respingo l'azione naturale di un corpo a distanza, ma non quella soprannaturale.

VII. § 48 La forza come conferitrice d'individualita

G. I1. 116. I corpi, in senso stretto, non sono spinti da altri quando c'é un impatto, ma dal loro
stesso movimento, o dalla loro elasticita (ressort), che e a sua volta un movimento delle loro
parti. Ogni massa corporea, grande o piccola, contiene gia in sé tutta la forza che pu6 mai
acquisire, ma l'incontro con altri corpi ne da solo la determinazione, o meglio questa
determinazione avviene solo durante il tempo dell'incontro.

VIL § 49 Forza primitiva e derivata

G. II 262. La forza derivativa e I'attuale stato presente mentre tende o preimplica lo stato
seguente, poiché tutto cio che e presente e gravido del futuro. Ma cio che persiste, nella misura
in cui implica tutto cio che puo accadergli, possiede una forza primitiva, cosicché la forza



primitiva e, per cosi dire, la legge della serie, mentre la forza derivativa € la determinazione
che designa un particolare termine della serie.

G. M. VI. 238 (N. E. 674). La forza e duplice: quella elementare, che chiamo anche morta,
perché in essa non esiste ancora movimento, ma solo una sollecitazione al movimento.. . .;
l'altra, tuttavia, e la forza ordinaria, combinata con il movimento effettivo, che chiamo viva.

G. III. 457. Ci sono due tipi di forza in un corpo: una primitiva, che gli € essenziale (\( \epsilon
\nu \tau \epsilon \lambda \epsilon \chi \epsilon \alpha \ \eta \ \pi \rho \omega \tau \eta \)), e
forze derivate, che dipendono anche da altri corpi. E si deve considerare che la forza derivata o
accidentale, che non si puo negare ai corpi in movimento, deve essere una modificazione della
forza primitiva, come la forma e una modificazione dell'estensione. Le forze accidentali non
potrebbero verificarsi in una sostanza senza una forza essenziale, poiché gli accidenti sono
solo modificazioni o limitazioni, e non possono contenere piu perfezione o realta della
sostanza.

G.1V.396 (N. E. 702). La forza derivata e cio che alcuni chiamano impeto, una conazione o
tendenza, per cosi dire, a un determinato movimento, mediante la quale la forza primitiva o il
principio d'azione e modificato. Ho dimostrato che questa non rimane costante nello stesso
corpo, eppure, comungque sia distribuita tra molti, la sua somma rimane costante, e che
differisce dal movimento, la cui quantita non e conservata.

G. II. 92 (1687). I movimenti essendo fenomeni reali piuttosto che enti, un movimento come
fenomeno e nella mia mente la conseguenza o I'effetto immediato di un altro fenomeno, e allo
stesso modo nelle menti altrui, ma lo stato di una sostanza non e la conseguenza immediata
dello stato di un'altra sostanza particolare.

G. II1. 623. Le leggi del moto, essendo fondate nelle percezioni delle sostanze semplici,
provengono da cause finali o cause dovute a conformita, che sono immateriali e presenti in
ogni monade.

G. V. 196 (N. E. 219). Per quanto riguarda il movimento, e solo un fenomeno reale, perché la
materia e la massa, a cui il movimento appartiene, propriamente parlando non sono una
sostanza. C'e, tuttavia, un'immagine dell'azione nel movimento, come c'e un'immagine della
sostanza nella massa; e sotto questo aspetto possiamo dire che un corpo agisce quando c'e
spontaneita nel suo cambiamento, e patisce quando viene spinto o impedito da un altro.

VIIL. § 50 Antinomia della causalita dinamica

G. II. 233. Non so se si possa dire che, quando due pesi uguali tirano simultaneamente un
corpo, non abbiano un effetto comune, ma ciascuno separatamente abbia la meta dell'effetto
[totale]. Poiché non possiamo assegnare una meta del corpo che tirano a ciascun peso, ma
agiscono come se fossero indivisi.

G. VI. 598 (D. 209; L. 406). Una sostanza € un essere capace di azione. E semplice o composta.
La sostanza semplice e quella che non ha parti. La sostanza composta e una collezione di
sostanze semplici o monadi. . . . I composti 0 i corpi sono pluralita; e le sostanze semplici, vite,



anime, spiriti, sono unita. E ovunque devono esserci sostanze semplici, poiché senza sostanze
semplici non ci sarebbero sostanze composte; e di conseguenza tutta la natura e piena di vita.

VIIIL. § 52 Lestensione, distinta dallo Spazio, ¢ il punto di partenza di Leibniz

» G.VIIL 399 (D. 265). Lo spazio infinito non é I'immensita di Dio; lo spazio finito non e
l'estensione dei corpi: come il tempo non e la loro durata. Le cose conservano la loro
estensione, ma non conservano sempre il loro spazio. Ogni cosa ha la sua propria estensione,
la sua propria durata; ma non ha il suo proprio tempo, e non conserva il suo proprio spazio.

» G.V.115 (N. E. 127). Non si deve supporre che ci siano due estensioni, una astratta, dello
spazio, I'altra concreta, del corpo, essendo quella concreta tale solo attraverso l'astratta.

» G. VL. 585. Lestensione, quando é attributo dello spazio, € la continuazione o diffusione della
situazione o localita, come 'estensione del corpo € la diffusione dell'antitipia o materialita.

VIIL. § 53 Lestensione significa ripetizione

» F.deC. 28 (D. 176). Lestensione, o, se preferite, la materia primaria, non e altro che una certa
ripetizione indefinita di cose nella misura in cui sono simili tra loro o indistinguibili. Ma cosi
come il numero presuppone cose numerate, l'estensione presuppone cose che sono ripetute, e
che hanno, oltre a caratteristiche comuni, altre peculiari a sé stesse. Questi accidenti, propri a
ciascuna, rendono attuali i limiti di grandezza e forma, prima solo possibili.

» G.V.94 (N. E. 102). Credo che l'idea di estensione sia posteriore a quella di intero e parte.

» G.IL 510. Che l'estensione rimarrebbe se le monadi fossero rimosse, sostengo non sia piu vero
di quanto i numeri rimarrebbero se le cose fossero rimosse.

VIIL. § 54 Quindi l'essenza di una sostanza non puo essere l'estensione, poiché
una sostanza deve essere una vera unita

» G.V.359 (N.E. 428). Si deve osservare che la materia, presa come essere completo (cioe
materia secondaria, in opposizione alla primaria, che & qualcosa di puramente passivo e di
conseguenza incompleto) non e altro che una collezione (amas) o cio che ne risulta, e che ogni
collezione reale presuppone sostanze semplici o unita reali, e quando consideriamo
ulteriormente cio che appartiene alla natura di queste unita reali, cioe la percezione e le sue
conseguenze, siamo trasferiti, per cosi dire, in un altro mondo, cioé nel mondo intelligibile
delle sostanze, mentre prima eravamo solo tra i fenomeni dei sensi.

» G.II 269. La nozione di estensione é relativa, o 'estensione e I'estensione di qualcosa, cosi
come diciamo che la moltitudine o la durata e la moltitudine o la durata di qualcosa. Ma la
natura che e presupposta come diffusa, ripetuta, continuata, € cio che costituisce il corpo
fisico, e puo essere trovata solo nel principio di azione e passione, poiché nient'altro ci e
suggerito dai fenomeni.



» G.IL 135 (D. 38). Il corpo e un aggregato di sostanze, e non e propriamente una sostanza. Di
conseguenza e necessario che ovunque nel corpo ci siano sostanze indivisibili, ingenerabili e
incorruttibili, aventi qualcosa corrispondente alle anime.

VIIL § 55 Itre tipi di punto. Sostanze non materiali

» G.IV. 478 (D. 72; L. 300). Inizialmente, quando mi ero liberato dal giogo di Aristotele, mi
rivolsi al vuoto e agli atomi, poiché quella ¢ la visione che piu soddisfa 'immaginazione. Ma
superato cio, percepii, dopo molta meditazione, che ¢ impossibile trovare i principi di una vera
unita nella materia sola, o in cio che € solo passivo, poiché tutto in essa non e altro che una
collezione o aggregato di parti all'infinito. Ora, una moltitudine puo derivare la sua realta solo
da unita genuine, che provengono da altrove, e sono ben diverse dai punti matematici, che
sono solo estremita dell'esteso, e modificazioni di cui € certo che il continuo non puo essere
composto. Di conseguenza, per trovare queste unita reali, fui costretto a ricorrere a un punto
reale e animato, per cosi dire, 0 a un atomo di sostanza che deve contenere una qualche forma
o principio attivo, cosi da renderlo un essere completo. Fu allora necessario richiamare, e per
cosi dire, riabilitare le forme sostanziali, cosi denigrate al giorno d'oggi, ma in un modo che le
rendeva intelligibili, e separare 1'uso a cui dovrebbero essere destinate dall'abuso che hanno
subito. Trovai, allora, che la natura delle forme sostanziali consiste nella forza, e che da questa
segue qualcosa di analogo al sentimento e all'appetito; e che cosi devono essere concepite
secondo il modo della nozione che abbiamo delle anime.

» G.IIL 69. Il pensiero, essendo I'azione di una cosa su se stessa, non si verifica in forme e
movimenti, che non possono mostrare il principio di una vera azione interna.

» G.IIL 96. Credo che dove ci sono solo esseri per aggregazione, non ci saranno nemrneno esseri
reali; poiché ogni essere per aggregazione presuppone esseri dotati di una vera unita, perché
deriva la sua realta solo da quella di coloro di cui & composto, cosi che non ne avra affatto se
ogni essere di cui € composto € a sua volta un essere per aggregazione... Sono d'accordo che in
tutta la natura corporea non ci sono che macchine (spesso animate), ma non concordo che ci
siano solo aggregati di sostanze, e se ci sono aggregati di sostanze, devono esserci vere
sostanze da cui tutti questi aggregati risultano.

» G.II 97. Cio che non e veramente un essere (un étre) non € nemmeno veramente un essere (un
étre).

» G.IL 267. Una cosa che puo essere divisa in diverse (gia effettivamente esistenti) € un
aggregato di piu, e... non € uno se non mentalmente, e non ha realta se non presa in prestito
dai suoi costituenti. Quindi ne ho dedotto che devono esserci nelle cose unita indivisibili,
perché altrimenti non ci sarebbe nelle cose alcuna vera unita, e nessuna realta non presa in
prestito. Il che é assurdo. Poiché dove non c'e vera unita, non c'e vera molteplicita. E dove non
c'e realta non presa in prestito, non ci sara mai alcuna realta, poiché questa alla fine deve
appartenere a qualche soggetto... Ma voi [de Volder]... sostenete che la giusta conclusione da
cio e che nella massa dei corpi non si possono assegnare unita indivisibili. Io, tuttavia, penso
che si debba concludere il contrario, cioé che dobbiamo ricorrere, nella massa corporea, o nel



costituire cose corporee, a unita indivisibili come costituenti primari. A meno che, in effetti,
non riteniate che la giusta conclusione sia che le masse corporee non sono esse stesse unita
indivisibili, cosa che dico anch'io, ma questa non € la questione. Poiché i corpi sono sempre
divisibili, e anche effettivamente suddivisi, ma non cosi i loro costituenti...

G. I1. 268. Dal fatto stesso che il corpo matematico non puo essere risolto in costituenti primi,
possiamo certamente dedurre che non e reale, ma qualcosa di mentale, che designa nient'altro
che la possibilita di parti, e non qualcosa di attuale... E come un numero numerante non €
sostanza senza le cose numerate, cosi il corpo matematico, o estensione, non € sostanza senza
cio che ¢ attivo e passivo, 0 movimento. Ma nelle cose reali, cioe i corpi, le parti non sono
indefinite (come nello spazio, che € una cosa mentale), ma sono effettivamente assegnate in
un certo modo, poiché la natura istituisce divisioni e suddivisioni effettive secondo le varieta
dei movimenti, e sebbene queste divisioni procedano all'infinito, nondimeno tutto risulta da
certi costituenti primari o unita reali, ma infinite di numero. Ma in senso stretto, la materia
non & composta da unita costitutive, ma ne risulta, poiché la materia o la massa estesa non é
che un fenomeno fondato nelle cose, come I'arcobaleno o il parelio, e tutta la realta appartiene
solo alle unita. Pertanto i fenomeni possono sempre essere divisi in fenomeni minori, che
potrebbero apparire ad altri animali piu sottili, e non raggiungono mai i fenomeni minimi. In
effetti le unita sostanziali non sono parti, ma fondamenti, dei fenomeni.

G. II. 275. Non tolgo il corpo, ma torno a cio che ¢, poiché mostro che la massa corporea, che si
suppone abbia qualcosa oltre alle sostanze semplici, non & sostanza, ma un fenomeno
risultante da sostanze semplici, che sole hanno unita e realta assoluta.

IX. § 57 Difficolta riguardo ai punti

G. IL 98. Le difficolta riguardanti la composizione del continuo non saranno mai risolte,
finché l'estensione e considerata come costituente la sostanza dei corpi.

G. IL. 77 (1686). Non esiste una figura esatta e precisa nei corpi, a causa dell'effettiva
suddivisione delle loro parti. Cosi che i corpi sarebbero, senza dubbio, qualcosa di puramente
immaginario e apparente, se non ci fosse in essi nient'altro che materia e le sue modificazioni.

IX. § 58 Affermazione dell'infinito attuale e negazione del numero infinito

G. L. 403. Tutte le grandezze essendo infinitamente divisibili, non ce n'e alcuna cosi piccola
che non possiamo concepire in essa un'infinita di divisioni, che non si esauriranno mai. Ma
non vedo quale danno ne derivi, né quale necessita ci sia di esaurirle.

G. V. 144 (N. E. 161). In senso proprio, € vero che c'é un'infinita di cose, cioé che ce ne sono
sempre piu di quante se ne possano assegnare. Ma non esiste un numero infinito, o una linea
o0 qualsiasi altra quantita infinita, se queste sono intese come veri interi, come e facile
dimostrare... Linfinito vero esiste, in senso stretto, solo nell’Assoluto, che e anteriore a ogni
composizione, e non € formato per addizione di parti.



» G.V. 145 (N. E. 163). Voi [Locke] vi sbagliate nel voler immaginare uno spazio assoluto che sia
un tutto infinito composto di parti; una tale cosa non esiste, € una nozione che implica una
contraddizione, e questi infiniti interi, con i loro infinitesimi opposti, hanno luogo solo nei
calcoli dei geometri, proprio come le radici immaginarie in Algebra.

» G. VL 629. Nonostante il mio Calcolo Infinitesimale, non ammetto alcun vero numero infinito,
sebbene confessi che la moltitudine delle cose superi ogni numero finito, o piuttosto ogni
numero.

» G. I 338. Mons. Descartes nella sua risposta alle seconde obiezioni, articolo due, accetta
l'analogia tra I'Essere perfettissimo e il numero piu grande, negando che questo numero
implichi una contraddizione. E tuttavia facile dimostrarlo. Poiché il numero piu grande ¢ lo
stesso del numero di tutte le unita. Ma il numero di tutte le unita e lo stesso del numero di
tutti i numeri (poiché qualsiasi unita aggiunta alle precedenti forma sempre un nuovo
numero). Ma il numero di tutti i numeri implica una contraddizione, che dimostro cosi: A ogni
numero corrisponde un numero uguale al suo doppio. Dunque il numero di tutti i numeri non
e maggiore del numero dei numeri pari, cioe il tutto non € maggiore della sua parte.

» G.V.209 (N. E. 234). L'idea dell'infinito non e formata per estensione di idee finite.

» G.]IL 315. Esiste un infinito attuale nella modalita di un tutto distributivo, non di un tutto
collettivo. Cosi qualcosa puo essere enunciato riguardo a tutti i numeri, ma non
collettivamente. Si puo dire che a ogni numero pari corrisponde il suo dispari, e viceversa; ma
non si puo quindi dire con precisione che le molteplicita dei numeri pari e dispari siano
uguali.

» G. M. IV. 91. Non e necessario rendere I'analisi matematica dipendente da controversie
metafisiche, né assicurarsi che in natura esistano linee strettamente infinitesimali... E per
questo che, per evitare queste sottigliezze, ho pensato che, per rendere il ragionamento
comprensibile a tutti, bastasse spiegare l'infinito con 1'incomparabile, cioe concepire quantita
incomparabilmente maggiori o minori delle nostre.

» G. M.IV. 92. Se un avversario volesse contraddire la nostra enunciazione, ne consegue dal
nostro calcolo che l'errore sara minore di qualsiasi errore egli possa assegnare.

» G. M. IV. 93. Si trova che le regole del finito hanno successo nell'infinito.

IX. § 59 La continuita in un senso negata da Leibniz

» G.IV.394 (N. E. 700). Ogni ripetizione... € o discreta, come nelle cose numerate dove le parti di
un aggregato sono distinte; o continua, dove le parti sono indeterminate e possono essere
assunte in modi infiniti.

» G.IL 379. Lo spazio, proprio come il tempo, € un certo ordine... che abbraccia non solo gli
attuali, ma anche i possibili. Quindi e qualcosa di indefinito, come ogni continuo le cui parti
non sono attuali, ma possono essere prese arbitrariamente, come le parti dell'unita, o le
frazioni... Lo spazio & qualcosa di continuo ma ideale, la massa e discreta, cioe una moltitudine
attuale, o essere per aggregazione, ma composta da un numero infinito di unita. Negli attuali,



i singoli termini sono anteriori agli aggregati, negli ideali il tutto e anteriore alla parte. La
negligenza di questa considerazione ha prodotto il labirinto del continuo.

G. I1. 475. 1l continuo matematico, come i numeri, consiste in pura possibilita; dunque
l'infinito gli e necessario dalla sua stessa nozione.

G. II. 278. La materia non e continua ma discreta, e attualmente infinitamente divisa, sebbene
nessuna parte assegnabile dello spazio sia priva di materia. Ma lo spazio, come il tempo, &
qualcosa non sostanziale, ma ideale, e consiste in possibilita, o in un ordine di coesistenti che
e in qualche modo possibile. E cosi non ci sono divisioni in esso se non quelle fatte dalla
mente, e la parte e posteriore al tutto. Nelle cose reali, al contrario, le unita sono anteriori alla
moltitudine, e le moltitudini esistono solo attraverso le unita. (Lo stesso vale per i
cambiamenti, che non sono realmente continui.)

G. II. 282. Negli attuali non c'e altro che quantita discreta, cioe la moltitudine di monadi o
sostanze semplici, che e maggiore di qualsiasi numero in qualsiasi aggregato sensibile o
corrispondente ai fenomeni. Ma la quantita continua e qualcosa di ideale, che appartiene ai
possibili, e agli attuali considerati come possibili. Poiché il continuo implica parti
indeterminate, mentre negli attuali non c'e nulla di indefinito—anzi in loro tutte le divisioni
possibili sono attuali... Ma la scienza dei continui, cioe dei possibili, contiene verita eterne, che
non sono mai violate dai fenomeni attuali, poiché la differenza e sempre minore di qualsiasi
differenza assegnabile data.

G. IIL. 583. L'unita e divisibile, ma non risolvibile; poiché le frazioni che sono parti dell'unita
hanno nozioni meno semplici, perché gli interi (meno semplici dell'unita) entrano sempre
nelle nozioni delle frazioni. Diverse persone che hanno filosofeggiato, in matematica, sul
punto e l'unita, si sono confuse, per mancanza di distinguere tra risoluzione in nozioni e
divisione in parti. Le parti non sono sempre piu semplici del tutto, sebbene siano sempre
minori del tutto.

G. IV. 491. Strettamente parlando, il numero \( \frac{1}{2} \) nell'astratto € una mera
proporzione, non formata affatto dalla composizione di altre frazioni, sebbene nelle cose
numerate si trovi uguaglianza tra due quarti e un mezzo. E possiamo dire lo stesso della linea
astratta, la composizione essendo solo nei concreti, 0 masse di cui queste linee astratte
segnano le relazioni. Ed e cosi anche che si presentano i punti matematici, che sono anch’essi
solo modalita, cioe estremita. E poiché tutto € indefinito nella linea astratta, vi notiamo tutto il
possibile, come nelle frazioni di un numero, senza preoccuparci delle divisioni effettivamente
fatte, che designano questi punti in modo diverso. Ma nelle sostanze attuali reali, il tutto € un
risultato o assemblaggio di sostanze semplici, o di una molteplicita di unita reali. Ed e la
confusione dell'ideale e dell'attuale che ha scompigliato tutto e prodotto il labirinto riguardo
alla composizione del continuo. Coloro che compongono una linea di punti hanno cercato
primi elementi in cose ideali o relazioni (rapports), diversamente da quanto sarebbe
appropriato; e coloro che hanno trovato che relazioni come il numero, e lo spazio (che
comprende l'ordine o relazione di cose coesistenti possibili), non possono essere formate da
un assemblaggio di punti, si sono sbagliati nel negare, per la maggior parte, i primi elementi



delle realta sostanziali, come se non avessero unita primitive, o come se non ci fossero
sostanze semplici.

G. V. 142 (N. E. 160). Questa definizione, che il numero & una molteplicita di unita, si applica
solo agli interi. La distinzione precisa delle idee, nell'estensione, non dipende dalla grandezza:
per riconoscere distintamente la grandezza, si deve ricorrere agli interi, o ad altri numeri
conosciuti per mezzo di interi, cosicché é necessario tornare dalla quantita continua a quella
discreta, per avere una conoscenza distinta della grandezza.

IX. § 60 Nel numero, nello spazio e nel tempo, il tutto e anteriore alla parte

G. L. 416 (D. 64). Quanto agli indivisibili, quando con essi si intendono semplici estremita di un
tempo o di una linea, non possiamo concepire in esse nuove estremita, o parti attuali o
potenziali. Cosi i punti non sono né grandi né piccoli, e non € necessario alcun salto per
attraversarli. Il continuo, tuttavia, sebbene abbia tali indivisibili ovunque, non € composto da
essi.

G. III. 591. Per quanto riguarda il confronto tra un istante e 'unita, aggiungo che l'unita e parte
di qualsiasi numero maggiore dell'unita, ma un istante non e propriamente una parte del
tempo.

G. I1. 279. Le estremita di una linea e le unita di materia non coincidono. Non si possono
concepire tre punti continui sulla stessa retta. Ma due sono concepibili: [cioe] I'estremita di
una retta e l'estremita di un'altra, da cui si forma un tutto unico. Come, nel tempo, sono i due
istanti, I'ultimo della vita e il primo della morte. Un'unita non e toccata da un'altra, ma nel
moto c'e una perpetua transcreazione, in questo modo: quando una cosa € in quella
condizione per cui, continuando i suoi cambiamenti per un tempo assegnabile, ci dovrebbe
essere penetrazione nel momento successivo, ogni punto sara in un luogo diverso, come
richiedono l'evitamento della penetrazione e 'ordine dei cambiamenti.

G. M. VIL. 18. In entrambi gli ordini (di spazio o di tempo) [i punti] sono considerati piu vicini o
pill remoti, a seconda che, per 'ordine di comprensione tra loro, ne siano richiesti pit 0 meno.

G. IL. 515. C'e un'estensione continua ogni volta che si assume che i punti siano disposti in
modo tale che non esistano due punti tra i quali non vi sia un punto intermedio.

G. II. 300. Sono d'accordo con te [Des Bosses] che essere e uno siano termini convertibili; e che
l'unita sia l'inizio dei numeri, se si considerano i rapporti (rationes) o la priorita di natura, non
se si considera la grandezza, poiché abbiamo frazioni, che sono certamente minori dell'unita,
all'infinito. Il continuo e infinitamente divisibile. E cio appare nella linea retta, dal semplice
fatto che la sua parte e simile al tutto. Cosi quando il tutto puo essere diviso, lo puo anche la
parte, e similmente qualsiasi parte della parte. I punti non sono parti del continuo, ma
estremita, e non esiste una parte pit piccola di una linea piu di quanto esista una frazione piu
piccola dell'unita.

G. VIL 404 (D. 270). Quanto all'obiezione [di Clarke] che spazio e tempo siano quantita, o
piuttosto cose dotate di quantita, e che situazione e ordine non lo siano: rispondo che anche



l'ordine ha la sua quantita; vi € in esso cio che precede e cio che segue; vi e distanza o
intervallo. Le cose relative hanno la loro quantita, cosi come quelle assolute. Ad esempio, i
rapporti o le proporzioni in matematica hanno la loro quantita e sono misurati dai logaritmi;
eppure sono relazioni. Pertanto, sebbene tempo e spazio consistano in relazioni, hanno
comungque la loro quantita.

IX. § 62 Sintesi dellargomentazione dal continuo alle monadi

» G. VIL 552. Per giudicare con la ragione se 'anima sia materiale o immateriale, dobbiamo
concepire cosa siano I'anima e la materia. Tutti concordano che la materia ha parti, ed e
quindi una molteplicita di molte sostanze, come sarebbe un gregge di pecore. Ma poiché ogni
molteplicita presuppone vere unita, € evidente che queste unita non possono essere materia,
altrimenti sarebbero a loro volta molteplicita, e non affatto vere e pure unita, come sono
infine necessarie per costituire una molteplicita. Cosi le unita sono propriamente sostanze
separate, che non sono divisibili, né di conseguenza periture. Poiché tutto cio che e divisibile
ha parti, che possono essere distinte anche prima della loro separazione. Tuttavia, poiché ci
occupiamo di unita di sostanza, ci deve essere forza e percezione in queste unita stesse,
altrimenti non ci sarebbe forza o percezione in tutto cio che e formato da esse.

IX. § 63 Poiché gli aggregati sono fenomenici, non esiste realmente un numero di
monadi

» G.II 261. Qualsiasi cosa sia un aggregato di molte, non e una se non per la mente, e non ha
altra realta se non quella presa in prestito, o cio che appartiene alle cose di cui & composto.

X. § 66 Gli argomenti di Leibniz contro la realta dello spazio

» G.V.100 (N. E. 110). Le cose che sono uniformi e non contengono varieta non sono mai
nient'altro che astrazioni, come il tempo, lo spazio e le altre entita della matematica pura.

» G. VIL 363 (D. 243). Questi signori [Newton e Clarke] sostengono... che lo spazio sia un essere
reale assoluto. Ma cio li coinvolge in grandi difficolta; poiché un tale essere deve
necessariamente essere eterno e infinito. Quindi alcuni hanno creduto che fosse Dio stesso, o
uno dei suoi attributi, la sua immensita. Ma poiché lo spazio consiste di parti, non € una cosa
che possa appartenere a Dio. Quanto alla mia opinione, ho detto, pit di una volta, che ritengo
lo spazio qualcosa di meramente relativo, come il tempo... Poiché lo spazio denota, in termini
di possibilita, un ordine di cose che esistono contemporaneamente, considerate come
esistenti insieme, senza indagare sul loro particolare modo di esistere. E quando molte cose
sono viste insieme, si percepisce quell'ordine di cose tra loro... Se 1o spazio fosse un essere
assoluto, accadrebbe qualcosa per cui sarebbe impossibile che ci fosse una ragione sufficiente.
Il che e contro il mio Assioma. E lo provo cosi. Lo spazio e qualcosa di assolutamente
uniforme; e senza le cose poste in esso, un punto dello spazio non differisce in alcun modo



assolutamente da un altro punto dello spazio. Ora da cio segue (supponendo che lo spazio sia
qualcosa in sé, oltre all'ordine dei corpi tra loro), che e impossibile che ci sia una ragione per
cui Dio, preservando la stessa situazione dei corpi tra loro, li abbia posti nello spazio in un
modo particolare, e non in un altro; perché tutto non sia stato posto in modo del tutto
contrario, ad esempio cambiando l'est in ovest. Ma se lo spazio non ¢ altro che quell'ordine o
relazione; e non e nulla senza i corpi, ma la possibilita di porli; allora quei due stati, 1'uno come
e ora, I'altro supposto essere in modo del tutto contrario, non differirebbero affatto I'uno
dall’altro. La loro differenza, quindi, si trova solo nella nostra supposizione chimerica della
realta dello spazio in sé. Ma in verita 1'uno sarebbe esattamente la stessa cosa dell'altro,
essendo assolutamente indistinguibili; e di conseguenza non c'e spazio per indagare una
ragione della preferenza dell'uno rispetto all'altro. Il caso e lo stesso per quanto riguarda il
tempo... Lo stesso argomento prova che gli istanti, considerati senza le cose, non sono nulla; e
che consistono solo nell'ordine successivo delle cose.

G. VII. 372 (D. 247). Supporre due cose indistinguibili, € supporre la stessa cosa sotto due
nomi. E quindi supporre che l'universo avrebbe potuto avere inizialmente un'altra posizione
di tempo e luogo, rispetto a quella che ha effettivamente avuto; e tuttavia che tutte le parti
dell'universo avrebbero dovuto avere la stessa situazione tra loro, come quella che hanno
effettivamente avuto; tale supposizione, dico, € una finzione impossibile.

X. § 67 Lateoria della posizione in Leibniz

G. IL 277. L'ordine essenziale dei singolari, o relazione al tempo e al luogo, deve essere inteso
delle loro relazioni con le cose contenute nel tempo e nello spazio, sia vicine che lontane, che
devono essere espresse da ogni singolare, cosi che in esso l'universo potrebbe essere letto, se
il lettore fosse infinitamente perspicace.

G. V. 115 (N. E. 128). Tempo e luogo sono solo tipi di ordine.

G. I1. 347. La posizione &, senza dubbio, nient'altro che un modo di una cosa, come la priorita o
la posteriorita. Un punto matematico stesso non e che un modo, cioe un'estremita. E cosi
quando due corpi sono concepiti come tangenti, in modo che due punti matematici siano
uniti, non formano una nuova posizione o un intero, che sarebbe maggiore di ciascuna parte,
poiché la congiunzione di due estremita non e piu grande di un'estremita, cosi come due
oscurita perfette non sono piu scure di una.

G. V. 140 (N. E. 157). Questo vuoto che puo essere concepito nel tempo indica, come nello
spazio, che il tempo e lo spazio si estendono ai possibili cosi come agli esistenti.

G. V. 142 (N. E. 159). Se ci fosse un vuoto nello spazio (ad es. se una sfera fosse vuota
all'interno) la sua grandezza potrebbe essere determinata; ma se ci fosse un vuoto nel tempo,
cioe una durata senza cambiamenti, sarebbe impossibile determinarne la lunghezza. Quindi
ne segue che possiamo confutare un uomo che dice che due corpi, tra i quali c'e un vuoto, si
toccano... ma non possiamo confutare un uomo che dice che due mondi, di cui uno dopo
l'altro, si toccano per quanto riguarda la durata, cosi che uno inizia necessariamente quando



1'altro si ferma... Se lo spazio fosse solo una linea, e se il corpo fosse immobile, non sarebbe
possibile determinare la lunghezza del vuoto tra due corpi.

G. VIL 400 (D. 265). Mostrero qui come gli uomini giungano a formarsi la nozione di spazio.
Considerano che molte cose esistono simultaneamente e osservano in esse un certo ordine di
coesistenza, in base al quale la relazione di una cosa con un'altra e piti 0 meno semplice.
Questo ordine e la loro situazione o distanza. Quando accade che una di queste cose
coesistenti cambi la sua relazione con molte altre, che non mutano le loro relazioni
reciproche; e che un'altra cosa, appena giunta, acquisisca la stessa relazione con le altre che
aveva la prima; allora diciamo che e subentrata al posto della prima; e questo cambiamento lo
chiamiamo moto in quel corpo in cui risiede la causa immediata del cambiamento. E sebbene
molte, o anche tutte le cose coesistenti, dovessero cambiare secondo certe note regole di
direzione e velocita; si puo sempre determinare la relazione di situazione che ogni coesistente
acquisisce rispetto a ogni altro coesistente; e persino quella relazione che qualsiasi altro
coesistente avrebbe con questo, o che questo avrebbe con qualsiasi altro, se non fosse
cambiato o se fosse cambiato diversamente. E supponendo o fingendo che tra quei coesistenti
ve ne sia un numero sufficiente che non ha subito mutamenti; allora possiamo dire che quelli
che hanno tale relazione con quei coesistenti fissi, come altri avevano con loro prima, hanno
ora lo stesso posto che avevano quegli altri. E cio che comprende tutti questi luoghi e
chiamato spazio. Il che mostra che, per avere un'idea di luogo, e di conseguenza di spazio, e
sufficiente considerare queste relazioni e le regole dei loro cambiamenti, senza bisogno di
immaginare alcuna realta assoluta al di fuori delle cose la cui situazione consideriamo; e, per
dare una sorta di definizione: luogo € cio che diciamo essere lo stesso per A e per B, quando la
relazione di coesistenza di B con C, E, F, G, ecc., concorda perfettamente con la relazione di
coesistenza che A aveva con gli stessi C, E, F, G, ecc., supponendo che non vi sia stata causa di
cambiamento in C, E, F, G, ecc. Si potrebbe anche dire, senza entrare in ulteriori particolari, che
luogo € cio che € lo stesso in momenti diversi per cose esistenti diverse, quando le loro
relazioni di coesistenza con certi altri esistenti, che si suppone rimangano fissi da uno di quei
momenti all'altro, concordano interamente. E esistenti fissi sono quelli in cui non vi é stata
causa di alcun cambiamento nell'ordine della loro coesistenza con altri; o (che € la stessa cosa)
in cui non vi e stato moto. Infine spazio € cio che risulta dai luoghi presi insieme. E qui puo
non essere inopportuno considerare la differenza tra luogo e la relazione di situazione, che e
nel corpo che occupa il luogo. Poiché il luogo di A e B e il medesimo; mentre la relazione di A
con corpi fissi non e precisamente e individualmente la stessa della relazione che B (che
subentra al suo posto) avra con gli stessi corpi fissi; ma queste relazioni concordano soltanto.
Poiché due soggetti diversi, come A e B, non possono avere precisamente la stessa affezione
individuale; essendo impossibile che lo stesso accidente individuale sia in due soggetti, o
passi da un soggetto all'altro. Ma la mente, non contenta di una concordanza, cerca
un'identita, qualcosa che sia veramente lo stesso; e lo concepisce come estrinseco a questi
soggetti: e questo e cio che qui chiamiamo luogo e spazio. Ma questo puo essere solo una cosa
ideale; contenente un certo ordine, in cui la mente concepisce l'applicazione delle relazioni.



4

G. II. 271. A meno che non mi sbagli, 'ordine dei singolari e essenziale a particolari parti di
spazio e tempo, e da questi [i singolari] gli universali sono astratti dalla mente.

X. § 68 Larelazione delle monadi con lo spazio: una difficolta fondamentale del

v

)

)

v

v

v

monadismo

G. IL. 305. Non c'e parte di materia che non contenga monadi.

G. II. 112 (1687). Il nostro corpo deve essere influenzato in qualche modo dai cambiamenti di
tutti gli altri. Ora a tutti i moti del nostro corpo corrispondono certe percezioni o pensieri piu
o meno confusi della nostra anima; quindi 'anima avra anche qualche pensiero di tutti i moti
dell'universo.

G. I1. 438. Tra l'apparire dei corpi a noi e il loro apparire a Dio, c'e lo stesso tipo di differenza
che tra una scenografia e una icnografia. Poiché le scenografie sono diverse secondo la
posizione dello spettatore, mentre 1'icnografia, o rappresentazione geometrica, € unica.

G. VL. 608 (D. 218; L. 220). Se le sostanze semplici non differissero nelle loro qualita, non ci
sarebbe modo di percepire alcun cambiamento nelle cose... Assumendo il pieno (plenum),
ogni luogo riceverebbe, in qualsiasi moto, solo I'equivalente di cio che aveva avuto, e uno stato
di cose sarebbe indistinguibile da un altro.

G. V. 24 (N. E. 25). La minima impressione raggiunge ogni corpo, e di conseguenza raggiunge
quello i cui movimenti corrispondono alle azioni dell'anima.

X. 8§ 69 Le prime opinioni di Leibniz su questo argomento

G. I. 52 (1671). Le mie prove [d'immortalita, e della natura di Dio e della mente] si basano sulla
difficile dottrina del punto, dell'istante, degli indivisibili e della conazione; poiché come le
azioni del corpo consistono nel moto, cosi le azioni della mente consistono nella conazione, o,
per cosi dire, il minimo o punto del moto; mentre la mente stessa propriamente consiste solo
in un punto dello spazio, mentre un corpo occupa un luogo. Cio che provo chiaramente—
parlandone solo in modo popolare—dal fatto che la mente deve essere nel luogo di
convergenza di tutti i moti che ci sono impressi dagli oggetti sensibili; poiché se devo
concludere che un corpo presentatomi e oro, percepisco insieme la sua lucentezza, il suono e il
peso, e da cio concludo che e oro; cosi la mente deve essere in una posizione dove convergono
tutte queste linee di vista, udito e tatto, e di conseguenza in un punto. Se diamo alla mente un
luogo maggiore di un punto, € gia un corpo, e ha parti esterne 1'una all'altra; non e quindi
intimamente presente a se stessa, e di conseguenza non puo riflettere su tutte le sue parti e
azioni... Ma assumendo che la mente consista effettivamente in un punto, e indivisibile e
indistruttibile... Quasi penso che ogni corpo (Leib), sia di uomini, animali, vegetali o minerali,
abbia un nucleo della sua sostanza, che si distingue dal caput mortuum...

G. L. 54. Se ora questo nucleo di sostanza, consistente in un punto fisico (lo strumento
prossimo, e per cosi dire il veicolo dell'anima, che € costituita in un punto matematico),



rimane sempre, importa poco se tutta la materia grossolana... e lasciata in eccesso.

X. § 70 Le sue opinioni intermedie

G. IV. 482 (D. 76; L. 311) (1695). Solo gli atomi di sostanza, cioe unita reali assolutamente prive
di parti, sono le fonti delle azioni, e i principi primi assoluti della composizione delle cose, e,
per cosi dire, gli elementi ultimi nell'analisi delle cose sostanziali. Potrebbero essere chiamati
punti metafisici; hanno qualcosa della natura della vita e hanno una sorta di percezione, e i
punti matematici sono i loro punti di vista per esprimere 'universo. Ma quando le sostanze
corporee sono contratte, tutti i loro organi insieme formano per noi un solo punto fisico. Cosi
i punti fisici sono solo apparentemente indivisibili. I punti matematici sono esatti, ma sono
solo modalita. Solo i punti metafisici o sostanziali (costituiti da forme o anime) sono esatti e
reali.

G. IV. 484 (D. 78; L. 314) (1695). La massa organizzata, in cui e il punto di vista dell'anima, e
espressa piu da vicino dall'anima stessa.

G. IV. 512 (D. 122) (1698). Niente impedisce che le anime, o almeno cose analoghe alle anime,
siano ovunque, sebbene le anime dominanti, e quindi intelligenti, come quelle degli uomini,
non possano essere ovunque.

X. 8§ 71 Le sue opinioni successive

G. IV. 574 (ca. 1700). Sembra che sia piu esatto dire che gli spiriti sono dove operano
immediatamente piuttosto che dire... che non sono da nessuna parte.

G. IL 450 (1712). La spiegazione di tutti i fenomeni solo mediante le percezioni
reciprocamente concordi delle monadi, tralasciando la sostanza corporea, ritengo sia utile per
l'ispezione fondamentale delle cose. E in questa maniera di esposizione, lo spazio diventa
l'ordine dei fenomeni coesistenti, come il tempo di quelli successivi; e non c'e distanza o
vicinanza spaziale o assoluta delle monadi: dire che sono ammassate in un punto, o
disseminate nello spazio, € fare uso di certe finzioni della nostra anima, poiché ci dilettiamo
nell'immaginare cose che possono solo essere concepite. In questo modo di vedere le cose,
non c'e estensione o composizione del continuo, e tutte le difficolta sui punti svaniscono.

G. V. 205 (N. E. 230) (1704). Le scuole hanno tre tipi di ubi, 0 modi di esistere da qualche parte.
Il primo e chiamato circoscrittivo, che attribuiamo ai corpi che sono nello spazio, che vi sono
puntualmente, cosi che sono misurati in quanto si possono assegnare punti alla cosa situata
corrispondenti ai punti dello spazio. Il secondo ¢ definitivo, dove possiamo definire, cioe
determinare, che la cosa situata e in un certo spazio, senza poter assegnare punti precisi o
luoghi propri esclusivamente a cio che ¢ 1i. E cosi che la gente giudica che 'anima sia nel
corpo, non credendo possibile assegnare un punto esatto dove sia l'anima, o qualcosa
dell'anima, senza che sia anche in qualche altro punto... Il terzo tipo di ubi e riempitivo, che e
attribuito a Dio, che riempie l'intero universo in modo ancor pit eminente di quanto gli spiriti
siano nei corpi, poiché opera immediatamente su tutte le creature producendole



continuamente, mentre gli spiriti finiti non possono esercitare alcuna influenza o operazione
immediata. Non so se questa dottrina delle scuole meriti di essere derisa, come sembra si
tenti di fare. Tuttavia possiamo sempre attribuire una sorta di moto alle anime, almeno in
relazione ai corpi con cui sono unite, o in relazione al loro modo di percezione.

G. VI. 598 (D. 209; L. 408) (1714). Ci sono sostanze semplici ovunque, separate tra loro, di fatto
(effectivement), dalle loro stesse azioni, che cambiano continuamente le loro relazioni.

G. III. 623 (1714). Non dobbiamo concepire I'estensione come uno spazio reale continuo,
cosparso di punti. Queste sono finzioni adatte a soddisfare I'immaginazione, ma in cui la
ragione non trova cio che richiede. Né dobbiamo concepire che le Monadi, come punti in uno
spazio reale, si muovano, spingano o si tocchino; e sufficiente che i fenomeni lo facciano
sembrare, e questa apparenza partecipa della verita nella misura in cui questi fenomeni sono
fondati, cioe concordano tra loro.

G. I1. 339 (1707). Una sostanza semplice, sebbene non abbia estensione in sé, ha tuttavia
posizione, che e il fondamento dell'estensione, poiché l'estensione é la ripetizione continua
simultanea della posizione.

G. IL. 370 (1709). Non ritengo opportuno considerare le anime come in punti. Qualcuno
potrebbe forse dire che sono in un luogo solo per operazione... o piuttosto... che sono in un
luogo per corrispondenza, e sono cosi nell'intero corpo organico che animano. Nel contempo
non nego una certa reale unione metafisica tra 'anima e il corpo organico... secondo cui si
potrebbe dire che 'anima e realmente nel corpo.

G. IL. 378 (1709). Sebbene i luoghi delle monadi siano designati da modificazioni o
terminazioni di parti dello spazio, tuttavia le monadi stesse non sono modificazioni di una
cosa continua. La massa e la sua diffusione risultano dalle monadi, ma non lo spazio. Poiché
lo spazio... € un certo ordine, che abbraccia non solo le cose attuali ma anche quelle possibili.

G. I1. 436 (1712). Non dovremmo dire delle monadi, non piu che di punti e anime, che sono
parti di corpi, che si toccano reciprocamente, o che compongono corpi.

G. IL. 438 (1712). Dio vede non solo singole monadi e le modificazioni di ogni monade, ma
anche le loro relazioni, e in cio consiste la realta delle relazioni e delle verita.

G. II. 444 (1712). Le monadi in sé non hanno neppure alcuna situazione relativa — cioe
nessuna reale — che si estenda oltre 'ordine dei fenomeni.

G. I1. 253 (1703). Le monadi, benché non estese, hanno tuttavia qualcosa della natura della
posizione nell'estensione, cioé hanno una certa relazione ordinata di coesistenza con altre
cose, attraverso la macchina che dominano (cui praesunt). E non credo che esistano sostanze
finite separate da ogni corpo, né di conseguenza prive di posizione o ordine rispetto alle altre
cose che coesistono nell'universo. Le cose estese implicano in sé molte cose dotate di
posizione, ma le cose semplici, benché prive di estensione, devono comunque avere una
posizione nell'estensione, sebbene sia impossibile designarla puntualmente come nei
fenomeni incompleti.



» G.IL 277 (1704-5). Le mie unita o sostanze semplici non sono diffuse, ... né costituiscono un
tutto omogeneo, poiché 'omogeneita della materia é ottenuta solo per astrazione mentale,
quando consideriamo solo cose passive e quindi incomplete.

X. § 72 Tempo e cambiamento

» G.VIL 373 (D. 249). E una finzione analoga, cioé impossibile, immaginare che Dio avrebbe
potuto creare il mondo qualche milione di anni prima. Coloro che accettano finzioni di questo
tipo non saranno in grado di replicare a chi argomenterebbe per l'eternita del mondo. Poiché
Dio non fa nulla senza una ragione, e poiché non e assegnabile alcuna ragione per cui non
avrebbe dovuto creare il mondo prima, ne seguira o che non ha creato nulla, o che ha prodotto
il mondo prima di ogni tempo assegnabile, cioe che il mondo e eterno. Ma quando si dimostra
che l'inizio, qualunque esso sia (quel qu'’il soit), & sempre la stessa cosa, cessa la domanda sul
perché non sia stato altrimenti.

» G.VIL 402 (D. 268). Non si puo dire che una certa durata sia eterna; ma che le cose che
continuano sempre sono eterne, guadagnando sempre nuova estensione. Tutto cio che esiste
del tempo e della durata, essendo successivo, perisce continuamente; e come puo una cosa
esistere eternamente se (a dirla esattamente) non esiste mai affatto? Poiché come puo esistere
una cosa di cui nessuna parte esiste mai? Nulla del tempo esiste mai, se non istanti; e un
istante non € neppure esso stesso una parte del tempo.

» G.VIL 408 (D. 274). Dall'estensione alla durata, non vale la conseguenza. Sebbene l'estensione
della materia fosse illimitata, non seguirebbe che la sua durata sarebbe anch'essa illimitata;
anzi, a parte ante, non seguirebbe che non avesse un inizio. Se e nella natura delle cose nel
loro insieme crescere uniformemente in perfezione, l'universo delle creature deve aver avuto
un inizio. ... Inoltre, il fatto che il mondo abbia un inizio non deroga all'infinita della sua
durata a parte post; ma limiti dell'universo derogherebbero all'infinita della sua estensione.

» G. III. 581. Quanto alla successione, dove lei [Bourguet] sembra giudicare, signore, che si debba
concepire un primo istante fondamentale, come l'unita e il fondamento dei numeri, e come il
punto € anche il fondamento dell'estensione: a cio potrei rispondere che l'istante e anche il
fondamento del tempo, ma poiché non c'e un punto nella natura che sia fondamentale
rispetto a tutti gli altri punti, e per cosi dire la sede di Dio, non vedo che sia necessario
concepire un istante principale. Ammetto, tuttavia, che vi € questa differenza tra istanti e
punti: un punto dell'universo non ha il vantaggio della priorita di natura su un altro, mentre
l'istante precedente ha, sull'istante successivo, il vantaggio della priorita non solo di tempo,
ma anche di natura. Ma non e necessario per questo che ci debba essere un primo istante. C'e
una differenza, in questo, tra I'analisi delle cose necessarie e quella delle cose contingenti...
Cosi I'analogia dai numeri agli istanti non regge qui. E vero che la nozione di numeri &
risolvibile infine nella nozione di unita, che non é piu risolvibile, e puo essere considerata
come il numero primitivo. Ma non ne segue che le nozioni dei vari istanti siano risolvibili
infine in un istante primitivo. Tuttavia, non 0so negare che ci sia stato un primo istante. Si
possono formare due ipotesi: o che la natura sia sempre ugualmente perfetta, o che cresca



v

sempre in perfezione... [Nel primo caso] e piu probabile che non ci sia un inizio. [Nel secondo
caso] ... la questione potrebbe ancora essere spiegata in due modi, cioé mediante le ordinate di
un'iperbole o quelle di un triangolo. Secondo l'ipotesi dell'iperbole, non ci sarebbe un inizio...
ma secondo l'ipotesi del triangolo, ci sarebbe stato un inizio. ... Non vedo modo di mostrare
dimostrativamente con la pura ragione quale dovrebbe essere scelto.

G. II. 183. Il tempo non € né pit né meno un ente di ragione dello spazio. Coesistere e pre- o
post-esistere sono qualcosa di reale; non lo sarebbero, ammetto, secondo la visione ordinaria
della materia e della sostanza.

X. § 74 Leibniz sostenne confusamente una controparte oggettiva di spazio e

tempo

G. VIL. 329. Ogni entelechia primitiva deve avere percezione. Poiché ogni prima entelechia ha
una variazione interna, secondo la quale anche le sue azioni esterne variano. Ma la percezione
non é altro che quella stessa rappresentazione dell'esterno mediante variazione interna.
Poiché, dunque, le entelechie primitive sono disperse ovunque nella materia — il che puo
essere facilmente dimostrato dal fatto che i principi del moto sono dispersi nella materia — la
conseguenza e che anche le anime sono disperse ovunque nella materia.

G. VL. 405. Non appena ammettiamo che Dio esiste, dobbiamo ammettere che esiste
necessariamente. Ora, questo privilegio non appartiene alle tre cose di cui abbiamo parlato
[moto, materia e spazio).

G. VIL 375 (D. 251). Dio percepisce le cose in se stesso. Lo spazio ¢ il luogo delle cose, e non il
luogo delle idee di Dio.

XI1. § 75 Percezione

G. VI. 599 (D. 209; L. 409). Le percezioni nella Monade sono prodotte I'una dall’altra secondo
le leggi degli appetiti o delle cause finali del bene e del male, che consistono in percezioni
osservabili, regolari o irregolari.

G.I. 383 (1686). Non € necessario che cid che concepiamo delle cose fuori di noi sia
perfettamente simile ad esse, ma che le esprima, come un'ellisse esprime un cerchio visto
obliquamente, cosi che a ogni punto del cerchio corrisponda un punto dell’ellisse, e viceversa,
secondo una certa legge di relazione. Perché... ogni sostanza individuale esprime 'universo a
suo modo, proprio come la stessa citta & espressa diversamente secondo diversi punti di vista.

G. V. 101 (N. E. III). Uno stato senza pensiero nell'anima, e un riposo assoluto nel corpo, mi
sembrano ugualmente contrari alla natura, e senza esempio nel mondo. Una sostanza che e
una volta in azione lo sara sempre, poiché tutte le impressioni permangono, e sono solo
mescolate con altre nuove.

G. VI. 576 (D. 187). Quando il signor Locke dichiara di non comprendere come la varieta delle
idee sia compatibile con la semplicita di Dio, mi sembra che non dovrebbe trarne un'obiezione



contro Padre Malebranche; poiché non esiste sistema che possa rendere intelligibile una cosa
del genere.

G. VL. 577 (D. 188). Il signor Locke chiede se una sostanza indivisibile e inestesa possa avere
allo stesso tempo modificazioni che sono diverse e si riferiscono persino a oggetti
inconsistenti. Rispondo che puo. Cio che e inconsistente nello stesso oggetto non e
inconsistente nella rappresentazione di oggetti diversi, che sono concepiti allo stesso tempo.
Per questo non e necessario che ci siano parti diverse nell'anima, cosi come non e necessario
che ci siano parti diverse nel punto, sebbene angoli diversi vi si incontrino.

G. VL 608 (D. 219; L. 222). Ammettiamo come riconosciuto che ogni essere creato, e
conseguentemente la Monade creata, e soggetto al cambiamento, e inoltre che questo
cambiamento e continuo in ciascuno. Segue da quanto appena detto che i cambiamenti
naturali delle Monadi provengono da un principio interno, poiché una causa esterna non puo
avere influenza sul loro essere interiore. Ma oltre al principio del cambiamento, ci deve essere
una particolare serie di cambiamenti [un détail de ce qui change], che costituisce, per cosi dire,
la natura specifica e la varieta delle sostanze semplici. Questa particolare serie di
cambiamenti deve implicare una molteplicita nell'unita, o in cio che & semplice. Infatti, poiché
ogni cambiamento naturale avviene gradualmente, qualcosa cambia e qualcosa rimane
immutato; e conseguentemente una sostanza semplice deve essere affetta e relazionata in
molti modi, benché non abbia parti.

G. VL. 609 (D. 220; L. 226). Abbiamo in noi stessi esperienza di una molteplicita in una
sostanza semplice, quando troviamo che il minimo pensiero di cui siamo coscienti implica
varieta nel suo oggetto. Pertanto tutti coloro che ammettono che l'anima sia una sostanza
semplice dovrebbero ammettere questa molteplicita nella Monade.

G. VI. 327. E vero che la stessa cosa pud essere rappresentata diversamente; ma deve sempre
esserci una relazione esatta tra la rappresentazione e la cosa, e conseguentemente tra diverse
rappresentazioni della stessa cosa.

G. VIIL. 410 (D. 275). L'autore [Clarke] parla come se non comprendesse come, secondo la mia
opinione, 'anima sia un principio rappresentativo. Il che equivale a dire che non ha mai
sentito parlare della mia armonia prestabilita. Non acconsento alle nozioni volgari, secondo
cui le immagini delle cose sono trasmesse dagli organi di senso all'anima. Infatti, non e
concepibile attraverso quale passaggio, o con quali mezzi di trasporto, queste immagini
possano essere portate dall'organo all'anima. Questa nozione volgare in filosofia non e
intelligibile, come i nuovi Cartesiani hanno sufficientemente mostrato. Non si puo spiegare
come la sostanza immateriale sia affetta dalla materia: e per mantenere una nozione
intelligibile al riguardo, si ricorre alla nozione chimerica scolastica di non so quali
inesplicabili species intentionales, che passano dagli organi all'anima. Quei Cartesiani videro
la difficolta, ma non poterono spiegarla... Ma penso di aver dato la vera soluzione a
quell’enigma.

G. II. 71 (1686). E nella natura dell'anima esprimere cid che accade nei corpi, essendo stata
originariamente creata in modo che la serie dei suoi pensieri concordi con la serie dei



movimenti.

G. IL 74 (1686). La natura di ogni sostanza implica un'espressione generale dell'intero
universo, e la natura dell'anima implica piu particolarmente un'espressione piu distinta di cio
che sta accadendo ora in relazione al suo corpo.

G. II1. 575. La percezione e, per me, la rappresentazione di una molteplicita in cio che &
semplice; e 'appetizione e la tendenza da una percezione all'altra: ora queste due cose sono in
tutte le Monadi, altrimenti una monade non avrebbe relazione con altre cose. Non so, Signore,
come lei [Bourguet] possa derivare alcuno Spinozismo da cio; questo e trarre conclusioni
piuttosto affrettate. Al contrario, € proprio per mezzo di queste monadi che lo Spinozismo e
distrutto, poiché ci sono tante vere sostanze, e, per cosi dire, specchi viventi dell'universo
sempre sussistenti, o universi concentrati, quante sono le Monadi, mentre secondo Spinoza
c'e una sola sostanza. Egli avrebbe ragione, se non ci fossero monadi; allora tutto, eccetto Dio,
sarebbe passeggero, e sprofonderebbe in meri accidenti e modificazioni, poiché non ci
sarebbe nelle cose la base delle sostanze, che consiste nell'esistenza delle monadi.

F. de C. 62 (D. 182). [Spinoza] sbaglia nel pensare che l'affermazione o la negazione sia volonta,
poiché la volonta implica anche la ragione del bene.

G. I1. 256. Riconosco monadi che sono attive per sé, e in esse non si puo concepire nulla se non
la percezione, che a sua volta implica azione.

XI. § 77 La percezione non e dovuta all'azione del percepito sul percipiente

G. IV. 495 (D. 86). Mi guardo bene dall'ammettere che I'anima non conosca i corpi, sebbene
questa conoscenza sorga senza influenza dell'uno sull'altro.

G. IV. 484 (D. 77; L. 313). Dio in principio creo I'anima, o qualsiasi altra unita reale, in modo che
tutto deve sorgere in essa dalla sua propria natura interiore, con una perfetta spontaneita per
quanto riguarda se stessa, e tuttavia con una perfetta conformita alle cose al di fuori di essa. ...
E di conseguenza, poiché ciascuna di queste sostanze rappresenta accuratamente l'intero
universo a suo modo e da un certo punto di vista, e le percezioni o espressioni delle cose
esterne entrano nell'anima al loro tempo appropriato, in virtu delle sue proprie leggi, come in
un mondo a sé, e come se non esistesse nulla se non Dio e I'anima, ... ci sara un accordo
perfetto tra tutte queste sostanze, che avra lo stesso risultato come se avessero
comunicazione tra loro mediante una trasmissione di specie o qualita, come suppone la
massa dei filosofi ordinari.

G. VI. 607 (D. 218; L. 219). Non c'e modo di spiegare come una Monade possa essere alterata
nella qualita o cambiata internamente da qualsiasi altra cosa creata; poiché e impossibile
cambiare il luogo di qualsiasi cosa in essa 0 concepire in essa alcun moto interno che potrebbe
essere prodotto, diretto, aumentato o diminuito in essa, sebbene tutto cio sia possibile nel
caso dei composti, in cui ci sono cambiamenti tra le parti. Le monadi non hanno finestre,
attraverso le quali qualcosa possa entrare o uscire. Gli accidenti non possono separarsi dalle



sostanze né andare al di fuori di esse, come facevano le "specie sensibili” dei Scolastici. Cosi
né sostanza né accidente possono entrare in una monade dall'esterno.

G. IL 12 (1686). Ogni sostanza singolare esprime l'intero universo a suo modo, e nella sua
nozione sono compresi tutti i suoi eventi con tutte le loro circostanze, e I'intera serie di cose
esterne.

G. IL. 503. Non credo che sia possibile un sistema in cui le Monadi agiscano 1'una sull'altra,
perché non sembra esserci alcun modo possibile di spiegare tale azione. Aggiungo che
un'influenza e anche superflua, poiché perché una monade dovrebbe dare a un'altra monade
cio che gia possiede? Poiché questa € la natura stessa della sostanza, che il suo presente debba
essere gravido del futuro, e che tutte le cose possano essere comprese per mezzo di una, a
meno che Dio non intervenga miracolosamente.

G. I1. 119. Solo le sostanze indivisibili e i loro diversi stati sono assolutamente reali.

XI. 8§ 79 Larmonia prestabilita

G. L. 382 (1686). Credo che ogni sostanza individuale esprima l'intero universo a suo modo, e
che il suo stato successivo sia una conseguenza (sebbene spesso libera) del suo stato
precedente, come se non ci fosse nulla al mondo se non Dio e essa; ma poiché tutte le sostanze
sono una continua produzione dell'Essere sovrano, ed esprimono lo stesso universo o gli
stessi fenomeni, concordano esattamente tra loro.

G. VIL 311. Ogni sostanza ha qualcosa dell'infinito, in quanto coinvolge la sua causa, cioe Dio,
cioe ha qualche traccia di onniscienza e onnipotenza; poiché nella nozione perfetta di ogni
sostanza individuale sono contenuti tutti i suoi predicati, sia necessari che contingenti,
passati, presenti e futuri; anzi, ogni sostanza esprime l'intero universo secondo la sua
situazione e aspetto, per quanto le altre cose sono riferite ad essa; e quindi e necessario che
alcune delle nostre percezioni, anche se chiare, siano confuse, poiché coinvolgono cose che
sono infinite, come le nostre percezioni di colore, calore, ecc.

G. II. 68 (1686). L'ipotesi della concomitanza & una conseguenza della nozione che ho della
sostanza. Infatti secondo me la nozione individuale di una sostanza coinvolge tutto cio che le
accadra mai.

G. II. 136 (D. 38). Ogni sostanza esprime l'intero universo, ma alcune piu distintamente di
altre, specialmente ciascuna per quanto riguarda certe cose, e secondo il suo punto di vista.
L'unione dell'anima e del corpo, e persino l'operazione di una sostanza su un'altra, consiste
solo in questo perfetto accordo reciproco, stabilito appositamente dall'ordine della prima
creazione, in virtu del quale ogni sostanza, seguendo le sue proprie leggi, si accorda con cio
che le altre richiedono, e cosi le operazioni dell'una seguono o accompagnano l'operazione o il
cambiamento dell’altra.

G. II. 226. Certamente, a mio parere, non c'e nulla nell'universo delle creature che non abbia
bisogno, per il suo concetto perfetto, del concetto di ogni altra cosa nell'universo delle cose,



poiché ogni cosa influenza ogni altra cosa, cosi che se fosse tolta o supposta diversa, tutte le
cose nel mondo sarebbero state diverse da quelle che sono ora.

G. I1I. 143. E vero che ¢’ un miracolo nel mio sistema dell'armonia prestabilita, e che Dio vi
entra straordinariamente, ma e solo all'inizio delle cose, dopo di che tutto procede per la sua
strada nei fenomeni della natura, secondo le leggi delle anime e dei corpi.

G. III. 144. Mi sembra di poter affermare che la mia ipotesi (riguardo I'Armonia prestabilita)
non sia gratuita, poiché credo di aver dimostrato che esistono solo tre ipotesi possibili
[I'influxus physicus, l'occasionalismo e I'armonia prestabilita], e che solo la mia sia insieme
intelligibile e naturale; ma puo addirittura essere provata a priori.

XII. § 83 Letre classi di monadi

G. VI. 600 (D. 211; L. 411). E opportuno distinguere tra percezione, che & lo stato interno della
Monade che rappresenta le cose esterne, e appercezione, che e la coscienza o la conoscenza
riflessiva di questo stato interno, e che non e concessa a tutte le anime, né alla stessa anima in
ogni momento. E per mancanza di questa distinzione che i Cartesiani hanno commesso
l'errore di ignorare le percezioni di cui non siamo coscienti... Il ragionamento genuino
dipende da verita necessarie o eterne, come quelle della logica, del numero, della geometria,
che producono una connessione indubitabile di idee e inferenze infallibili. Gli animali in cui
queste inferenze non appaiono sono detti bruti; ma quelli che conoscono queste verita
necessarie sono propriamente quelli chiamati animali razionali, e le loro anime sono dette
spiriti [esprits]. Queste anime hanno il potere di compiere atti di riflessione e di considerare
cio che e chiamato l'io, la sostanza, I'anima, lo spirito, in una parola, cose e verita immateriali.

G. VL. 604 (D. 215; L. 420). Per quanto riguarda l'anima razionale o spirito, c'e in essa qualcosa
di piu che nelle monadi o persino nelle semplici anime. Non e solo uno specchio dell'universo
degli esseri creati, ma anche un'immagine della Divinita... E per questa ragione che tutti gli
spiriti, sia di uomini che di geni, entrando in virtu della ragione e delle verita eterne in una
sorta di comunione con Dio, sono membri della Citta di Dio, cioe dello Stato piu perfetto,
formato e governato dal piu grande e migliore dei Monarchi.

G. VL. 610 (D. 220; L. 230). Se dobbiamo dare il nome di Anima a tutto cio che ha percezioni e
appetiti nel senso generale che ho appena spiegato, allora tutte le sostanze semplici o0 Monadi
create potrebbero essere chiamate anime; ma poiché il sentire e qualcosa di piu di una
semplice percezione, ritengo giusto che il nome generale di Monadi o Entelechie sia
sufficiente per le sostanze semplici che hanno solo percezione, e che il nome di Anime sia
dato solo a quelle in cui la percezione e piu distinta e accompagnata da memoria.

G. IV. 479 (D. 73; L. 303). Non dobbiamo confondere o mescolare indifferentemente, con altre
forme o anime, gli Spiriti o 'anima razionale, che sono di un ordine superiore e hanno
un'incomparabile maggiore perfezione di queste forme sepolte nella materia—che secondo
me si trovano ovunque—essendo come piccoli dei in confronto a queste, essendo fatte a
immagine di Dio e avendo in loro un raggio della Luce Divina. Per questa ragione, Dio governa



gli spiriti come un principe governa i suoi sudditi, e anzi come un padre si prende cura dei
suoi figli; mentre, d'altra parte, tratta le altre sostanze come un ingegnere lavora con le sue
macchine. Cosi gli spiriti hanno leggi speciali, che li pongono al di sopra delle rivoluzioni
della materia attraverso l'ordine stesso che Dio vi ha posto; e si puo dire che tutto il resto sia
fatto solo per loro, queste stesse rivoluzioni essendo disposte per la felicita dei buoni e la
punizione dei malvagi.

G. V. 218 (N. E. 245). La coscienza o il sentimento dell'To prova un'identita morale o personale.
Ed e per mezzo di questo che distinguo l'incessabilita dell'anima di un bruto dall'immortalita
dell'anima dell'uvomo: entrambe preservano un'identita fisica e reale, ma per 1'uomo, e
conforme alle regole della Provvidenza Divina che I'anima conservi anche un'identita morale
apparente a noi stessi, cosi da costituire la stessa persona, capace conseguentemente di
sentire castighi e ricompense.

G. V. 219 (N. E. 247). Per quanto riguarda il Sé, sara bene distinguerlo dall'apparenza del Sé e
dalla coscienza. Il Sé costituisce 'identita reale e fisica, e 'apparenza del Sé, accompagnata
dalla verita, vi aggiunge l'identita personale.

G. IIL. 622. [Tutte le monadi] hanno percezione... e appetito..., che e chiamato passione negli
animali, e volonta dove la percezione e un intelletto.

G. V. 284 (N. E. 331). E essenziale alle sostanze agire, alle sostanze create soffrire, agli spiriti
pensare, ai corpi avere estensione e movimento. Cioe, ci sono generi o specie a cui un
individuo non puo (almeno naturalmente) cessare di appartenere, quando ne ha fatto parte
una volta.

G. V. 290 (N. E. 338). [Nell'uomo] la ragione e un attributo fisso, appartenente a ogni individuo,
e mai perduto, sebbene non possiamo sempre percepirla.

G. VIL. 529 (D. 190). Mi chiedi poi la mia definizione di anima. Rispondo che anima puo essere
impiegata in senso ampio e in senso stretto. In senso lato, anima sara la stessa cosa del
principio vitale o della vita, cioe il principio dell'azione interna esistente nella cosa semplice o
monade, a cui corrisponde I'azione esterna. E questa corrispondenza di interno ed esterno, o
rappresentazione dell'esterno nell'interno, del composto nel semplice, della molteplicita
nell'unita, costituisce realmente la percezione. Ma in questo senso I'anima e attribuita non
solo agli animali, ma anche a tutti gli altri esseri percipienti. In senso stretto, anima e
impiegata come una specie piu nobile di vita, o vita senziente, dove c'e non solo la facolta di
percepire, ma in aggiunta quella di sentire, in quanto, infatti, alla percezione si aggiungono
attenzione e memoria. Cosi come, a sua volta, la mente e una specie piul nobile di anima, cioe
la mente € anima razionale, dove al sentire si aggiunge la ragione, o il ragionamento
dall'universalita delle verita. Come, quindi, la mente & anima razionale, cosi I'anima e vita
senziente, e la vita € principio percipiente.

XII. § 84 Attivita e passivita



» G.IV. 486 (D. 79; L. 317). I modi consueti di esprimersi possono ancora essere ben preservati
[nel mio sistema]. Poiché possiamo dire che la sostanza la cui disposizione spiega un
cambiamento in modo intelligibile (cosi che possiamo ritenere che sia questa sostanza a cui le
altre sono state adattate su questo punto fin dall'inizio, secondo 'ordine dei decreti di Dio) e la
sostanza che, riguardo a questo cambiamento, dovremmo concepire come agente sulle altre.

» G. VL 615 (D. 225; L. 245). Un creato si dice agire esteriormente nella misura in cui ha
perfezione, e soffrire in relazione a un altro nella misura in cui e imperfetto. Cosi l'azione e
attribuita a una Monade nella misura in cui ha percezioni distinte, e la passione nella misura
in cui le sue percezioni sono confuse. E una cosa creata e piu perfetta di un'altra in questo, che
nella piu perfetta si trova cio che serve a spiegare a priori cio che avviene nell'altra, ed e per
questo motivo che la prima si dice agire sulla seconda. Ma nelle sostanze semplici l'influenza
di una Monade su un'altra e solo ideale, e puo avere il suo effetto solo attraverso la mediazione
di Dio, nella misura in cui nelle idee di Dio una Monade giustamente pretende che Dio, nel
regolare le altre fin dall'inizio delle cose, debba aver riguardo per essa... Ed € cosi che, tra i
creati, attivita e passivita sono reciproche. Poiché Dio, confrontando due sostanze semplici,
trova in ciascuna ragioni che lo obbligano ad adattare 1'altra a essa, e di conseguenza cio che e
attivo sotto certi aspetti & passivo da un altro punto di vista; attivo in quanto cio che
conosciamo distintamente in esso serve a dare una ragione per cio che avviene in un altro, e
passivo in quanto la ragione per cio che avviene in esso si trova in cio che e distintamente
conosciuto in un altro.

» G.IV. 441 (1686). Quando avviene un cambiamento per cui diverse sostanze sono coinvolte
(come infatti ogni cambiamento le coinvolge tutte), credo possiamo dire che quella che percio
passa immediatamente a un grado maggiore di perfezione o a un'espressione piu perfetta,
esercita il suo potere e agisce, e quella che passa a un grado minore manifesta la sua
debolezza e soffre. Inoltre ritengo che ogni azione di una sostanza che ha percezione implichi
una certa gioia, e ogni passione un certo dolore.

» G.IL 13 (1686). L'azione di una sostanza finita su un'altra consiste solo nell'aumento del grado
della sua espressione unito alla diminuzione di quella dell'altra, poiché Dio le ha formate in
anticipo in modo che concordino tra loro.

» G.V. 201 (N. E. 224). Non so se si possa dire che lo stesso essere sia chiamato azione
nell'agente e passione nel paziente, e sia cosi in due soggetti contemporaneamente, come una
relazione, o se non sia meglio dire che sono due esseri, uno nell'agente, I'altro nel paziente.

XII. § 86 Materia prima come elemento in ogni monade

» G.VIIL 322 (N. E. 720). Le sostanze hanno materia metafisica o potenza passiva nella misura
in cui esprimono qualcosa confusamente, potenza attiva nella misura in cui esprimono
qualcosa distintamente.

» G.IIIL 636. Poiché le Monadi (eccetto quella primitiva) sono soggette a passioni, non sono
forze pure; sono il fondamento non solo delle azioni, ma anche delle resistenze o passivita, e le



loro passioni consistono in percezioni confuse. E questo che implica la materia o l'infinito in
numero.

G. 1. 306. Materia prima ... [€] la potenza passiva primitiva, o principio di resistenza, che non
consiste nell'estensione, ma in cio di cui I'estensione ha bisogno, e che completa 'entelechia o
potenza attiva primitiva, cosi da produrre la sostanza completa o Monade. ... Sosteniamo che
tale materia, cio¢ il principio di passione, persiste e aderisce alla propria Entelechia.

G. I1 325. Sebbene Dio potesse, con il suo potere assoluto, privare una sostanza creata di
materia secunda, non puo privarla di materia prima; poiché cosi la renderebbe Actus purus,
come é solo lui.

G. I 368. [La materia prima di una Monade] non aumenta la massa, né il fenomeno risultante
dalle Monadi, piu di quanto un punto aumenti una linea.

XII. § 87 *Materia prima* la fonte della finitezza, pluralita e materia

G. VI. 546 (D. 169). Solo Dio ¢ al di sopra di ogni materia, poiché ne e I'Autore; ma le creature
libere o liberate dalla materia sarebbero allo stesso tempo distaccate dalla connessione
universale, e come disertori dall'ordine generale.

G. IL. 324. Rimuovere queste [Intelligenze] dai corpi e dal luogo, significa rimuoverle dalla
connessione universale e dall'ordine del mondo, che e costituito da relazioni con il tempo e il
luogo.

G. II 412. Chiunque ammette '’Armonia prestabilita, non puo non ammettere anche la dottrina
della divisione attuale della materia in parti infinite.

G. I1. 460. Voi [Des Bosses] chiedete inoltre, perché dovrebbero esserci monadi effettivamente
infinite? Rispondo che per questo bastera la loro possibilita, poiché € meglio che le opere di
Dio siano il piu splendide possibile; ma lo stesso ¢ richiesto dall'ordine delle cose, altrimenti i
fenomeni non corrisponderanno a tutti i percipienti assegnabili. E infatti nelle nostre
percezioni, per quanto distinte, concepiamo che ne siano contenute di confuse in qualsiasi
grado di piccolezza; e cosi le monadi corrisponderanno a queste, come a quelle piu grandi e
distinte.

G. II. 248. Voi [de Volder] desiderate una connessione necessaria tra materia (o resistenza) e
forza attiva, per non unirle arbitrariamente. Ma la causa della connessione e che ogni
sostanza e attiva, e ogni sostanza finita & passiva, mentre la resistenza € connessa alla
passione. Pertanto tale congiunzione e richiesta dalla natura delle cose.

XII. § 90 Prima teoria dellAnima e del Corpo

G. VI. 539 (D. 163). Quando mi si chiede se questi [principi di vita] siano forme sostanziali,
rispondo con una distinzione: se questo termine e inteso come lo intende M. Des Cartes,
quando sostiene... che 'anima ragionevole e la forma sostanziale dell'uomo, risponderei di si.
Ma direi di no, se qualcuno intendesse il termine come fanno coloro che immaginano che ci



sia una forma sostanziale di un pezzo di pietra; o di qualche altro corpo non organico; poiché i
principi di vita appartengono solo ai corpi organici. E vero... che non c'é porzione di materia in
cui non ci siano innumerevoli corpi organici e animati... Ma nonostante cio, non si deve dire
che ogni porzione di materia sia animata, cosi come non diciamo che uno stagno pieno di
pesci sia un corpo animato, sebbene un pesce lo sia.

G., VIL 530 (D. 191). A ogni entelechia primitiva o ogni principio vitale € perpetuamente unita
una certa macchina naturale, che ci viene sotto il nome di corpo organico: tale macchina,
sebbene preservi in generale la sua forma, consiste in un flusso ed ¢, come la nave di Teseo,
perpetuamente riparata. E non possiamo essere certi che la piu piccola particella ricevuta da
noi alla nascita rimanga nel nostro corpo... Qualche animale rimane sempre, sebbene nessun
animale particolare debba essere chiamato eterno.

G. V. 214 (N. E. 240). Lorganizzazione o configurazione, senza un principio sussistente di vita,
che io chiamo Monade, non basterebbe per la continuazione di idem numero, o dello stesso
individuo; poiché la configurazione puo rimanere specificamente senza rimanere
individualmente... I corpi organizzati, come altri, rimangono gli stessi solo in apparenza... Ma
per quanto riguarda le Sostanze, che hanno in sé una vera e reale unita sostanziale..., e per
quanto riguarda gli esseri sostanziali, che... sono animati da un certo spirito indivisibile, e
giusto dire che rimangono perfettamente lo stesso individuo, attraverso questa anima o
spirito, che costituisce 1'To in coloro che pensano.

G. I1I1. 356. Ho detto, non in modo assoluto, che 'organismo sia essenziale alla materia, ma alla
materia disposta da una sovrana saggezza.

G. II. 100. Ammesso che il corpo separato, senza I'anima, abbia solo un'unita di aggregazione,
la realta che gli rimane proviene dalle parti che lo compongono e che conservano la loro unita
sostanziale a causa degli innumerevoli corpi viventi che sono avvolti in esso. Tuttavia,
sebbene sia possibile che un'anima abbia un corpo composto da parti animate da anime
separate, I'anima o forma del tutto non e per questo composta dalle anime o forme delle parti.

G. VL. 619 (D. 229; L. 258). Non si deve immaginare... che ogni anima abbia una quantita o
porzione di materia appartenente esclusivamente a sé o attaccata per sempre, e che di
conseguenza possieda altri esseri viventi inferiori... Poiché tutti i corpi sono in un flusso
perpetuo, come fiumi... C'eé spesso metamorfosi negli animali, ma mai metempsicosi o
trasmigrazione delle anime; né ci sono anime completamente separate o spiriti disincarnati.
Solo Dio e completamente senza corpo.

G. I1. 58 (1686). Ciascuno [anima e corpo] seguendo le proprie leggi, e uno agendo
liberamente, I'altro senza scelta, concorda (se rencontre) negli stessi fenomeni. Lanima,
tuttavia, non per questo e meno la forma del suo corpo, perché esprime i fenomeni di tutti gli
altri corpi secondo la loro relazione con il proprio.

G. VI. 595. Sarei stato molto in errore se avessi obiettato ai Cartesiani che l'accordo che,
secondo loro, Dio mantiene immediatamente tra I'anima e il corpo, non costituisce una vera
unione, poiché certamente nemmeno la mia Armonia prestabilita puo farlo... Tuttavia non



nego che ci sia qualcosa di questa natura; e cio sarebbe analogo alla presenza, la cui nozione,
finora applicata a cose incorporee, non é stata sufficientemente spiegata.

G. VL. 598 (D. 209; L. 408). Ogni sostanza semplice particolarmente importante o Monade, che
forma il centro di una sostanza composta (ad esempio di un animale) e il principio della sua
unita, e circondata da una massa composta da un'infinita di altre Monadi, che costituiscono il
corpo particolare di questa Monade centrale... Questo corpo € organico quando forma una
sorta di automa o macchina naturale, che € una macchina non solo nel suo insieme, ma anche
nelle piu piccole parti che possono essere osservate.

G. IL. 306. Non si deve pensare che a ogni entelechia sia assegnata una porzione
infinitesimale di materia; non esiste un tale frammento.

G. II. 378. Sebbene non ci sia una necessita assoluta che ogni corpo organico sia animato,
dobbiamo giudicare che Dio non avrebbe trascurato l'opportunita per un'anima, poiché la sua
saggezza produce tanta perfezione quanta e possibile.

G. IIL 363. La sostanza semplice... non puo avere estensione in sé, poiché ogni estensione e
composta.

G. VII. 468. La nostra materia sostanziale ha solo parti potenziali, ma il corpo umano é un
aggregato.

XII. § 91 Seconda teoria dellAnima e del Corpo

G. III. 657 (D. 234). Una vera sostanza (come un animale) € composta da un'anima immateriale
e un corpo organico, ed e il composto di questi due che e chiamato unum per se.

G. V. 309 (N. E. 362). L'unita perfetta deve essere riservata ai corpi che sono animati, o dotati
di entelechie primitive.

G. I1. 75 (1686). Il nostro corpo in sé, separato dall'anima,... puo essere chiamato una sostanza
solo impropriamente, come una macchina o un mucchio di pietre.

G. I1 77 (1686). Se mi si chiede, in particolare, cosa dico del sole, del globo terrestre, della luna,
degli alberi e corpi simili, e persino delle bestie, non potrei affermare assolutamente che siano
animati, o almeno che siano sostanze, o se siano semplicemente macchine o aggregati di piu
sostanze. Ma almeno posso dire che se non esistono sostanze corporee come io intendo, ne
consegue che i corpi saranno solo veri fenomeni, come I'arcobaleno... Non arriveremo mai a
nulla di cui si possa dire: "esiste veramente un essere”, se non quando troviamo macchine
animate a cui la loro anima o forma sostanziale conferisce un'unita sostanziale indipendente
dall'unione esterna del contatto. E se non ce ne sono, ne consegue che, eccetto 'uvomo, non ci
sarebbe nulla di sostanziale nel mondo visibile.

G. IL. 371. Non nego una certa reale unione metafisica tra 'anima e il corpo organico...,
secondo cui si potrebbe dire che 'anima sia realmente nel corpo... Ma vedete che ho parlato
non dell'unione dell'Entelechia o principio attivo con la materia prima o potenza passiva, ma



dell'unione dell'anima, o della Monade stessa (risultante da entrambi i principi) con la massa
o con altre monadi.

G. VIL 502. Ogni monade creata ¢ fornita di un qualche corpo organico... Ogni massa contiene
innumerevoli monadi, poiché sebbene ogni corpo organico in natura abbia la sua monade
corrispondente, tuttavia contiene nelle sue parti altre monadi similmente provviste dei loro
corpi organici, che sono subordinate al corpo organico primario.

G. IV. 511 (D. 120). Nella misura in cui, mediante la sua unione con la materia [la forma
sostanziale] costituisce una sostanza veramente una, o una cosa che e una per sé, forma cio
che io chiamo una monade.

G. II. 118. Quanto all'altra difficolta che voi [Arnauld] sollevate, signore, cioe che I'anima unita
alla materia non costituisce un essere veramente uno, poiché la materia non € veramente una
in sé, e 'anima, come giudicate, le attribuisce solo una denominazione estrinseca, rispondo
che e la sostanza animata, a cui appartiene questa materia, che € veramente un essere, e la
materia presa come mera massa e solo un puro fenomeno o un'apparenza ben fondata.

G. II. 120. Un intero che possiede una vera unita puo rimanere lo stesso individuo, in senso
stretto, sebbene acquisisca o perda parti, come sperimentiamo in noi stessi.

G. II. 368. Una nuova entelechia puo essere creata, anche se non viene creata alcuna nuova
parte di massa; infatti, sebbene la massa abbia gia ovunque unita, € sempre capace di nuove
unita, che dominano molte altre; come se immaginaste che Dio dovesse creare un corpo
organico da una massa che, nel suo insieme, e inorganica, ad esempio un pezzo di pietra, e
dovesse collocarvi sopra la sua anima; poiché ci sono tante entelechie quanti sono i corpi
organici.

G. IL. 370. Ogni parte di un corpo organico contiene altre entelechie.

G. I1. 304. Una frazione o meta di un animale non e un Essere per sé, perché questo puo essere
inteso solo del corpo dell'animale, che non e un essere per sé, ma un aggregato, e possiede
un'unita aritmetica, non metafisica.

G. II. 251. Un'entelechia primitiva non puo mai sorgere o estinguersi naturalmente, e non puo
mai essere priva di un corpo organico.

XII. § 92 Il vinculum substantiale

G. I1. 399. Poiché il pane in realta non e una sostanza, ma un essere per aggregazione o un
substantiatum, risultante da innumerevoli monadi mediante una certa unione
soprannumeraria, la sua sostanzialita consiste in questa unione; quindi, secondo voi
[cattolici], non € necessario che Dio abolisca o cambi quelle monadi, ma solo che rimuova cio
mediante cui producono un nuovo essere, cioeé questa unione; cosi la sostanzialita che
consiste in essa cessera, sebbene il fenomeno rimarra, sorgendo ora non da quelle monadi,
ma da un equivalente divino sostituito all'unione di quelle monadi. Cosi non ci sara veramente
alcun soggetto sostanziale presente. Ma noi, che rifiutiamo la transustanziazione, non



abbiamo bisogno di tali teorie. [Questo passaggio precede la prima suggestione del vinculum
substantiale.]

G. II. 435. Dobbiamo dire una di due cose: o i corpi sono semplici fenomeni, e dunque anche
l'estensione non e che un fenomeno, solo le monadi sono reali, e l'unione e fornita
dall'operazione dell'anima percipiente nel fenomeno; oppure, se la fede ci conduce a sostanze
corporee, questa sostanza consistera nella realta dell'unione, che aggiunge qualcosa di
assoluto (e quindi sostanziale), sebbene temporaneo, alle monadi che devono essere unite.... Se
questo legame sostanziale di monadi mancasse, tutti i corpi con tutte le loro qualita sarebbero
solo fenomeni ben fondati.

G. IL 461. Le questioni soprannaturali essendo opposte alla filosofia, non abbiamo bisogno
d'altro che di monadi e delle loro modificazioni interne.

G. II. 481. Ho cambiato idea, tanto che penso che nulla di assurdo seguira se consideriamo
anche il vinculum substantiale... come ingenerabile e incorruttibile; poiché infatti ritengo che
nessuna sostanza corporea debba essere ammessa, tranne dove c'e un corpo organico con una
monade dominante.... Poiché, quindi, nego... non solo che I'anima, ma anche che 'animale
possa perire, diro che anche il vinculum substantiale... non puo sorgere o cessare
naturalmente.

G. IL. 516. Questo vinculum substantiale e naturalmente, ma non essenzialmente, un legame.
Poiché richiede monadi, ma non le coinvolge essenzialmente, dato che puo esistere senza
monadi, e le monadi senza di esso.

G. II. 517. Se solo le monadi fossero sostanze, sarebbe necessario o che i corpi fossero semplici
fenomeni, o che il continuo sorgesse da punti, il che e certamente assurdo. La continuita reale
non puo sorgere se non dal vinculum substantiale.

G. II. 520. Le monadi da sole non compongono il continuo, poiché per se stesse sono prive di
ogni connessione, e ogni monade € come un mondo a parte; ma nella materia prima (poiché
la materia seconda e un aggregato), o nell'elemento passivo di una sostanza composta, €
implicito il fondamento della continuita, da cui il vero continuo sorge da sostanze composte
giustapposte... E in questo senso forse ho detto che I'estensione € una modificazione della
materia prima, o di cio che e formalmente non-esteso.

XII. § 94 Preformazione

G. VIL. 531 (D. 192). Sostengo che le anime, latenti negli animalcoli seminali fin dall'inizio delle
cose, non sono razionali finché, per concepimento, non sono destinate alla vita umana; ma
quando sono rese razionali e rese capaci di coscienza e di societa con Dio, penso che non
depongano mai il carattere di cittadini nella Repubblica di Dio... La morte... puo rendere
confuse le percezioni, ma non puo cancellarle completamente dalla memoria, il cui uso,
ritornando, fa si che avvengano ricompense e punizioni.

G. VI. 152. Sostengo che le anime, e le sostanze semplici in generale, possono solo cominciare
per creazione e finire per annichilazione: e poiché la formazione di corpi organici animati



non sembra spiegabile nell'ordine della natura, a meno che non supponiamo una
preformazione gia organica, ne ho dedotto che cio che chiamiamo generazione di un animale
e solo una trasformazione e un ampliamento: poiché lo stesso corpo era gia organizzato, e da
credere che fosse gia animato, e che avesse la stessa anima... Crederei che le anime che un
giorno saranno umane, come quelle delle altre specie, siano state nei semi, e negli antenati
fino ad Adamo, e abbiano di conseguenza esistito sin dall'inizio delle cose, sempre in una
sorta di corpo organizzato... Ma sembra opportuno, per diverse ragioni, che siano esistite
allora solo come anime sensitive o animali... e che siano rimaste in quello stato fino al
momento della generazione dell'uomo a cui dovevano appartenere, ma che allora abbiano
ricevuto la ragione, sia che ci sia un metodo naturale per elevare un'anima sensitiva al grado
di un'anima ragionevole (cosa che ho difficolta a concepire), sia che Dio abbia dato la ragione a
quest'anima con un'operazione speciale, o (se si vuole) con una sorta di transcreazione.

G. VL. 352. Preferirei fare a meno del miracolo nella generazione dell'uomo, come per gli altri
animali; e questo potrebbe essere spiegato concependo che, tra il gran numero di Anime e
Animali, o almeno di corpi viventi organici, che sono nel seme, solo quelle anime destinate a
raggiungere un giorno la natura umana contengono la ragione che un giorno apparira in esse.

G. III. 565. La questione rimane sempre se la base della trasformazione, o I'essere vivente
preformato, sia nell'ovaia... o nello sperma.... Poiché sostengo che deve esserci sempre un
essere vivente preformato, sia pianta che animale, che e la base della trasformazione, e che
deve contenere la stessa monade dominante.

G. VL 543 (D. 167). Sono dell'opinione del signor Cudworth... che le leggi del meccanismo da
sole non potrebbero formare un animale, dove non c'e ancora nulla di organizzato.

XIII. § 96 Stati mentali inconsci

G. V. 107 (N. E. 118). Ci0 che & percettibile deve essere composto di parti che non lo sono. ... E
impossibile per noi pensare esplicitamente a tutti i nostri pensieri; altrimenti, la mente
rifletterebbe su ogni riflessione all'infinito, senza mai poter passare a un nuovo pensiero.

G. V. 109 (N. E. 120). Queste idee sensoriali [calore, morbidezza, freddo] appaiono semplici
perché, essendo confuse, non forniscono alla mente i mezzi per distinguerne i contenuti.

G. V. 48 (N. E. 49; L. 373). Queste percezioni insensibili segnano e costituiscono anche lo
stesso individuo, caratterizzato da tracce o espressioni che esse preservano degli stati
precedenti di tale individuo. . . . E pure attraverso le percezioni insensibili che spieghiamo
quell'ammirabile Armonia prestabilita dell'anima e del corpo, e persino di tutte le monadi.

G. V. 49 (N. E. 51; L. 377). Ho anche notato che, in virtu di variazioni insensibili, due cose
individuali non possono essere perfettamente simili, e devono sempre differire piu che
numericamente.

G. V. 148 (N. E. 166). Abbiamo sempre un'infinita di minuscole percezioni senza percepirle.
Non siamo mai senza percezioni, ma € necessario che siamo spesso senza appercezioni, cioe
quando non ci sono percezioni notate [distinte].



v

G. V. 97 (N. E. 105). Affinché conoscenza, idee o verita siano nella nostra mente, non €
necessario che le abbiamo mai effettivamente pensate; esse sono solo abitudini naturali, cioe
disposizioni e atteggiamenti attivi e passivi, e piu di una tabula rasa.

XIV. § 99 Idee e verita innate

G. V. 70 (N. E. 75). Concordo che impariamo idee e verita innate, sia prestando attenzione alla
loro fonte, sia verificandole attraverso l'esperienza. Pertanto non faccio la supposizione che
voi [Locke] supponete, come se, nel caso di cui parlate, non apprendessimo nulla di nuovo. E
non posso ammettere questa proposizione: qualunque cosa apprendiamo non e innata.

G. V. 71 (N. E. 76). Fil.: Non e possibile che non solo i termini o le parole che usiamo, ma anche
le idee, ci giungano dall'esterno? Teol.: Allora sarebbe necessario che noi stessi fossimo fuori
di noi, poiché le idee intellettuali, o idee di riflessione, sono tratte dalla nostra mente: e mi
piacerebbe molto sapere come potremmo avere l'idea dell'essere, se non fossimo noi stessi
Esseri, e non trovassimo dunque l'essere in noi?

G. V. 76 (N. E. 80). Se [la mente] avesse solo la mera capacita di ricevere conoscenza. .. non
sarebbe la fonte di verita necessarie, come ho appena mostrato che e; poiché e incontestabile
che i sensi non bastano a dimostrarne la necessita.

G. V. 79 (N. E. 84). La proposizione, il dolce non e 'amaro, non e innata, secondo il significato
dato al termine verita innata. Infatti le sensazioni di dolce e amaro provengono dai sensi
esterni. ... Ma per quanto riguarda la proposizione, il quadrato non e un cerchio, possiamo
dire che ¢ innata, poiché, considerandola, operiamo una sussunzione o applicazione del
principio di contraddizione a cio che l'intelletto stesso fornisce.

G. V. 100 (N. E. III). Mi si opporra questo assioma, ammesso tra i filosofi, che nulla e
nell'anima che non venga dai sensi. Ma dobbiamo eccettuare 'anima stessa e le sue affezioni.
Nihil est in intellectu, quod non fuerit in sensu, excipe: nisi ipse intellectus. Ora 'anima
contiene l'essere, la sostanza, l'unita, l'identita, la causa, la percezione, il ragionamento e
molte altre nozioni, che i sensi non possono dare.

G. V. 139 (N. E. 156). Una successione di percezioni risveglia in noi l'idea di durata, ma non la
crea.

G. V. 279 (N. E. 325). [Le idee] esprimono solo possibilita; cosi, se non ci fosse mai stato un
parricidio, ... il parricidio sarebbe un crimine possibile, e 1a sua idea sarebbe reale.

G. V. 324 (N. E. 380). Lo scopo delle categorie € molto utile, e dovremmo pensare piuttosto a
rettificarle che a rigettarle. Sostanze, quantita, qualita, azioni o passioni e relazioni ... possono
bastare, insieme a quelle formate dalla loro composizione.

G. V. 338 (N. E. 400). E del tutto vero che la verita & sempre fondata nell'accordo o disaccordo
delle idee, ma non e generalmente vero che la nostra conoscenza della verita sia una
percezione di questo accordo o disaccordo.



» G.V.347 (N. E. 410). Per quanto riguarda le verita primitive di fatto, esse sono esperienze
interne immediate di un'immediatezza di sentimento. Ed e qui che si presenta la prima verita
dei Cartesiani o di Sant’Agostino: penso, dunque sono, cioe sono una cosa che pensa. Ma ...
non mi e solo immediatamente chiaro che penso, ma mi e altrettanto chiaro che ho pensieri
diversi ... Cosi il principio cartesiano e valido, ma non € 1'unico del suo genere.

» G.V.391(N.E. 469). Possiamo sempre dire che la proposizione io esisto € della massima
evidenza, essendo una proposizione che non puo essere dimostrata da nessun’altra, o una
verita immediata. E dire: penso, dunque sono, non e propriamente dimostrare l'esistenza
mediante il pensiero, poiché pensare ed essere pensante sono la stessa cosa; e dire sto
pensando e gia dire io sono. Tuttavia, con qualche ragione, si potrebbe escludere questa
proposizione dagli Assiomi, poiché e una proposizione di fatto, fondata su un'esperienza
immediata, e non una proposizione necessaria, la cui necessita si vede nell'accordo
immediato (convenance) delle idee. Al contrario, solo Dio vede come questi due termini, Io ed
Esistenza, siano connessi, cioé perché io esisto.

» G.V. 415 (N. E. 499). Lappercezione immediata della nostra esistenza e dei nostri pensieri ci
fornisce le prime verita a posteriori o verita di fatto, cioée le prime esperienze, mentre le
proposizioni identiche contengono le prime verita a priori o verita di ragione. ... Entrambe
sono incapaci di essere dimostrate e possono essere chiamate immediate; le prime, perché c'e
immediatezza tra l'intelletto e il suo oggetto, le seconde, perché c'e immediatezza tra il
soggetto e il predicato.

» G.VII 263 (N. E. 716). Con la parola idea intendiamo qualcosa che ¢ nella nostra mente; quindi
segni impressi sul cervello non sono idee.... Mia molte cose sono nelle nostre menti — ad
esempio pensieri, percezioni, affezioni — che riconosciamo non essere idee, sebbene non
possano verificarsi senza idee. Poiché per noi un'idea non consiste in alcun atto di pensiero,
ma in una facolta.... Tuttavia, anche in cio c'e una certa difficolta; poiché abbiamo una facolta
remota di pensare a tutte le cose, anche quelle di cui forse siamo privi di idee, perché abbiamo
la facolta di riceverle; quindi un'idea richiede una qualche facolta prossima o facilita di
pensare a una cosa. Ma neppure questo basta.... E quindi necessario che ci sia qualcosa in me
che non solo conduce alla cosa, ma la esprime. [Vedi XI. § 75.]

» G.IV.357 (D. 48). La prima delle verita di ragione ¢ il principio di contraddizione.... Le prime
verita di fatto sono tante quante le percezioni immediate.

» G.V.15 (D. 95; N. E. 15). Per quanto riguarda la questione se vi siano idee e verita innate, non la
trovo assolutamente necessaria per i principi, né per la pratica dell'arte di pensare, deciderla. .
.. La questione dell'origine delle nostre idee e massime non é preliminare in filosofia; e
dobbiamo aver fatto grandi progressi per risolverla bene.

» G. VL 505 (D. 155). Poiché i sensi e le induzioni non possono mai insegnarci verita
perfettamente universali, né cio che € assolutamente necessario, ma solo cio che e e cio che si
trova in esempi particolari, e poiché tuttavia conosciamo verita necessarie e universali . . . ne
segue che abbiamo derivato queste verita in parte da cio che e dentro di noi.



v

G. I1. 121. Concordo che l'idea che abbiamo del pensiero € chiara, ma non tutto cio che e chiaro
e distinto. . . . E un abuso voler impiegare idee confuse, per quanto chiare, per provare che
qualcosa non puo essere.

G. IIL 479. L'anima € innata a se stessa, per cosi dire, e di conseguenza esistenza, sostanza,
unita, identita, diversita, ecc,, . . . lo sono anch'esse.

G. V. 156 (N. E. 175). Fil.: I corpi non ci forniscono per mezzo dei sensi un'idea cosi chiara e
distinta di potere attivo come quella che ne abbiamo mediante le riflessioni sulle operazioni
della nostra mente. . .. Teol.: Queste considerazioni sono molto buone.

G. V. 340 (N. E. 402). Poiché ogni credenza consiste nel ricordo della vita passata, di prove o di
ragioni, non e in nostro potere o nella nostra libera volonta credere o non credere, poiché la
memoria non € una cosa che dipende dalla nostra volonta.

G. V. 66 (N. E. 70). Sono sempre stato, e lo sono ancora, favorevole all'idea innata di Dio... e di
conseguenza ad altre idee innate, che non possono provenirci dai sensi. Ora vado ancora oltre,
in conformita al nuovo sisterma, e penso persino che tutti i pensieri e le azioni della nostra
anima provengano dalla sua stessa natura, e che sia impossibile che le siano dati dai sensi...
Ma per ora tralascerd questa indagine, e adattandomi alle espressioni comunemente
accettate... esaminero come dovremmo dire, a mio parere, anche nel sistema consueto
(parlando dell'azione dei corpi sull'anima, come i copernicani, al pari di altri uomini, parlano
con buon fondamento del moto del sole) che esistono idee e principi che non ci provengono
dai sensi, che troviamo in noi senza formarli, sebbene i sensi ci diano occasione di notarli.

G. II1. 659. Non € necessario (a quanto pare) prendere [le idee] come qualcosa al di fuori di noi.
E sufficiente considerare le idee come nozioni, cioé come modificazioni della nostra anima.

XIV. § 102 Distinzione tra senso e intelletto

G. IV. 436 (1686). Si puo persino dimostrare che la nozione di grandezza, figura e movimento
non e cosi distinta come si suppone, e che implica qualcosa di immaginario e relativo alle
nostre percezioni, cosi come (benché in misura maggiore) il colore, il calore e altre qualita
simili, riguardo alle quali possiamo dubitare se si trovino realmente nella natura delle cose
esterne a noi

G. V.77 (N. E. 82). Le idee intellettuali, che sono la fonte delle verita necessarie, non
provengono dai sensi... Le idee che provengono dai sensi sono confuse, e le verita che
dipendono da esse lo sono anch'esse, almeno in parte; mentre le idee intellettuali e le verita
che dipendono da esse sono distinte, e nessuna delle due ha origine nei sensi, sebbene sia
vero che non penseremmo mai senza i sensi.

G. V. 108 (N. E. 119). Distinguo tra idee e pensieri; poiché abbiamo sempre tutte le idee pure o
distinte indipendentemente dai sensi; ma i pensieri corrispondono sempre a qualche
sensazione.

G. V. 117 (N. E. 130). Sembra che i sensi non possano convincerci dell'esistenza di cose sensibili
senza l'aiuto della ragione. Pertanto, dovrei sostenere che la considerazione dell'esistenza



proviene dalla riflessione.

G. V. 197 (N. E. 220). I sensi ci forniscono la materia per le riflessioni, e non penseremmo mai
nemmeno al pensiero, se non pensassimo a qualcos'altro, cioe ai particolari che i sensi ci
forniscono.

G. V. 220 (N. E. 248). La memoria presente o immediata, o il ricordo di cio che € appena
accaduto, cioe la coscienza o riflessione che accompagna 'azione interna, non puo
naturalmente ingannare; altrimenti non saremmo nemmeno sicuri di star pensando a una
determinata cosa... Se le esperienze interne immediate non fossero certe, non ci sarebbe
alcuna verita di fatto di cui possiamo essere certi.

G. V. 363 (N. E. 432). Le idee delle qualita sensibili sono confuse, e le facolta che dovrebbero
produrle, di conseguenza forniscono solo idee in cui c'e un elemento di confusione; quindi
non possiamo conoscere le connessioni di queste idee se non attraverso l'esperienza, tranne
nella misura in cui sono ridotte a idee distinte che le accompagnano, come e stato fatto (ad
esempio) per i colori dell'arcobaleno e dei prismi.

G. V. 373 (N. E. 445). La nostra certezza sarebbe scarsa, o addirittura nulla, se non avesse altro
fondamento per le idee semplici se non quello che proviene dai sensi... Le idee sono
originariamente nella nostra mente, e persino i nostri pensieri scaturiscono dalla nostra
stessa natura, senza che le altre creature possano avere un'influenza immediata sull'anima.
Inoltre, il fondamento della nostra certezza riguardo alle verita universali ed eterne € nelle
idee stesse, indipendentemente dai sensi, cosi come le idee pure e intelligibili non dipendono
dai sensi... Ma le idee delle qualita sensibili... (che in realta sono solo fantasmi) ci provengono
dai sensi, cioe dalle nostre percezioni confuse. E il fondamento della verita delle cose
contingenti e particolari e nel successo, che mostra che i fenomeni sensibili sono connessi
correttamente, come richiedono le verita intelligibili.

G. VL. 499 (D. 149). Possiamo dire che le qualita sensibili sono in realta qualita occulte, e che
devono certamente essercene altre pitl manifeste, che potrebbero renderle spiegabili. E lungi
dal comprendere solo le cose sensibili, esse sono proprio quelle che comprendiamo meno.

G. VI. 500 (D. 150). Tuttavia, dobbiamo rendere giustizia ai sensi, che oltre a queste qualita
occulte, ci fanno conoscere altre qualita pitt manifeste, che forniscono nozioni piu distinte.
Queste sono quelle attribuite al senso comune, perché non c'e un senso esterno a cui siano
particolarmente legate e peculiari... Tale & I'idea dei numeri... E cosi anche che percepiamo le
figure... Sebbene sia vero che, per concepire distintamente i numeri e le figure stesse...
dobbiamo arrivare a cose che i sensi non possono fornire, e che l'intelletto aggiunge ai sensi.

G. VI. 502 (D. 152). Ci sono quindi tre classi di nozioni: quelle che sono solo sensibili, che sono
gli oggetti propri di ogni senso particolare, quelle che sono contemporaneamente sensibili e
intelligibili, che appartengono al senso comune, e quelle che sono solo intelligibili, che sono
proprie dell'intelletto.

G. L. 352. Il segno della conoscenza imperfetta, per me, € quando il soggetto ha proprieta di cui
non possiamo ancora dare la prova. Cosi i geometri, che non sono ancora stati in grado di



dimostrare le proprieta della linea retta, che hanno preso come riconosciute, non ne hanno
ancora un'idea sufficientemente distinta.

G. IL 412. Magari l'incomprensibilita fosse un attributo solo di Dio! Allora avremmo maggior
speranza di comprendere la natura. Ma e fin troppo vero che non c'e parte della natura che
possiamo comprendere perfettamente... Nessuna creatura, per quanto nobile, puo percepire o
comprendere distintamente un'infinita in un solo momento; anzi, chi comprendesse un pezzo
di materia, comprenderebbe l'intero universo.

XIV. § 103 La qualita delle idee

G. V. 243 (N. E. 273). Ho quest'idea [distinta] di esso [un chiliagono], ma non posso averne
I'immagine.

G. I1. 265. I modi di azione della mente, dite, sono piu oscuri. Avrei pensato che fossero i piu
chiari, e fossero quasi i soli chiari e distinti.

G. V. 472 (N. E. 574). Solo Dio ha il vantaggio di avere solo conoscenza intuitiva.

X1IV. § 104 Definizione

G. V. 248 (N. E. 279). Quando c'e solo un'idea incompleta, lo stesso soggetto e suscettibile di
diverse definizioni reciprocamente indipendenti, cosi che non possiamo sempre derivare
'una dall'altra... e solo I'esperienza ci insegna che tutte appartengono insieme ad esso.

G. V. 274 (N. E. 317). La definizione reale mostra la possibilita della cosa definita, e la
definizione nominale non lo fa.

G. V. 275 (N. E. 319). I termini semplici non possono avere una definizione nominale: ma...
quando sono semplici solo in relazione a noi (perché non abbiamo i mezzi per analizzarli per
raggiungere le percezioni elementari di cui sono composti), come caldo, freddo, giallo, verde,
possono ricevere una definizione reale, che ne spieghera la causa.

G. V.300 (N. E. 353). Quando la questione riguarda finzioni e la possibilita delle cose, le
transizioni da specie a specie possono essere impercettibili... Questa indeterminatezza
sarebbe vera anche se conoscessimo perfettamente l'interno delle creature in questione. Ma
non vedo che cio potrebbe impedire alle cose di avere essenze reali indipendentemente
dall'intelletto, 0 a noi di conoscerle.

G. IV. 424 (D. 30) (1684). Abbiamo una distinzione tra definizioni nominali, che contengono
solo i contrassegni della cosa che deve essere distinta dalle altre, e definizioni reali, dalle quali
appare che la cosa € possibile; e cosi si risponde a Hobbes, che sosteneva che le verita sono
arbitrarie, perché dipendevano da definizioni nominali, senza considerare che la realta della
definizione non e arbitraria, e che non ogni nozione puo essere congiunta.

G. IV. 450 (1686). Quando [la definizione] spinge l'analisi fino a raggiungere nozioni primitive,
senza presupporre nulla la cui possibilita richieda una prova a priori, la definizione e perfetta
o essenziale.



v

XIV. § 105 La Characteristica Universalis

G. V. 460 (N. E. 559). Ritengo che I'invenzione della forma dei sillogismi sia una delle piu belle
che la mente umana abbia mai fatto, e addirittura una delle pil considerevoli. E una specie di
matematica universale la cui importanza non e sufficientemente conosciuta.

G. V. 461 (N. E. 560). Inoltre si dovrebbe sapere che ci sono buone conclusioni asillogistiche...
ad esempio: Gesu Cristo € Dio, quindi la madre di Gesu Cristo e la madre di Dio... Se Davide e il
padre di Salomone, senza dubbio Salomone e il figlio di Davide. E queste conseguenze non
mancano di essere dimostrabili mediante verita da cui dipendono gli stessi sillogismi comuni.

G. 1. 57 (ca. 1672). In filosofia, ho trovato un mezzo per realizzare in tutte le scienze cio che
Descartes e altri hanno fatto in aritmetica e geometria mediante l'algebra e I'analisi, tramite
'’Ars Combinatoria... Con questo tutte le nozioni composte nel mondo intero sono ridotte a
poche semplici come loro Alfabeto; e mediante la combinazione di tale alfabeto si crea una via
per trovare, col tempo, con un metodo ordinato, tutte le cose con i loro teoremi e tutto cio che
e possibile investigare riguardo ad esse.

G. I1I1. 216. Ho considerato questa questione... quando ero un giovane di diciannove anni, nel
mio libretto de Arte Combinatoria, e la mia opinione e che i caratteri veramente reali e
filosofici devono corrispondere all'analisi dei pensieri. E vero che questi caratteri
presupporrebbero la vera filosofia, e solo ora oserei intraprenderne la costruzione.

G. M. II. 104. Cio che € migliore e piu conveniente del mio nuovo calcolo [il calcolo
infinitesimale] e che offre verita mediante una sorta di analisi e senza alcuno sforzo
d'immaginazione, che spesso riesce solo per caso, e che ci da su Archimede tutti i vantaggi
che Viéte e Descartes ci avevano dato su Apollonio.

G. VII. 185. [In un resoconto di una speculazione giovanile Leibniz dice] Mi imbattei in questa
notevole considerazione, cioe che si potrebbe inventare un certo Alfabeto dei pensieri umani,
e che dalla combinazione delle lettere di questo alfabeto, e dall'analisi delle parole da esse
formate, tutto potrebbe essere sia scoperto che verificato... Allora non compresi
sufficientemente la grandezza della cosa. Ma in seguito, quanto piu progredivo nella
conoscenza delle cose, tanto pitt mi confermavo nella decisione di perseguire una questione
cosi importante.

G. VIL 20. L'algebra stessa non ¢ la vera caratteristica della Geometria, ma se ne deve trovare
un'altra ben diversa, che sono certo sarebbe piu utile dell'algebra per 1'uso della Geometria
nelle scienze meccaniche. E mi meraviglia che cio non sia stato notato finora da nessuno.
Poiché quasi tutti gli uomini ritengono 'algebra la vera arte matematica della scoperta, e
finché perseverano in questo pregiudizio, non troveranno mai i veri caratteri delle altre
scienze.

G. VII. 198. 1l progresso dell'arte della scoperta razionale dipende in gran parte dall'arte della

caratteristica (ars characteristicica). La ragione per cui di solito si cercano dimostrazioni solo
in numeri, linee e cose rappresentate da questi, non e altra se non che non ci sono, al di fuori

dei numeri, caratteri convenienti corrispondenti alle nozioni.



XV. § 106 Quattro dimostrazioni dell'esistenza di Dio

» G. VIL 302 (D. 100; L. 337). Oltre al mondo o l'aggregato delle cose finite, c'e una certa unita
che domina, non solo come I'anima domina in me, o piuttosto come 1'Io stesso domina nel
mio corpo, ma anche in un senso molto piu elevato. Poiché I'unita dominante dell'universo
non solo governa il mondo ma lo costruisce o lo plasma. E superiore al mondo, e per cosi dire
extramondano, ed € infatti la ragione ultima delle cose. Poiché la ragione sufficiente
dell'esistenza non puo essere trovata né in alcuna cosa particolare né nell'intero aggregato e
serie delle cose. Supponiamo che un libro degli elementi di Geometria sia esistito da tutta
l'eternita, e che in successione una copia di esso sia stata fatta da un'altra, & evidente che,
sebbene possiamo spiegare il libro presente tramite il libro da cui e stato copiato, tuttavia,
risalendo a quanti libri vogliamo, non potremmo mai raggiungere una ragione completa per
esso, perché possiamo sempre chiedere perché tali libri siano esistiti in tutti i tempi, cioé
perché libri in generale, e perché scritti in questo modo. Cio che e vero per i libri e vero anche
per i diversi stati del mondo, poiché, nonostante certe leggi del cambiamento, lo stato
successivo €, in un certo senso, una copia di quello che lo precede. Pertanto, a qualunque stato
precedente si risalga, non si trova mai in esso la ragione completa delle cose, cioe la ragione
per cui esiste un mondo, e perché questo mondo piuttosto che un altro. Si puo certamente
supporre il mondo eterno; ma poiché si suppone solo una successione di stati, in nessuno dei
quali si trova la ragione sufficiente, e poiché anche un qualsiasi numero di essi non aiuta
affatto a spiegarli, e evidente che la ragione deve essere cercata altrove. Perché nelle cose
eterne, anche se non c'e causa, ci deve essere una ragione, che, per le cose permanenti, e la
necessita stessa o l'essenza; ma per la serie di cose mutevoli, se si suppone che si succedano
da tutta l'eternita, questa ragione sarebbe, come vedremo tra poco, il prevalere delle
inclinazioni, che consistono non in ragioni necessitanti... ma in ragioni inclinanti. Da cio e
manifesto che, anche supponendo 'eternita del mondo, non possiamo sfuggire alla ragione
ultima extramondana delle cose, cioe Dio... Poiché la radice ultima di tutto deve essere in
qualcosa che ha necessita metafisica, e poiché la ragione di qualsiasi cosa esistente si trova
solo in una cosa esistente, ne segue che deve esistere un Essere che ha necessita metafisica,
un Essere la cui essenza e di esistere; e cosi deve esistere qualcosa di diverso da quella
pluralita di esseri, il mondo, che, come abbiamo ammesso e mostrato, non ha necessita
metafisica.

» G. VL 614 (D. 224; L. 241). In Dio € la fonte, non solo delle esistenze, ma anche delle essenze in
quanto sono reali, cioé la fonte di cio che é reale nella possibilita. Poiché I'intelletto di Dio € la
regione delle verita eterne, o delle idee da cui dipendono, e senza di lui non ci sarebbe nulla di
reale nelle possibilita, e non solo non ci sarebbe nulla di esistente, ma nulla sarebbe nemmeno
possibile. Poiché se c'e una realta nelle essenze o possibilita, o nelle verita eterne, questa realta
deve necessariamente fondarsi in qualcosa di esistente e attuale, e conseguentemente
nell'esistenza dell'Essere necessario, in cui I'essenza implica l'esistenza, o in cui basta essere
possibile per essere attuale. Cosi Dio solo (o I'Essere necessario) ha questo privilegio, che deve
necessariamente esistere se e possibile. E poiché nulla puo interferire con la possibilita di cio
che non implica limiti, negazione, e conseguentemente nessuna contraddizione, questo e



sufficiente di per sé per far conoscere l'esistenza di Dio a priori. Lo abbiamo dimostrato anche
attraverso la realta delle verita eterne... Tuttavia, non dobbiamo immaginare, come fanno
alcuni, che le verita eterne, essendo dipendenti da Dio, siano arbitrarie e dipendano dalla sua
volonta... Cio e vero solo per le verita contingenti, il cui principio e 'adeguatezza o la scelta del
migliore, mentre le verita necessarie dipendono unicamente dal suo intelletto, e ne sono
l'oggetto interno. Cosi Dio solo e I'unita primaria o la sostanza semplice originaria, di cui tutte
le Monadi create o derivate sono prodotti, e hanno la loro nascita, per cosi dire, attraverso
continue fulgurazioni della Divinita di momento in momento, limitate dalla recettivita
dell'essere creato, la cui essenza e di avere limiti. In Dio c'e la Potenza, che ¢ la fonte di tutto,
poi la Conoscenza, il cui contenuto e la varieta delle idee, e infine la Volonta, che fa
cambiamenti o prodotti secondo il principio del migliore. Queste caratteristiche
corrispondono a cio che nelle monadi create forma il soggetto o la base [vedi nota del signor
Latta, L. 245], alla facolta della Percezione, e alla facolta dell’Appetizione. Ma in Dio questi
attributi sono assolutamente infiniti o perfetti; e nelle Monadi create... ci sono solo imitazioni
di questi attributi, secondo il grado di perfezione della Monade.

XV. § 107 Largomento ontologico

G. V. 419 (N. E. 504). [Largomento ontologico] non € un paralogismo, ma una dimostrazione
imperfetta, che presuppone qualcosa che era ancora necessario dimostrare, per dare
all'argomento evidenza matematica; cioe, si suppone tacitamente che questa idea dell'Essere
grandissimo o perfettissimo sia possibile, e non implichi contraddizione. Ed e gia qualcosa
che, con questa osservazione, si dimostra che supponendo Dio possibile, egli esiste, il che e
privilegio della sola Divinita... Laltro argomento di M. Descartes—che intende dimostrare
l'esistenza di Dio, perché l'idea di lui € nella nostra anima, e deve provenire dall'originale—e
ancora meno conclusivo.

G. V. 420 (N. E. 505). Quasi tutti i mezzi che sono stati impiegati per dimostrare l'esistenza di
Dio sono buoni, e potrebbero servire al loro scopo se fossero perfezionati.

G. IV. 406 (D. 137). Se I'Essere necessario € possibile, egli esiste. Poiché I'Essere necessario e
'Essere per sua essenza sono una medesima cosa... Se 'Essere per sé &€ impossibile, anche
tutti gli esseri tramite altri lo sono, giacché essi sono, in definitiva, solo attraverso I'Essere per
sé; e cosi nulla potrebbe esistere... Se non c'é un Essere necessario, non c'eé alcun essere
possibile.

G. II1. 572. Concordo che l'idea dei possibili implica necessariamente quella (cioe l'idea)
dell'esistenza di un essere che possa produrre il possibile. Ma l'idea dei possibili non implica
l'esistenza effettiva di tale essere, come sembra, signore, che voi supponiate quando
aggiungete: "Se non ci fosse tale essere, nulla sarebbe possibile”. Poiché basta che un essere
che produrrebbe la cosa sia possibile, affinché la cosa stessa sia possibile. In generale, affinché
un essere sia possibile, & sufficiente che la sua causa efficiente sia possibile; eccetto la causa
efficiente suprema, che deve esistere realmente. Ma cio per un'altra ragione: perché nulla
sarebbe possibile se I'Essere necessario non esistesse.



XV. § 108 Prova che l'idea di Dio e possibile

» G. VIL 261 (N. E. 714) (1676). Che I'Essere perfettissimo esiste. Chiamo perfezione ogni qualita
semplice che € positiva e assoluta, ed esprime senza alcun limite cio che esprime. Ora, poiché
tale qualita e semplice, € anche irresolubile o indefinibile, altrimenti o non sarebbe una
qualita semplice, ma un aggregato di piu, o, se fosse unica, sarebbe circoscritta da limiti, e
quindi concepita mediante una negazione di ulteriore progresso, contro l'ipotesi, poiché si
assume sia puramente positiva. Quindi non e difficile mostrare che tutte le perfezioni sono
compatibili tra loro, o possono coesistere nello stesso soggetto. Si consideri una proposizione
come "A e B sono incompatibili” (intendendo per A e B due di tali forme semplici o perfezioni
—Ilo stesso vale se se ne assumono piul insieme), & evidente che cido non puo essere dimostrato
senza risolvere uno o entrambi i termini A e B; altrimenti la loro natura non entrerebbe nel
ragionamento, e l'incompatibilita di altre cose potrebbe essere mostrata altrettanto bene. Ma
(per ipotesi) esse sono irresolubili. Quindi questa proposizione non puo essere dimostrata
riguardo a loro. Ma potrebbe essere dimostrata se fosse vera, poiché non e vera per sé; ma
tutte le proposizioni necessariamente vere sono o dimostrabili o note per sé. Quindi questa
proposizione non é necessariamente vera. In altre parole, poiché non € necessario che \(A\) e \
(B\) non siano nello stesso soggetto, possono quindi coesistere in esso; e poiché il
ragionamento e identico per qualsiasi altra qualita assunta dello stesso tipo, tutte le
perfezioni sono compatibili. Esiste dunque, o si puo concepire, un soggetto di tutte le
perfezioni, 'Essere perfettissimo. Da cio segue anche che egli esiste, poiché l'esistenza e tra le
perfezioni... Mostrai questo ragionamento a D. Spinoza quando ero all'Aia, e lo trovo solido;
poiché inizialmente lo contraddiceva, lo misi per iscritto e gli lessi questo testo. SCHOLIO Il
ragionamento di Cartesio sull'esistenza dell'Essere perfettissimo presupponeva che tale
Essere possa essere concepito, o sia possibile... Ma si chiede se sia in nostro potere
immaginare un tale Essere...

XV. § 109 Largomento cosmologico

» G.V.417 (N. E. 500). [Locke sostiene che, poiché esistiamo ora, qualcosa € sempre esistito.
Leibniz risponde:] Trovo ambiguita in cio [il tuo argomento] se significa che non ci fu mai un
tempo in cui nulla esisteva. Sono d'accordo, e anzi cio segue dalle proposizioni precedenti per
pura conseguenza matematica. Se ci fosse mai stato il nulla, ci sarebbe sempre stato il nulla,
poiché il nulla non puo produrre un Essere; di conseguenza noi stessi non esisteremmao, il che
contraddice la prima verita dell'esperienza. Ma la conseguenza fa apparire che, dicendo che
qualcosa € esistito da tutta l'eternita, intendi una cosa eterna. Tuttavia, in virtu di quanto hai
affermato finora, non segue che se c'e sempre stato qualcosa, allora c'e sempre stata una certa
cosa, cioe un Essere eterno. Alcuni avversari diranno che io sono stato prodotto da altre cose, e
queste a loro volta da altre ancora.

» G.IV. 359 (D. 51). Che esista qualcosa di necessario e evidente dal fatto che esistono cose
contingenti.



» G.IV. 360 (D. 51). Dal fatto che esistiamo ora, segue che esisteremo in futuro, a meno che non
esista una ragione di cambiamento. Quindi, a meno che non fosse stabilito altrimenti che non
potremmo nemmeno esistere se non per grazia di Dio, nulla sarebbe dimostrato a favore
dell'esistenza di Dio dalla nostra durata.

XV. V

» G. VIL 310. Un essere necessario, se € possibile, esiste. Cio... compie la transizione dalle
essenze alle esistenze, dalle verita ipotetiche a quelle assolute, dalle idee al mondo... Se non ci
fosse sostanza eterna, non ci sarebbero verita eterne; cosi Dio ¢ anche dedotto da cio, essendo
la radice della possibilita, poiché la sua mente ¢ la regione stessa delle idee o verita. Ma e
molto errato supporre che le verita eterne e la bonta delle cose dipendano dalla volonta divina,
poiché ogni volonta presuppone il giudizio dell'intelletto sulla bonta, a meno che qualcuno,
cambiando i nomi, non trasferisca tutto il giudizio dall'intelletto alla volonta, sebbene anche
allora nessuno potrebbe dire che la volonta sia causa delle verita, poiché neppure il giudizio
ne e causa. La ragione delle verita risiede nelle idee delle cose, che sono implicate nella stessa
essenza divina. E chi oserebbe dire che la verita dell'esistenza di Dio dipende dalla volonta
divina?

» G. VI 226. Non dovremmo dire, con alcuni scotisti, che le verita eterne sussisterebbero anche
senza intelletto, nemmeno quello di Dio. Secondo me, € l'intelletto divino a costituire la realta
delle verita eterne: sebbene la sua Volonta non vi abbia parte. Ogni realta deve fondarsi in
qualcosa di esistente. E vero che un ateo puo essere un geometra. Ma senza Dio, non ci
sarebbe oggetto della Geometria. E senza Dio, non solo non esisterebbe nulla, ma nulla
sarebbe nemmeno possibile.

» G.VIL 190 (1677). A. Sostenete che questa [una certa proposizione di Geometria] sia vera,
anche se non la pensate? B. Certamente, prima che i geometri I'avessero dimostrata o gli
uomini l'avessero osservata. A. Dunque pensate che verita e falsita siano nelle cose, non nei
pensieri? B. Certamente. A. C'e qualcosa di falso? B. Non la cosa, credo, ma il pensiero o la
proposizione sulla cosa. A. Quindi la falsita appartiene ai pensieri, non alle cose? B. Sono
costretto a dirlo. A. E la verita non é cosi? B. Sembrerebbe, benché dubiti che la conseguenza
sia valida. A. Quando la questione € proposta, e prima di essere sicuro della vostra opinione,
non dubitate se una cosa sia vera o falsa? B. Certamente. A. Riconoscete dunque che lo stesso
soggetto e suscettibile di verita e falsita, poiché 1'una o l'altra segue secondo la natura della
questione? B. Riconosco e affermo che, se la falsita appartiene ai pensieri e non alle cose, lo
stesso vale per la verita. A. Ma cio contraddice quanto avete detto prima, che anche cio che
nessuno pensa e vero. B. Mi avete confuso. A. Tuttavia dobbiamo tentare una conciliazione.
Pensate che tutti i pensieri possibili siano effettivamente formati, o, per dirla piu
chiaramente, che tutte le proposizioni siano pensate? B. Non lo penso. A. Vedete dunque che la
verita riguarda proposizioni o pensieri, ma possibili, cosi che almeno questo e certo: se
qualcuno pensa in un modo o nel modo opposto, il suo pensiero sara vero o falso. [Il resto del
dialogo confuta il nominalismo di Hobbes.]



v

XV. § 113 Relazione tra conoscenza e verita

G. VI. 230. Questo preteso fato [della necessita delle verita eterne], che governa persino la
divinita, non e altro che la natura stessa di Dio, il suo proprio intelletto, che fornisce regole alla
sua saggezza e bonta.

G. VL. 423. E per volonta di Dio, ad esempio, o non & piuttosto per natura dei numeri, che
alcuni numeri sono piu capaci di altri di essere divisi esattamente in pitt modi?

G. IL 125. Possiamo dire che gli spiriti creati differiscono da Dio solo come il minore dal
maggiore, il finito dall'infinito.

G. IV. 426 (D. 32) (1684). Per quanto riguarda la controversia se vediamo tutte le cose in Dio... 0
abbiamo idee proprie, bisogna intendere che, anche se vedessimo tutte le cose in Dio, sarebbe
comungue necessario avere anche idee nostre, cioe non, per cosi dire, certe piccole immagini,
ma affezioni o modificazioni della nostra mente, corrispondenti a cio che dovremmo vedere
in Dio.

XV. § 114 Argomento dell'armonia prestabilita

G. V. 421 (N. E. 507). Questi Esseri [Monadi] hanno ricevuto la loro natura, sia attiva che
passiva... da una causa generale e suprema, poiché altrimenti... essendo indipendenti l'uno
dall’altro, non potrebbero mai produrre quell'Ordine, Armonia e Bellezza che si osserva in
natura. Ma questo argomento, che sembra avere solo una certezza morale, € elevato a una
necessita perfettamente metafisica dalla nuova specie di armonia che ho introdotto,
I'armonia prestabilita.

F. de C. 70 (D. 184). Dio produce le sostanze, ma non le loro azioni, alle quali concorre soltanto.

G. VII. 365 (D. 245). Dio non e presente alle cose per situazione, ma per essenza; la sua
presenza € manifestata dalla sua operazione immediata.

G. VI. 107. La potenza riguarda I'Essere, la saggezza o l'intelletto riguarda il vero, e la volonta
riguarda il bene.

G. VL. 167. La bonta [di Dio] lo condusse antecedentemente a creare e produrre tutto il bene
possibile; ma la sua saggezza ne fece la scelta, e fu la causa della sua conseguente scelta del
migliore; infine la sua potenza gli diede i mezzi per eseguire effettivamente il grande disegno
che aveva formato.

G. IV. 440 (1686). Solo Dio (da cui tutti gli individui emanano continuamente, e che vede
'universo non solo come loro lo vedono, ma anche in modo del tutto diverso) e la causa di
questa corrispondenza dei loro fenomeni, e fa si che cio che e privato per uno sia pubblico per
tutti; altrimenti non ci sarebbe connessione.

G. IV. 533. Affinché un'azione non sia miracolosa, non basta che sia conforme a una legge
generale. Se questa legge non fosse fondata nella natura delle cose, sarebbero necessari
miracoli perpetui per eseguirla... Cosi non basta che Dio ordini al corpo di obbedire all'anima,



e all'anima di percepire cio che accade nel corpo; deve dar loro un mezzo per farlo, e io ho
spiegato questo mezzo.

G. VII. 390 (D. 255). Dio, mosso dalla sua ragione suprema a scegliere tra molte serie possibili
di cose o mondi quella in cui le creature libere dovrebbero prendere tali o tali risoluzioni
(sebbene non senza il suo concorso), ha cosi reso ogni evento certo e determinato una volta
per tutte, senza derogare alla liberta di quelle creature: quel semplice decreto di scelta non
cambia affatto, ma solo attualizza, le loro nature libere che egli vide nelle sue idee.

G. VIL 358 (D. 242). Se Dio e obbligato a correggere il corso della natura di tanto in tanto, cio
deve essere fatto o soprannaturalmente o naturalmente. Se fatto soprannaturalmente,
dobbiamo ricorrere ai miracoli per spiegare cose naturali, riducendo l'ipotesi all'assurdo;
poiché tutto puo facilmente essere spiegato con i miracoli. Ma se fatto naturalmente, allora
Dio non sara intelligentia supramundana: sara compreso nella natura delle cose; cioe sara
I'anima del mondo.

XV. § 117 La bonta di Dio

G. VIL 399 (D. 264). Ho altre ragioni contro questa strana immaginazione che lo spazio sia
una proprieta di Dio. Se cosi fosse, lo spazio apparterrebbe all'essenza di Dio. Ma lo spazio ha
parti: quindi ci sarebbero parti nell'essenza di Dio. Spectatum admissi.

G. VII. 415 (D. 281). Limmensita e I'eternita di Dio sussisterebbero anche senza creature; ma
quegli attributi non dipenderebbero né dai tempi né dai luoghi... Questi attributi significano
solo che Dio sarebbe presente e coesistente con tutte le cose che dovrebbero esistere.

XVI. § 118 Liberta e determinismo

G. VL. 29. Ci sono due famosi labirinti in cui la nostra ragione spesso si smarrisce; uno
riguarda la grande questione del libero e del necessario, specialmente nella produzione e
origine del male.

G. VL. 411. Se la volonta si determina senza che ci sia nulla, né nella persona che sceglie né
nell'oggetto scelto, che possa condurre alla scelta, non ci sara né causa né ragione in questa
elezione: e poiché il male morale consiste in una cattiva scelta, questo equivale ad ammettere
che il male morale non ha alcuna fonte. Cosi, per le regole della buona metafisica, non
dovrebbe esserci male morale nella natura; e inoltre, per la stessa ragione, non ci sarebbe
nemmeno bene morale, e tutta la moralita sarebbe distrutta.

G. VI. 380 (D. 197). La necessita contraria alla moralita, che dovrebbe essere evitata e
renderebbe ingiusta la punizione, € una necessita insormontabile che renderebbe inutile ogni
opposizione, anche se desiderassimo con tutto il cuore di evitare I'azione necessaria e
facessimo ogni sforzo possibile. Ora e evidente che cio non si applica alle azioni volontarie;
poiché non le faremmo se non lo volessimo. Inoltre la loro previsione e predeterminazione



non ¢ assoluta, ma presuppone la volonta: se e certo che le faremo, e altrettanto certo che
vorremo farle.

G. I1. 419. Non direi che in Adamo o in chiunque altro ci fosse una necessita morale di peccare,
ma solo questo: che in lui prevaleva l'inclinazione a peccare, e cosi c'era una certa
predeterminazione, ma nessuna necessita. Riconosco che c'e una necessita morale in Dio di
fare il meglio, e negli spiriti confermati di agire bene. E in genere preferisco interpretare cosi
le parole, affinché non ne segua nulla che suoni male.

G. V. 163 (N. E. 182). Mi sembra che, propriamente parlando, sebbene le volizioni siano
contingenti, la necessita non dovrebbe essere opposta alla volizione ma alla contingenza... e
che la necessita non deve essere confusa con la determinazione, poiché non c'e€ meno
connessione o determinazione nei pensieri che nei movimenti... E non solo le verita
contingenti non sono necessarie, ma anche i loro nessi non sono sempre di necessita
assoluta...; le cose fisiche hanno persino qualcosa di morale e volontario in relazione a Dio,
poiché le leggi del moto non hanno altra necessita se non quella del migliore.

G. V. 165 (N. E. 184). [I sostenitori del libero arbitrio] chiedono (almeno molti) I'assurdo e
l'impossibile, desiderando una liberta di equilibrio assolutamente immaginaria e
impraticabile, che non servirebbe nemmeno al loro scopo se fosse possibile, cioe avere liberta
di volere contro tutte le impressioni provenienti dall'intelletto, il che distruggerebbe la vera
liberta e anche la ragione.

G. V. 167 (N. E. 187). Noi non vogliamo volere, ma vogliamo fare; e se volessimo volere,
dovremmo volere di volere di volere, e questo andrebbe all'infinito.

G. IV. 362 (D. 54). Chiedere se c'e liberta nella nostra volonta equivale a chiedere se c'eé volonta
nella nostra volonta. Libero e volontario significano la stessa cosa.

G. VIL. 419 (D. 285). Tutte le potenze naturali degli spiriti sono soggette a leggi morali.

G. VI. 130. La ragione addotta da M. Des Cartes per provare l'indipendenza delle nostre azioni
libere mediante un preteso vivace sentimento interno non ha forza. Non possiamo
propriamente sentire la nostra indipendenza, e non percepiamo sempre le cause spesso
impercettibili da cui dipende la nostra risoluzione.

G. VI. 421. Non solo le creature libere sono attive, ma anche tutte le altre sostanze e nature
composte di sostanze. Le bestie non sono libere, eppure non mancano di avere anime attive.

G. L. 331 (1679). Qualsiasi cosa agisca € libera nella misura in cui agisce.

G. VI 122. C'e contingenza in mille azioni della natura; ma quando non c'e giudizio
nell'agente, non c'e liberta.

XVI. § 119 Psicologia della volonta e del piacere

G. V. 149 (N. E. 167). Fil. Il Bene é cio che e adatto a produrre e aumentare il piacere in noi, o a
diminuire e abbreviare qualche dolore. Il Male € adatto a produrre o aumentare il dolore in noi,
0 a diminuire qualche piacere. Teo. Anch'io sono di questa opinione.



» G.V.171 (N. E. 190). Non vorrei che si credesse... che dobbiamo abbandonare quegli antichi
assiomi, che la volonta segue il massimo bene o fugge il massimo male che sente. La fonte
della scarsa applicazione al veramente buono viene, in gran parte, dal fatto che nelle questioni
e occasioni in cui i sensi agiscono appena, la maggior parte dei nostri pensieri sono sordi
(sourdes), per cosi dire... cioe privi di percezione e sentimento, e consistenti nel nudo impiego
di simboli... Ora tale conoscenza non puo muoverci; abbiamo bisogno di qualcosa di vivo (vif)
per provare emozione.

» G.V.173 (N. E. 193). Dobbiamo, una volta per tutte, stabilire questa legge per noi stessi: d'ora in
poi attendere e seguire le conclusioni della ragione, una volta comprese, sebbene percepite in
seguito di solito da pensieri sordi e prive di attrazioni sensibili.

» G.V.175 (N. E. 194). L'inquietudine e essenziale per la beatitudine delle creature, che non
consiste mai nel possesso completo, il che le renderebbe insensibili e stupide, ma in un
progresso continuo e ininterrotto verso beni maggiori.

» G. VIL 73 (D. 130). Il piacere o la gioia e un senso di perfezione, cioe un senso di qualcosa che
aiuta o assiste qualche facolta.

» G.V.179 (N. E. 200). Nel momento del combattimento, non c'e pit tempo per usare artifici;
tutto cio che allora ci colpisce pesa sulla bilancia e aiuta a formare una direzione composta,
quasi come in meccanica.

» G. VI 385 (D. 202). [In risposta alla proposizione che chi non puo fare a meno di scegliere il
meglio non ¢ libero:] E piuttosto vera liberta, e la pili perfetta, poter usare il proprio libero
arbitrio nel modo migliore e usare sempre questo potere senza essere distolti né da forze
esterne né da passioni interne.

» G.V.179 (N. E. 201). Non so se il piacere piu grande sia possibile; penserei piuttosto che possa
crescere all'infinito.

» G.V.180 (N. E. 201). Sebbene il piacere non possa ricevere una definizione nominale, non piu
della luce o del colore, puo tuttavia, come loro, ricevere una definizione causale, e credo che, in
fondo, il piacere sia un sentimento di perfezione e il dolore un sentimento di imperfezione,
purché siano sufficientemente notevoli da poter essere percepiti.

» G. VL. 266. Strettamente parlando, la percezione non basta a causare infelicita, se non é
accompagnata da riflessione. Lo stesso vale per la beatitudine... Non possiamo
ragionevolmente dubitare che ci sia dolore negli animali; ma sembra che i loro piaceri e dolori
non siano cosi vivaci come nell'uomo, e che non siano suscettibili né del dispiacere (chagrin)
che accompagna il dolore, né della gioia che accompagna il piacere.

XVI. § 120 Peccato

» G.IV.300 (D. 9) (ca. 1680). Limmortalita senza memoria € del tutto inutile per la morale;
perché distrugge ogni ricompensa e ogni punizione.

» G. VI 118. Il male morale € cosi grande solo perché e fonte di mali fisici.



v

G. VL. 141. C'e un tipo di giustizia, e una certa sorta di ricompense e punizioni, che sembra
inapplicabile a coloro che agiscono per assoluta necessita, se ve ne fossero. Questo € il tipo di
giustizia che non ha per oggetto 'emendamento, I'esempio o persino la riparazione del male.
Questa giustizia e fondata solo nella convenienza, che esige una certa soddisfazione come
espiazione di una cattiva azione.

G. IV. 454 (1686). Dipende dall'anima guardarsi dalle sorprese delle apparenze con una ferma
volonta di riflettere, e non agire né giudicare, in certe circostanze, senza grande e matura
deliberazione.

G. VIL. 92. La virtu e un precetto immutabile della mente, e un perpetuo rinnovamento dello
stesso, per cui siamo come spinti a compiere cio che crediamo sia buono... Poiché la nostra
volonta non é attratta a ottenere o evitare nulla, se non in quanto l'intelletto lo presenta alla
volonta come buono o cattivo, bastera che giudichiamo sempre rettamente per agire sempre
rettamente.

G. VIL 99. La regola principale della nostra vita e che dovremmo sempre, per quanto possibile,
fare esattamente o tralasciare cio che non le passioni, ma l'intelletto, mostra essere il piu utile
o il pitt dannoso; e che quando abbiamo fatto cio, dovremmo allora, comunque vada,
considerare noi stessi felici.

XVI. § 121 Significato di bene e male; tre tipi di ciascuno

G. VIL. 74 (D. 130). La perfezione dell'universo, o armonia delle cose, non consente a tutte le
menti di essere ugualmente perfette. La domanda sul perché Dio abbia dato a una mente piu
perfezione che a un‘altra e tra le domande insensate.

G. VI. 376 (D. 194). Bisogna ammettere che c'e male in questo mondo che Dio ha fatto, e che
era possibile fare un mondo senza male, o persino non creare alcun mondo...; ma... la parte
migliore non e sempre quella che tende a evitare il male, poiché puo essere che il male sia
accompagnato da un bene maggiore.

G. IV. 427 (1686). Dobbiamo sapere cos'e una perfezione, ed ecco un segno sufficientemente
certo di essa: forme o nature che non sono capaci del grado ultimo non sono perfezioni, come
ad esempio la natura del numero o della figura. Poiché il piu grande di tutti i numeri (o il
numero di tutti i numeri), cosi come la piu grande di tutte le figure, implicano una
contraddizione; ma la piu grande conoscenza e onnipotenza non comportano impossibilita.

G. VIL. 303 (D. 101; L. 340). La perfezione non e altro che quantita di essenza.

G. III. 33. L'origine ultima del male non deve essere cercata nella volonta divina, ma
nell'imperfezione originaria delle creature, che e contenuta idealmente nelle verita eterne che
costituiscono l'oggetto interno dell'intelletto divino, cosi che il male non poteva essere escluso
dal miglior sistema possibile di cose.

G. VIL. 194 (ca. 1677?). Le verita assolutamente prime sono, tra le verita di ragione, quelle
identiche, e tra le verita di fatto questa, da cui tutti gli esperimenti possono essere provati a
priori, cioe: Tutto il possibile esige che esista, e quindi esistera a meno che qualcos'altro non lo



impedisca, che pure esige di esistere ed e incompatibile con il primo; e quindi ne segue che
esiste sempre quella combinazione di cose per cui esiste il maggior numero possibile di cose;
come, se assumiamo \(4, B, C, D\) uguali per essenza, cioe ugualmente perfetti, o ugualmente
esigenti di esistere, e se assumiamo che \(D\) sia incompatibile con \(A\) e con \(B\), mentre \
(A\) e compatibile con tutti tranne \(D\), e similmente per \(B\) e \(C\); ne segue che esistera la
combinazione \(ABC)), escludendo \(D\); poiché se vogliamo che \(D\) esista, puo coesistere
solo con \(C)), e quindi esistera la combinazione \(CD\), che € pit imperfetta della
combinazione \(ABC)). E quindi e evidente che le cose esistono nel modo piu perfetto. Questa
proposizione, che tutto il possibile esige di esistere, puo essere provata a posteriori,
assumendo che qualcosa esista; poiché o tutte le cose esistono, e allora ogni possibile cosi
esige esistenza che effettivamente esiste; 0 alcune cose non esistono, e allora si deve dare una
ragione del perché alcune cose esistono piuttosto che altre. Ma questo non puo essere dato
altrimenti che da una ragione generale di essenza o possibilita, assumendo che il possibile
esiga esistenza nella sua stessa natura, e precisamente in proporzione alla sua possibilita o
secondo il grado della sua essenza. Se non ci fosse nella natura stessa dell'Essenza una
qualche inclinazione a esistere, nulla esisterebbe; poiché dire che alcune essenze hanno
questa inclinazione e altre no, & dire qualcosa senza ragione, dato che l'esistenza sembra
riferirsi generalmente a ogni essenza allo stesso modo. Ma e ancora sconosciuto agli uomini
da dove sorga l'impossibilita delle cose diverse, o come possa accadere che essenze diverse si
oppongano tra loro, visto che tutti i termini puramente positivi sembrano compatibili tra loro.

» G. VIL 195 (ca. 1677?). Il Bene ¢ cio che contribuisce alla perfezione. Ma la perfezione e cio che
implica la maggior quantita di essenza.

XVI. § 122 Il male metdafisico fonte degli altri due tipi

» G. VL. 162. Dio concorre nel male morale e fisico, e in entrambi in modo morale e fisico; 'uomo
concorre anche moralmente e fisicamente in modo libero e attivo, il che lo rende biasimevole
e punibile. Leibniz osserva a margine: Se l'esistenza fosse qualcosa di diverso da cio che e
esigito dall'essenza (essentiae exigentia), ne seguirebbe che essa stessa avrebbe una certa
essenza, o aggiungerebbe qualcosa di nuovo alle cose, riguardo al quale si potrebbe di nuovo
chiedere se questa essenza esista, e perché questa piuttosto che un'altra.

» G. VL. 237. Si potrebbe dire che l'intera serie delle cose all'infinito possa essere la migliore
possibile, sebbene cio che esiste nell'universo in ogni parte del tempo non sia il meglio.
Sarebbe quindi possibile che l'universo vada sempre da meglio a meglio, se la natura delle
cose fosse tale che non & permesso raggiungere il meglio tutto in una volta. Ma questi sono
problemi riguardo ai quali e difficile per noi giudicare.

» G.VI. 378 (D.196). Dio ¢ infinito, e il Diavolo e limitato; il bene puo e va all'infinito, mentre il
male ha i suoi limiti.

» G.IL 317 1l vizio non € una potenzialita di agire, ma un ostacolo alla potenzialita di agire.



<

)

)

)

v

v

XVI. § 123 Connessione con la dottrina dei giudizi analitici

G. V. 242 (N. E. 272). Se qualcuno volesse scrivere come un matematico in Metafisica e Morale,
nulla gli impedirebbe di farlo con rigore.

G. V.18 (D. 98; N. E. 17). Approvo fortemente la dottrina del signor Locke riguardo alla
dimostrabilita delle verita morali.

G. I1. 578 (D. 128). La beatitudine di Dio non compone una parte della nostra felicita, ma la sua
totalita.

G. II. 581 (D. 129). Amare veramente e disinteressatamente non e altro che essere condotti a
trovare piacere nelle perfezioni o nella felicita dell'oggetto. ... Questo amore ha propriamente
per oggetto sostanze capaci di felicita.

XVI. § 124 Iregni della natura e della grazia

G. IV. 480 (D. 73; L. 304). Gli spiriti hanno leggi speciali che li pongono al di sopra delle
rivoluzioni della materia grazie all'ordine stesso che Dio vi ha stabilito; e si puo dire che tutto
il resto sia fatto solo per loro, essendo queste rivoluzioni stesse predisposte per la felicita dei
buoni e la punizione dei malvagi.

G. VI. 168. Concordo che la felicita delle creature intelligenti sia la parte principale dei disegni
di Dio, poiché esse gli somigliano maggiormente; ma non vedo come si possa provare che
questo sia il suo unico scopo. E vero che il regno della natura deve essere d'aiuto al regno della
grazia; ma poiché tutto € connesso nel grande disegno di Dio, dobbiamo credere che il regno
della grazia sia in qualche modo adattato al regno della natura, in modo tale che questo
mantenga il massimo ordine e bellezza, cosi da rendere I'insieme composto da entrambi il pit
perfetto possibile.

G. IV. 462 (1686). La felicita e per le persone cio che la perfezione e per gli esseri. E se il primo
principio dell'esistenza del mondo fisico e il decreto che gli conferisce la massima perfezione
possibile, il primo disegno del mondo morale o Citta di Dio, che € la parte piu nobile
dell'universo, deve essere di distribuire in esso la massima felicita possibile.

G. IV. 391 (D. 63). La natura ha, per cosi dire, un impero dentro un impero, e per dirla in parole
povere un doppio regno, della ragione e della necessita, o delle forme e delle particelle di
materia.

G. VI. 621 (D. 231, L. 266). Tra le altre differenze che esistono tra le anime ordinarie e le menti
[esprits]... c'e anche questa: che le anime in generale sono specchi viventi o immagini
dell'universo delle cose create, ma che le menti sono anche immagini della Divinita o
dell’Autore stesso della natura, capaci di conoscere il sistema dell'universo e in qualche misura
di imitarlo... E questo che permette alle menti di entrare in una sorta di comunione con Dio, e
fa si che in relazione a loro Egli non sia solo cio che un inventore € per la sua macchina (che e
la relazione di Dio con le altre creature) ma anche cio che un principe e per i suoi sudditi, e
persino cio che un padre € per i suoi figli. Donde e facile concludere che la totalita di tutte le



menti deve comporre la Citta di Dio, cioe lo Stato piu perfetto possibile, sotto il piu perfetto
dei Monarchi. Questa Citta di Dio, questa monarchia veramente universale, & un mondo
morale nel mondo naturale, ed e la piu eccelsa e divina tra le opere di Dio; ed ¢ in essa che
risiede veramente la gloria di Dio, poiché Egli non avrebbe gloria se la sua grandezza e la sua
bonta non fossero conosciute e ammirate dalle menti. E anche in relazione a questa Citta
divina che Dio propriamente possiede la bonta, mentre la sua saggezza e la sua potenza si
manifestano ovunque. Come abbiamo mostrato sopra che c'e un'armonia perfetta tra i due
regni nella natura, l'uno delle cause efficienti, l'altro delle cause finali, dovremmo qui notare
anche un'altra armonia, tra il regno fisico della natura e il regno morale della grazia, cioe tra
Dio considerato come Architetto della macchina dell'universo e Dio considerato come
Monarca della Citta divina degli Spiriti. Un risultato di questa armonia e che le cose
conducono alla grazia attraverso le stesse vie della natura, e che questo globo, per esempio,
deve essere distrutto e rinnovato con mezzi naturali proprio nel momento in cui il governo
degli spiriti lo richiede, per la punizione di alcuni e la ricompensa di altri. Si puo anche dire
che Dio come Architetto soddisfa in ogni aspetto Dio come legislatore, e cosi i peccati devono
portare con sé la loro pena, attraverso l'ordine della natura, e persino in virtu della struttura
meccanica delle cose; e similmente che le azioni nobili otterranno le loro ricompense
attraverso vie che, in relazione ai corpi, sono meccaniche, sebbene ci6 non possa e non debba
avvenire sempre immediatamente.

Con ringraziamenti a jii Archive.org e & The Bertrand Russell Society per aver reso disponibile
su internet una copia scansionata del libro.

Consulta la biblioteca e bibliografia di Bertrand Russell su bertrandrussellsocietylibrary.org
(backup su drew.edu).


http://bertrandrussellsocietylibrary.org/
https://users.drew.edu/%7Ejlenz/brs.html

Filosofia Cosmica
Comprendere il Cosmo con la Filosofia

Stampato il 4 gennaio 2026

This book is available in 42 languages on i CosmicPhilosophy.org.

Book Publishing Service

Pubblica un e-book all'avanguardia che persiste per migliaia di anni su internet.


https://it.cosmicphilosophy.org/books/critical-exposition-philosophy-leibniz/
https://it.cosmicphilosophy.org/books/critical-exposition-philosophy-leibniz/download.html
https://it.cosmicphilosophy.org/books/critical-exposition-philosophy-leibniz/download.html
https://it.cosmicphilosophy.org/books/critical-exposition-philosophy-leibniz/
https://it.cosmicphilosophy.org/publishing/

	📖 Indice
	1. Introduzione
	1.1. Nascondere i suoi Messaggi Reali
	1.2. La Dominanza come Forza Fondamentale
	1.3. Su Questo Libro

	2. Filosofia di Leibniz
	2.1. Prefazione alla Seconda Edizione
	2.2. Prefazione alla prima edizione
	2.3. 🔤 Abbreviazioni

	3. Indice
	I. Premesse di Leibniz
	1. Perché Leibniz non scrisse mai un magnum opus
	2. Funzioni del commentatore su Leibniz
	3. Due tipi di incoerenza nella sua filosofia
	4. Le sue premesse
	5. Struttura del presente lavoro
	6. Influenze che formarono le opinioni di Leibniz

	II. Proposizioni Necessarie e Legge di Non Contraddizione
	7. La filosofia di Leibniz inizia con un'analisi delle proposizioni
	8. Schema dell'argomentazione logica di Leibniz
	9. Questioni sollevate da questa argomentazione
	10. Tutte le proposizioni sono riducibili alla forma soggetto-predicato?
	11. Proposizioni analitiche e sintetiche
	12. Necessità e contingenza

	III. Proposizioni Contingenti e Legge della Ragione Sufficiente
	13. L'ambito dei giudizi contingenti in Leibniz
	14. Significato del principio di ragione sufficiente
	15. La sua relazione con la legge di non contraddizione

	IV. Il Concetto di Sostanza
	16. Visioni cartesiane e spinoziane sulla sostanza
	17. Il significato di sostanza in Leibniz
	18. Il significato di attività
	19. Connessione tra attività e ragione sufficiente
	20. Gli stati di una sostanza formano una serie causale
	21. In cosa differisce una sostanza dalla somma dei suoi predicati?
	22. Relazione del tempo con la nozione di sostanza in Leibniz

	V. L'Identità degli Indiscernibili e la Legge di Continuità. Possibilità e Compossibilità
	23. Significato dell'Identità degli Indiscernibili
	24. Il principio necessario, ma non premessa della filosofia di Leibniz
	25. La prova di Leibniz del principio è valida?
	26. Ogni sostanza ha infiniti predicati. Connessione con la contingenza e l'identità degli indiscernibili
	27. La Legge di Continuità: tre forme di continuità sostenute da Leibniz
	28. Fondamenti della Legge di Continuità
	29. Possibilità e compossibilità
	30. Proprietà comuni a tutti i mondi possibili
	31. I tre tipi di necessità

	VI. Perché Leibniz Credette in un Mondo Esterno?
	32. Leibniz accettò la materia come dato
	33. L'esistenza del mondo esterno ha solo "certezza morale"

	VII. La Filosofia della Materia
	34. L'affidabilità generale della percezione è una premessa della filosofia di Leibniz
	35. Vari significati di materia e corpo
	36. Relazione tra Dinamica Leibniziana e Cartesiana
	37. L'essenza della materia non è l'estensione
	38. Significato di materia prima nella Dinamica di Leibniz
	39. Materia secunda
	40. Il concetto di forza e la legge d'inerzia
	41. Forza e moto assoluto
	42. Fondamenti metafisici per assumere la forza
	43. Argomento dinamico per la pluralità delle serie causali
	44. Tre tipi di teoria dinamica confusi da Leibniz
	45. Le sue ragioni contro gli atomi estesi
	46. Contro il vuoto
	47. E contro l'azione a distanza
	48. La forza come conferitrice d'individualità
	49. Forza primitiva e derivata
	50. Antinomia della causalità dinamica

	VIII. La Filosofia della Materia (Continua)
	51. Devono esistere sostanze semplici, poiché vi sono composti
	52. L'estensione, distinta dallo spazio, è il punto di partenza di Leibniz
	53. L'estensione significa ripetizione
	54. Quindi l'essenza di una sostanza non può essere l'estensione, poiché una sostanza deve essere una vera unità
	55. I tre tipi di punto. Sostanze non materiali
	56. Il moto è fenomenico, sebbene la forza sia reale

	IX. Il Labirinto del Continuo
	57. Difficoltà riguardo ai punti
	58. Affermazione dell'infinito attuale e negazione del numero infinito
	59. La continuità in un senso negata da Leibniz
	60. In numero, spazio e tempo, il tutto precede la parte
	61. Spazio e tempo, per Leibniz, puramente relazionali
	62. Sintesi dell'argomentazione dal continuo alle monadi
	63. Poiché gli aggregati sono fenomenici, non esiste realmente un numero di monadi
	64. Difficoltà di questa visione

	X. La Teoria dello Spazio e del Tempo e la sua Relazione con il Monadismo
	65. Ragioni per cui una filosofia della sostanza deve negare la realtà dello spazio
	66. Argomentazioni di Leibniz contro la realtà dello spazio
	67. La teoria della posizione in Leibniz
	68. La relazione delle monadi con lo spazio: una difficoltà fondamentale del monadismo
	69. Le prime opinioni di Leibniz su questo argomento
	70. Le sue opinioni intermedie
	71. Le sue opinioni successive
	72. Tempo e cambiamento
	73. I monadismi adottano una visione asimmetrica delle relazioni di spazio e tempo con le cose
	74. Leibniz sostenne confusamente una controparte oggettiva di spazio e tempo

	XI. La Natura delle Monadi in Generale
	75. Percezione
	76. Appetizione
	77. La percezione non è dovuta all'azione del percepito sul percipiente
	78. La critica di Lotze a questa visione
	79. L'armonia prestabilita

	XII. Anima e Corpo
	80. Le relazioni tra monadi saranno d'ora in poi considerate
	81. Visioni cartesiane e spinoziane delle relazioni tra Anima e Corpo
	82. Schema della visione di Leibniz
	83. Le tre classi di monadi
	84. Attività e passività
	85. Perfezione e chiarezza della percezione
	86. Materia prima come elemento in ogni monade
	87. La materia prima come fonte di finitezza, pluralità e materia
	88. E dell'interconnessione delle monadi
	89. Due teorie su anima e corpo in Leibniz
	90. Prima teoria
	91. Seconda teoria
	92. Il vinculum substantiale
	93. La seconda teoria da respingere
	94. Preformazione

	XIII. Percezione Confusa e Inconscia
	95. Due tipi di differenze tra monadi
	96. Stati mentali inconsci
	97. Percezioni confuse e minute

	XIV. La Teoria della Conoscenza di Leibniz
	98. Cosa significa teoria della conoscenza
	99. Idee e verità innate
	100. I Nuovi Saggi incoerenti con la metafisica di Leibniz
	101. Difficoltà riguardo alle idee innate
	102. Distinzione tra senso e intelletto
	103. La qualità delle idee
	104. Definizione
	105. La Characteristica Universalis

	XV. Le prove dell'esistenza di Dio
	106. Quattro prove ammesse da Leibniz
	107. L'argomento ontologico
	108. Prova che l'idea di Dio è possibile
	109. L'argomento cosmologico
	110. Obiezioni a questo argomento
	111. L'argomento dalle verità eterne
	112. La sua debolezza
	113. Relazione tra conoscenza e verità
	114. Argomento dell'armonia prestabilita
	115. Obiezioni a questo argomento
	116. Inconsistenze derivanti dalla fede in Dio di Leibniz
	117. La bontà di Dio

	XVI. L'Etica di Leibniz
	118. Libertà e determinismo
	119. Psicologia della volontà e del piacere
	120. Peccato
	121. Significato di bene e male: tre tipi di ciascuno
	122. Il male metafisico fonte degli altri due tipi
	123. Connessione con la dottrina dei giudizi analitici
	124. I regni della natura e della grazia

	20. Appendice

