
Una Esposizione Critica della

Filosofia di Leibniz
Con un'Appendice di Passi Scelti

Bertrand Russell, M.A.
By

Fellow of Trinity College, Cambridge

Published by ï  CosmicPhilosophy.org



Filosofia Cosmica
Comprendere il Cosmo con la Filosofia

Stampato il 4 gennaio 2026

Online eReader PDF ePub

Source: it.cosmicphilosophy.org/books/critical-exposition-philosophy-leibniz/

Book Publishing Service
Pubblica un e-book all'avanguardia che persiste per migliaia di anni su internet.

Read about our professional publishing services.

This book is available in 42 languages on ï  CosmicPhilosophy.org.

https://it.cosmicphilosophy.org/books/critical-exposition-philosophy-leibniz/
https://it.cosmicphilosophy.org/books/critical-exposition-philosophy-leibniz/download.html
https://it.cosmicphilosophy.org/books/critical-exposition-philosophy-leibniz/download.html
https://it.cosmicphilosophy.org/books/critical-exposition-philosophy-leibniz/
https://it.cosmicphilosophy.org/publishing/


Introduzione
«A Critical Exposition of The Philosophy of Leibniz» by Bertrand Russell

Nascondere i suoi Messaggi Reali

I l progetto CosmicPhilosophy.org è iniziato con la pubblicazione di un eBook ï  «Introduzione
alla Filosoûa Cosmica» in bundle con un'indagine ûlosoûca esemplare «I Neutrini non Esistono»
e un'elevata traduzione AI in 42 lingue del libro « » (∞ teoria delle monadi

inûnite) del ûlosofo tedesco , per rivelare un legame tra il suo concetto ûlosoûco
e il concetto ûsico del neutrino.

La Monadologia
Gottfried Leibniz

(2025) La Monadologia di Gottfried Leibniz | ∞ Teoria della Monade Inûnita
Fonte: Pubblicato in 42 lingue | Disponibile in ePub e PDF.

Intorno al 2020, il fondatore di CosmicPhilosophy.org utilizzò uno dei primi servizi di intelligenza
artiûciale per ricercare il pensiero fondativo alla base della Monadologia di Leibniz. L'

 menziona speciûcamente un concetto di « » (citando
plato.stanford.edu), e all'esame tramite AI si scoprì che tale concetto appariva invalido.

articolo
Wikipedia sulla Monadologia Monade Ultima

Leibniz non menzionò mai un concetto di Monade Ultima nel suo testo della Monadologia, solo
una .Monade Dominante

Sorse una domanda: quale sarebbe l'origine dell'idea consolidata nella ûlosoûa occidentale che la
Monadologia di Leibniz coinvolgesse il concetto di Monade Ultima come separato dalla Monade
Dominante?

La ricerca rivelò che il ûlosofo britannico  sembra essere stato responsabile
dell'introduzione del concetto di Monade Ultima nel suo primo libro di ûlosoûa: «A Critical
Exposition of The Philosophy of Leibniz», come parte di un tentativo di rivelare la natura
contraddittoria dell'argomento di Leibniz per Dio.

Bertrand Russell

Durante la lettura della Monadologia di Leibniz, l'impressione iniziale dell'autore fu che Leibniz
avrebbe potuto avvicinarsi a «ciò che è effettivamente il caso» con pura teoria molti secoli fa, e che
la pura profondità del suo argomento per Dio contrastava con alcuni dei suoi ragionamenti e
poteva essere percepita persino come contraddittoria.

L'autore si chiese cosa altro Leibniz avrebbe potuto comunicare, nel caso avesse utilizzato
un'energia intellettuale signiûcativa per nascondere i suoi veri messaggi in un tessuto teologico.
Questa era solo un'idea, non una conclusione all'epoca.

Un'indagine rivelò che molte persone avevano un'impressione simile sulle teorie di Leibniz. Ad
esempio,  (1900) vide Leibniz (1700) come un pioniere nel campo della relatività.Albert Einstein

https://it.cosmicphilosophy.org/books/leibniz-monadology/
https://it.cosmicphilosophy.org/books/leibniz-monadology/
https://it.cosmicphilosophy.org/books/leibniz-monadology/
https://it.cosmicphilosophy.org/books/leibniz-monadology/
https://it.cosmicphilosophy.org/books/leibniz-monadology/
https://it.cosmicphilosophy.org/books/leibniz-monadology/
https://it.cosmicphilosophy.org/books/leibniz-monadology/
https://it.cosmicphilosophy.org/books/leibniz-monadology/


La Dominanza come Forza Fondamentale

Albert Einstein: «Le idee ûlosoûche di Leibniz hanno avuto un'inüuenza profonda sullo sviluppo
della ûsica moderna.»

Secoli prima, Leibniz aveva sviluppato un concetto simile di relatività del moto. Le idee ûlosoûche
di Leibniz gettarono importanti basi per la teoria della relatività di Einstein.

Leibniz inventò il  contemporaneamente a  e fu all'avanguardia in altre
scoperte, se non fosse che alcune di queste furono tenute nascoste.

Calcolo Isaac Newton

Russell scrive nella prefazione della seconda edizione del suo libro:

“  In un altro manoscritto, inviò ; in un altro
ancora, fornì . Questi sono solo esempi di
risultati o metodi, noti con i nomi di scopritori successivi, che avrebbero dovuto essere attribuiti a
Leibniz.

i diagrammi di Eulero per tutti i modi del sillogismo
la formula di De Morgan: A o B = non (non A e non B)

Una ricerca rivelò decine di studiosi di Leibniz che affermano che Leibniz nascondeva i suoi veri
messaggi in un involucro teologico.

‘  Il ûlosofo  osservò: «Leibniz doveva essere attento nei suoi scritti a non
offendere le sensibilità religiose del suo tempo.»

Gottfried Gisela

Il ûlosofo  sostenne che Leibniz «spesso espresse le sue opinioni ûlosoûche in
linguaggio teologico per renderle più accettabili ai suoi contemporanei.»

Donald Rutherford

Il ûlosofo  ha notato che gli scritti di Leibniz contengono spesso «livelli di signiûcato
nascosti» che vanno oltre il contenuto teologico o metaûsico superûciale. Mercer cita il concetto di
«armonia prestabilita» di Leibniz come esempio, sostenendo che potrebbe essere stato un modo per
«introdurre di nascosto» idee ûlosoûche più radicali sulla natura della realtà.

Christia Mercer

Decine di ûlosoû con opinioni simili...

Il libro di Bertrand Russell «Una esposizione critica della ûlosoûa di Leibniz» fa un'affermazione
simile e lo scopo di questa pubblicazione è esaminare in che misura Russell sia stato responsabile
dell'introduzione del concetto di Monade Ultima.

All'ispezione tramite IA si scoprì che se il concetto di Dio fosse omesso dalla teoria di Leibniz, il
che seguirebbe logicamente da una prospettiva ûlosoûca pura alla luce dell'argomento di Leibniz
secondo cui Dio è fondamentalmente incomprensibile, ciò che rimarrebbe come fondamento
ultimo della realtà 9per la considerazione ûlosoûca: è la «Dominanza in sé».



La logica è la seguente:

d  Leibniz credeva che qualsiasi cambiamento in una monade dovesse provenire
dall'interno e che nessuna monade potesse agire su un'altra.

e  Leibniz credeva anche che una «Monade Dominante» servisse come mezzo per uniûcare
altre monadi in una sostanza composita.

f  La dominanza della Monade Dominante sincronizza tutte le monadi tra loro in
un'armonia prestabilita e funge da fonte primaria e più fondamentale dell'unità delle monadi,
che a sua volta fornisce la fonte fondamentale di forma e anima nell'universo.

g  Poiché ogni cambiamento deve provenire da 9dentro:, la Monade Dominante non può
essere percepita come un attore indipendente. Ciò implica che la dominanza stessa è l'unico
aspetto disponibile per la considerazione ûlosoûca, il che corrisponde all'idea di una forza
fondamentale.

La «Dominanza in sé» sarebbe una forza simile al concetto di  del ûlosofo
tedesco , noto per il suo libro « », un
concetto che secondo gli studiosi di Schopenhauer  e  avrebbe
dovuto essere chiamato «energia» , una forza fondamentale.

Volontà metaûsica
Arthur Schopenhauer Il mondo come volontà e rappresentazione

Bryan Magee Frederick Copleston
¿ � À

 ¿ � À Bryan Magee: «Penso che sarebbe stato meglio se Schopenhauer avesse usato la parola energia perché decise di dare il nome Volontà a
questa realtà metaûsica e credo che ciò abbia tratto in errore le persone da allora.» Coplestone: «Schopenhauer usa la parola Volontà, forse
sfortunatamente. Si potrebbe usare energia.» ~ La Volontà di Schopenhauer avrebbe dovuto chiamarsi Energia?

Russell scrive in :capitolo § 36.

‘  Leibniz credeva di aver dimostrato che la Dinamica richiedesse, come nozione ultima, il
concetto di forza, che identiûcava con l'attività essenziale alla sostanza.

Leibniz, ritenendo la forza un'entità ultima e sostenendo come assioma che la sua quantità
debba essere costante, introdusse una diversa misura di essa, per la quale divenne
proporzionale a ciò che oggi è chiamato «energia».

In  Russell scrive:capitolo § 18.

‘  Leibniz dice ancora: «Per forza o potere (puissance), non intendo la capacità (pouvoir) o mera
facoltà... Pertanto considero la forza come costitutiva della sostanza, poiché è il principio dell'azione,
che è la caratteristica della sostanza.»

Si scoprì anche che il ûlosofo tedesco  potrebbe aver trovato il fondamento
metaûsico per il suo concetto di  nella Dominanza come forza fondamentale di
Leibniz.

Friedrich Nietzsche
Volontà di Potenza

https://onlinephilosophyclub.com/forums/viewtopic.php?p=443168


Su Questo Libro

C'è una tensione signiûcativa nella ûlosoûa di Nietzsche. Nietzsche è noto per il suo riûuto della
speculazione metaûsica da un lato e per le sue affermazioni sicure sulla  come
forza fondamentale dell'esistenza dall'altro.

Volontà di Potenza

Nietzsche deve aver preso in prestito un fondamento metaûsico per le sue affermazioni e i
parallelismi tra i concetti di «Dominanza come Forza Fondamentale» di Leibniz e 

 di Nietzsche sono sorprendenti.
Volontà di

Potenza

Questo libro è il primo libro di ûlosoûa di , pubblicato per la prima volta nel 1900
con una seconda edizione nel 1937.

Bertrand Russell

Russell, fondatore della  e famoso critico delle religioni, scelse di iniziare la sua
carriera ûlosoûca con una pubblicazione sulla ûlosoûa di Leibniz.

ûlosoûa analitica

Russell tentò di rivelare che l'argomentazione di Leibniz a favore di Dio è contraddittoria rispetto
alla sua ûlosoûa centrale.

Russell avrebbe continuato a mettere in discussione le religioni più profondamente. Nel 1927
scrisse il saggio « » che ampliò in un libro dedicato nel 1957 in cui sûda il
concetto di Dio o «causa non causata». Nel 1952 Russell scrisse il libro « » che affronta
anch'esso la questione.

Perché non sono cristiano?
Esiste un Dio?

, famoso per l'affermazione « », sembra aver trovato il fondamento
metaûsico per la sua ûlosoûa nelle teorie di Leibniz.
Friedrich Nietzsche Dio è morto

Russell scrive la seguente ammirazione per Leibniz nella prefazione della seconda edizione del
suo libro, 37 anni dopo:

‘  La logica di Leibniz era più semplice di quella che gli ho attribuito... Le mie opinioni sulla
ûlosoûa di Leibniz sono ancora quelle che avevo nel 1900. La sua importanza come ûlosofo è
diventata più evidente di quanto non fosse in quella data, grazie alla crescita della logica
matematica e alla scoperta simultanea dei suoi manoscritti su questo e argomenti afûni. La sua



ûlosoûa del mondo empirico è ora solo una curiosità storica, ma nel regno della logica e dei principi
della matematica molti dei suoi sogni sono stati realizzati.

Una discussione sul forum I Love Philosophy ha rivelato tuttavia che eminenti ûlosoû teologici e
cristiani nel 2025 tengono Leibniz in grande considerazione e ritengono autentica la sua
argomentazione a favore di Dio.

Filosofo cristiano: «Penso che il mio argomento morale per l'esistenza di Dio sia simile
all'argomento cosmologico di Leibniz.»

(2025) La Filosofia di Einstein
Fonte: Forum I Love Philosophy

Questa pubblicazione del libro consente un'indagine più approfondita sulla ûlosoûa di Leibniz.
Sebbene l'argomentazione di Russell possa apparire solida con una profonda sostanziazione, è
stata facilmente scoperta una falla.

In  Russell scrive:capitolo § 64.

‘  Per il momento, è sufûciente porre un dilemma a Leibniz. Se la pluralità risiede solo nel
percipiente, non possono esserci molti percipienti, e così l'intera dottrina delle monadi crolla.

A prima vista questa affermazione è invalida, poiché percezioni inûnite (che le monadi
rappresentano) non sono un aggregato, il che implica che non vi sia alcun requisito fondamentale
di unità tra molteplici percipienti.

L'IA ha suggerito che Leibniz avrebbe risposto come segue:

‘  L'affermazione di Russell secondo cui la dottrina delle monadi "crolla" se la pluralità risiede solo
nel percipiente fraintende come Leibniz leghi la pluralità alla percezione. La risposta che delineate è
molto vicina a quanto la posizione di Leibniz supporta. Leibniz sostiene infatti che ogni monade
abbia inûnite percezioni e che la diversità numerica tra le monadi sia fondata non su oggetti
percepiti diversi, ma su diversi gradi, chiarezza e ordinamento della percezione. Ciò gli consente di
riûutare l'idea che una pluralità di percipienti debba formare un "aggregato" nel senso problematico
su cui Russell fa afûdamento.

Questa pubblicazione consente un esame critico sia delle teorie di Leibniz che di Russell.

La pubblicazione di Una critica esposizione della ûlosoûa di Leibniz si basa su una copia
scannerizzata della prima edizione del 1900 pubblicata da  e resa disponibile dalla

 (dono del professor ), e su una copia scannerizzata
della seconda edizione del 1937 (37 anni dopo) pubblicata dalla Bertrand Russell Society Library.

z  Archive.org
Biblioteca dell'Università Cornell Max Black

https://www.ilovephilosophy.com/t/einsteins-philosophy/80454/29
https://www.ilovephilosophy.com/t/einsteins-philosophy/80454/29
https://www.ilovephilosophy.com/t/einsteins-philosophy/80454/29
https://www.ilovephilosophy.com/t/einsteins-philosophy/80454/29
https://www.ilovephilosophy.com/t/einsteins-philosophy/80454/29
https://bertrandrussellsocietylibrary.org/


Il testo è stato estratto utilizzando le più recenti tecnologie 
(DeepSeek OCR, Paddle e Olm combinati). L'IA ha confrontato i
testi della prima e seconda edizione e non sono state rilevate
modiûche nel testo ad eccezione della prefazione aggiunta nella
seconda edizione. Il libro è stato tradotto in 42 lingue utilizzando le
più recenti tecnologie IA del 2025/2026.

IA OCR

Russell si è impegnato molto nell'aggiungere riferimenti e oltre
metà del libro consiste in riferimenti con un sistema di indici
completo. I riferimenti sono stati convertiti in collegamenti
citazionali IA e un semplice clic consentirà di accedere a questi
riferimenti indicizzati per l'esame tramite IA.



Una Esposizione Critica della

Filosofia di Leibniz
Con un'Appendice di Passi Scelti

Bertrand Russell, M.A.
Fellow del Trinity College, Cambridge
Cambridge: Presso l'Università.
1900

Prefazione alla Seconda Edizione
Poco dopo la pubblicazione della prima edizione di questo libro, la sua tesi principale4ovvero 

4ricevette una schiacciante
conferma dal lavoro di . La sua « » (1901), sostenuta dalla sua
raccolta di  trascurati dai precedenti editori, intitolata «

» (1903), dimostrò che il « » e le lettere a , su cui avevo
dovuto basarmi quasi esclusivamente per la mia interpretazione, erano semplici esempi di
innumerevoli scritti che esprimevano lo stesso punto di vista, rimasti sepolti tra la massa di
documenti ad Hannover per oltre due secoli. Nessun lettore imparziale degli « » può
dubitare che la metaûsica di Leibniz derivasse da lui dalla logica soggetto-predicato. Ciò appare,
ad esempio, nel saggio « » ( ), dove tutte le dottrine
principali della «Monadologia» sono dedotte con stringente rigore logico dalla premessa:

che
la ûlosoûa di Leibniz derivasse quasi interamente dalla sua logica

Louis Couturat La Logique de Leibniz
manoscritti Opuscules et Fragments inédits

de Leibniz Discours de Métaphysique Arnauld

Opuscules

Primae Veritates Opuscules, pp. 5183523

‘  Semper igitur praedicatum seu consequens inest subjecto seu antecedenti, et in hoc ipso
consistit natura veritatis in universum . . . . Hoc autem est in omni veritate afûrmativa universalis aut
singularis, necessaria aut contingente ( ).Ib. p. 518 ¿ * À

 ¿* À «Pertanto il predicato o conseguente inerisce sempre al soggetto o antecedente, e in ciò consiste la natura della verità in generale... Ciò
vale per ogni verità affermativa, universale o singolare, necessaria o contingente.»

Ovunque la mia interpretazione di Leibniz differisse da quella dei precedenti commentatori,
l'opera di  fornì una conferma conclusiva, dimostrando che i pochi testi
precedentemente pubblicati su cui mi ero basato avevano tutta l'importanza che avevo loro
attribuito. Ma Couturat spinse l'eterodossia oltre quanto avessi fatto io, e dove la sua
interpretazione differiva dalla mia, fu in grado di citare passaggi che sembravano decisivi. Il

, sostiene, afferma semplicemente che ogni proposizione vera è
analitica, ed è l'esatto contrario della , che asserisce che ogni
proposizione analitica è vera. Anche l'  è espressamente dedotta da
Leibniz dal carattere analitico di tutte le proposizioni vere; dopo averlo affermato, prosegue:

Couturat

Principio di Ragion Sufûciente
Legge di Contraddizione
Identità degli Indiscernibili



«Sequitur etiam hinc non dari posse duas res singulares solo numero differentes: utique enim oportet
rationem reddi posse cur sint diversae, quae ex aliqua in ipsis differentia petenda est»  ( ).¿ * À Ib. p. 519

 ¿* À «Ne consegue persino che non possono esistere due cose singolari che differiscano solo numericamente; poiché deve essere possibile
fornire una ragione per cui sono diverse, che va cercata in qualche differenza tra loro.»

La logica di Leibniz era dunque, almeno nei suoi momenti più lucidi, più semplice di quanto io gli
avessi attribuito. In particolare, la  è interpretata in  del presente
lavoro in un modo del tutto diverso da quello di Couturat, incompatibile con i testi su cui egli si
basa e meno coerente con la logica di Leibniz. Al contempo, esistono testi abbondanti a sostegno
della visione che ho adottato. Questo è un esempio della : aveva una
buona ûlosoûa che (dopo le ) tenne per sé, e una cattiva ûlosoûa che pubblicò
in vista di fama e denaro. In ciò dimostrò la sua consueta acume: la sua cattiva ûlosoûa fu
ammirata per le sue cattive qualità, mentre la sua buona ûlosoûa, nota solo agli 

, fu da loro considerata priva di valore e lasciata inedita. Ad esempio, compose nel
1686 un' , annotando a margine « »; ma
nessun editore prima di Couturat accettò la sua valutazione del proprio lavoro. In un altro
manoscritto, presentò ; in un altro ancora,
fornì la . Questi sono solo esempi di risultati o
metodi, noti con i nomi di scopritori successivi, che avrebbero dovuto essere attribuiti a Leibniz,
se non fosse stato per il cattivo gusto dei suoi editori e la sua preferenza per la popolarità a buon
mercato. Penso sia probabile che, invecchiando, dimenticasse la buona ûlosoûa che aveva tenuto
per sé, ricordando solo la versione volgarizzata con cui conquistò l'ammirazione di Principi e
(ancor più) di Principesse. Se l'opera di Couturat fosse stata pubblicata mentre era in vita, sono
certo che l'avrebbe detestata, non per inesattezza, ma per essere indiscretamente accurata.

Legge di Ragion Sufûciente §14.

generale dualità di Leibniz
critiche di Arnauld

editori dei suoi
manoscritti

opera di logica matematica hic egregie progressus sum

i diagrammi di Eulero per tutti i modi del sillogismo
formula di De Morgan: A o B = non (non A e non B)

Sepolto tra i suoi frammenti di logica, c'è una curiosa deûnizione di esistenza. «Deûniri potest
Existens, quod cum pluribus compatibile est quam quodlibet aliud incompatibile cum ipso»
( ). E ancora, dopo aver detto «L'esistente è ciò che ha essere o possibilità, e qualcosa
in più», prosegue: «Ajo igitur Existens esse Ens quod cum plurimis compatibile est, seu Ens maxime
possibile, itaque omnia coexistentia aequae possibilia sunt»  ( ). Conseguenze strane
seguono se Leibniz intendeva questa come deûnizione rigorosa di «esistenza». Se così fosse, non
ci sarebbe stato alcun atto di Creazione: le relazioni delle essenze appartengono alle verità eterne,
ed è un problema di pura logica costruire quel mondo che contenga il maggior numero di essenze
coesistenti. Questo mondo, ne conseguirebbe, esiste per deûnizione, senza bisogno di alcun

; inoltre, è parte di Dio, poiché le essenze esistono nella mente di Dio. Qui, come
altrove, Leibniz cadde nello  ogni volta che si permise di essere logico; nelle sue opere
pubblicate, di conseguenza, .

¿ * À

Opuscules, p. 360

¿ ** À Ib. p. 376

Decreto Divino
Spinozismo
si curò di essere illogico

 ¿* À «L'esistente può essere deûnito come ciò che è compatibile con più cose di quanto non lo sia qualsiasi altra cosa incompatibile con esso.»
 ¿** À «Dico quindi che l'esistente è l'ente più compatibile con il maggior numero di cose, o l'ente massimamente possibile, cosicché tutte le cose

coesistenti sono ugualmente possibili.»

La matematica, e specialmente il , inüuenzò grandemente la ûlosoûa di
Leibniz. Le verità che chiamiamo contingenti sono, secondo lui, quelle in cui il soggetto è

calcolo inûnitesimale



inûnitamente complesso, e solo un'analisi inûnitamente prolungata può mostrare che il predicato
è contenuto nel soggetto. Ogni sostanza è inûnitamente complessa, poiché ha relazioni con ogni
altra, e non esistono denominazioni puramente estrinseche, così che ogni relazione coinvolge un
predicato di ognuno dei termini correlati. Ne consegue che «ogni sostanza singolare include l'intero
universo nella sua nozione perfetta» ( ). Per noi, di conseguenza, le proposizioni su
particolari sostanze sono scopribili solo empiricamente; ma per Dio, che può afferrare l'inûnito,
sono analitiche quanto la proposizione «i triangoli equilateri sono triangoli». Possiamo però
avvicinarci indeûnitamente alla conoscenza perfetta delle sostanze individuali. Così, parlando del

, Leibniz dice: «La questione può essere dimostrata
dalla nozione di Pietro, ma la nozione di Pietro è completa, e quindi coinvolge inûniti, e così la questione
non potrà mai essere portata a perfetta dimostrazione, ma ci si può avvicinare sempre più, afûnché la
differenza sia minore di qualsiasi differenza data». Couturat commenta «la sua locuzione piuttosto
matematica, mutuata dal » ( ). Leibniz è
affezionato all'analogia dei . Una questione molto simile è sorta nella più
moderna ûlosoûa della matematica, quella dei . Per esempio,  ha mai tre 7 consecutivi
nella sua espressione decimale? Fin dove si è spinta il calcolo, non è così. Potrebbe essere provato
in seguito che ci sono tre 7 consecutivi in un punto successivo, ma non può essere provato che non
ci siano, poiché ciò richiederebbe il completamento di un calcolo inûnito. Il Dio di Leibniz
potrebbe completare la somma, e quindi conoscerebbe la risposta, ma noi non potremmo mai
conoscerla se fosse negativa. Le proposizioni su ciò che esiste, nella ûlosoûa di Leibniz,
potrebbero essere conosciute  se potessimo completare un'analisi inûnita, ma, poiché non
possiamo, noi possiamo conoscerle solo empiricamente, sebbene Dio possa dedurle dalla logica.

Opuscules, p. 521

rinnegamento di Cristo da parte di San Pietro

metodo inûnitesimale La Logique de Leibniz, p. 213n
numeri irrazionali

ûnitisti π

a priori

All'epoca in cui scrissi «La ûlosoûa di Leibniz», conoscevo poco della logica matematica, o della
. Ora non direi, come si dice nelle pagine seguenti, che le

proposizioni della matematica pura sono « ». L'importante distinzione è tra proposizioni
deducibili dalla logica e proposizioni non così deducibili; le prime possono vantaggiosamente
essere deûnite « », le seconde come «sintetiche». Leibniz sosteneva che, per Dio, tutte le
proposizioni sono analitiche; i logici moderni, per la maggior parte, considerano la matematica
pura come analitica, ma ritengono che tutta la conoscenza di fatti contingenti sia sintetica.

teoria dei numeri inûniti di Georg Cantor
sintetiche

analitiche

Inoltre, ora non direi: «È evidente che non ogni monade può avere un corpo organico, se questo
consiste di altre monadi subordinate» (p. 150). Ciò presuppone che il numero delle monadi debba
essere ûnito, mentre Leibniz supponeva che il numero fosse inûnito. «In ogni particella
dell'universo», dice, «è contenuto un mondo di creature inûnite» ( ). Così è possibile
che ogni monade abbia un corpo composto da monadi subordinate, proprio come ogni frazione è
maggiore di un numero inûnito di altre frazioni.

Opuscules, p. 522

È facile costruire uno schema aritmetico che rappresenti la visione del mondo di Leibniz.
Supponiamo che a ogni monade sia assegnata una frazione propria razionale e, e che lo stato di
ogni monade al tempo l sia rappresentato da e_(l), dove _(l) è lo stesso per tutte le monadi. C'è
allora una corrispondenza, in ogni dato momento, tra due monadi qualsiasi e anche tra una
monade qualsiasi e l'universo: possiamo così dire che ogni monade rispecchia il mondo e
rispecchia anche ogni altra monade. Potremmo supporre che il corpo della monade il cui numero



Prefazione alla prima edizione

è e sia quelle monadi i cui numeri sono potenze di e. Il numero e può essere preso come misura
dell'intelligenza della monade; poiché e è una frazione propria, le sue potenze sono minori di e, e
quindi il corpo di una monade consiste di monadi inferiori. Tale schema è ovviamente solo
illustrativo, ma serve ad ammettere che l'universo di Leibniz è logicamente possibile. Le sue
ragioni per supporlo attuale, tuttavia, poiché dipendono dalla logica soggetto-predicato, non sono
tali da poter essere accettate da un logico moderno. Inoltre, come si argomenta nelle pagine
seguenti, la , presa rigorosamente, come fece Leibniz, è incompatibile
con la .

logica soggetto-predicato
pluralità delle sostanze

Eccetto per i punti menzionati sopra, le mie opinioni sulla ûlosoûa di Leibniz sono ancora quelle
che sostenevo nel 1900. La sua importanza come ûlosofo è diventata più evidente di quanto non
fosse a quella data, grazie alla crescita della logica matematica e alla simultanea scoperta dei suoi
manoscritti su tale argomento e su argomenti afûni. La sua ûlosoûa del mondo empirico è ora
solo una curiosità storica, ma nel regno della logica e dei principi della matematica molti dei suoi
sogni sono stati realizzati, e si sono dimostrati inûne più che fantastiche immaginazioni, come
sembravano a tutti i suoi successori ûno al presente.

Settembre 1937

La storia della ûlosoûa è uno studio che si propone due obiettivi alquanto diversi, dei quali il
primo è principalmente storico, mentre il secondo è principalmente ûlosoûco. Da ciò deriva che,
dove cerchiamo storia della ûlosoûa, troviamo piuttosto storia e ûlosoûa. Questioni riguardanti
l'inüuenza dei tempi o di altri ûlosoû, riguardanti lo sviluppo del sistema di un ûlosofo e le cause
che suggerirono le sue idee principali4tutte queste sono veramente storiche: richiedono per la
loro risposta una conoscenza considerevole dell'educazione prevalente, del pubblico a cui era
necessario appellarsi e degli eventi scientiûci e politici del periodo in questione. Ma si può
dubitare ûno a che punto gli argomenti trattati in opere dove questi elementi predominano
possano essere propriamente chiamati ûlosoûci. C'è una tendenza4che il cosiddetto spirito
storico ha grandemente aumentato4a prestare così tanta attenzione alle relazioni tra ûlosoûe
che le ûlosoûe stesse sono trascurate. Filosoûe successive possono essere confrontate, come
confrontiamo forme successive di un motivo o disegno, con poca o nessuna considerazione per il
loro signiûcato: un'inüuenza può essere stabilita da prove documentarie, o dall'identità di frase,
senza alcuna comprensione dei sistemi le cui relazioni causali sono in discussione. Ma rimane
sempre un atteggiamento puramente ûlosoûco verso i ûlosoû precedenti4un atteggiamento in
cui, senza riguardo a date o inüuenze, cerchiamo semplicemente di scoprire quali sono i grandi
tipi di ûlosoûe possibili, e ci guidiamo nella ricerca investigando i sistemi sostenuti dai grandi
ûlosoû del passato. C'è ancora, in questa indagine4che è, dopo tutto, forse la più importante delle
questioni storiche4il problema riguardante le effettive opinioni del ûlosofo che deve essere
investigato. Ma queste opinioni sono ora esaminate in uno spirito diverso. Quando indaghiamo
sulle opinioni di un ûlosofo veramente eminente, è probabile che queste opinioni formino, nel
complesso, un sistema strettamente connesso, e che, imparando a comprenderle, acquisiremo noi



stessi conoscenza di importanti verità ûlosoûche. E poiché le ûlosoûe del passato appartengono a
uno o a un altro di pochi grandi tipi4tipi che ai nostri giorni ricorrono perpetuamente4
possiamo imparare, esaminando il più grande rappresentante di qualsiasi tipo, quali siano i
fondamenti di tale ûlosoûa. Possiamo persino imparare, osservando le contraddizioni e le
incoerenze dalle quali nessun sistema ûnora proposto è libero, quali siano le obiezioni
fondamentali al tipo in questione, e come queste obiezioni possano essere evitate. Ma in tali
indagini il ûlosofo non è più spiegato psicologicamente: è esaminato come il sostenitore di ciò che
ritiene essere un corpo di verità ûlosoûca. Con quale processo di sviluppo egli giunse a questa
opinione, sebbene di per sé una questione importante e interessante, è logicamente irrilevante
per l'indagine su quanto l'opinione stessa sia corretta; e tra le sue opinioni, quando queste sono
state accertate, diventa desiderabile potare quelle che sembrano incoerenti con le sue dottrine
principali, prima che quelle dottrine stesse siano sottoposte a un esame critico. Verità e falsità
ûlosoûche, in breve, piuttosto che fatti storici, sono ciò che principalmente richiede la nostra
attenzione in questa indagine.

È questo ultimo compito, e non quello più strettamente storico, che mi sono sforzato di svolgere
nei confronti di Leibniz. Il compito storico è stato svolto ammirevolmente da altri, in particolare
dal , in opere a cui non ho nulla da aggiungere; ma il compito più ûlosoûco sembra
essere ancora incompiuto. L'eccellente resoconto di  su 

, da cui ho imparato più che da qualsiasi altro commento, fu scritto ignorando le
lettere a  e molto altro materiale importante pubblicato dopo la data dell'edizione di

 di Erdmann. E da allora, la visione tradizionale del sistema del nostro ûlosofo
sembra essere stata così profondamente radicata nelle menti dei commentatori che l'importanza
di nuovi manoscritti non è stata, credo, debitamente riconosciuta. , è vero, ha scritto un
libro il cui obiettivo è simile a quello del presente lavoro, e ha enfatizzato4giustamente a mio
avviso4il pericolo di ottenere le nostre opinioni su Leibniz dalla . Ma si può dubitare
che Dillmann abbia avuto successo nel comprendere il signiûcato di Leibniz tanto quanto nel
padroneggiare il testo dei suoi scritti.

Professor Stein
Erdmann Leibnitz nella sua storia più

ampia (1842)
Arnauld

Leibnitz (1840)

Dillmann

Monadologia

Alcune osservazioni personali possono spiegare perché ritengo che un libro su Leibniz non sia del
tutto ingiustiûcato. Nel  tenni 

 al . Preparando queste lezioni, dopo aver letto la maggior
parte dei commentatori standard e i trattati più signiûcativi di Leibniz, mi trovavo ancora
completamente al buio riguardo ai fondamenti che lo avevano portato a molte delle sue opinioni.
Perché pensava che ; come si convinse dell'

; cosa intendesse con 4queste e molte altre
domande sembravano richiedere una risposta, ma non ne trovavo alcuna. Sentivo4come molti
altri hanno sentito4che  fosse una sorta di ûaba fantastica, coerente forse, ma del
tutto arbitraria. A questo punto lessi il  e le .
Improvvisamente un ûume di luce si riversò su tutti i recessi più intimi dell'ediûcio ûlosoûco di
Leibniz. Vidi come erano state poste le sue fondamenta e come la sovrastruttura ne fosse sorta.
Apparve che questo sistema apparentemente fantastico poteva essere dedotto da poche premesse
semplici, che, se non per le conclusioni che Leibniz ne aveva tratto, molti, se non la maggior

trimestre primaverile del 1899 un ciclo di lezioni sulla Filosoûa di
Leibniz Trinity College di Cambridge

le monadi non possano interagire Identità degli
Indiscernibili la legge della Ragione Sufûciente

la Monadologia
Discours de Métaphysique lettere ad Arnauld



Abbreviazioni

parte, dei ûlosoû sarebbero stati disposti ad ammettere. Non sembrò irragionevole sperare che i
passaggi che mi erano sembrati illuminanti lo sarebbero stati anche per altri. Ho quindi, in ciò
che segue, iniziato con le dottrine contenute in questi passaggi e mi sono sforzato per quanto
possibile di presentare  come una deduzione rigorosa da un piccolo numero
di premesse. La monade appare così non all'inizio dell'esposizione, ma dopo 

. E si deve, penso, riconoscere che, se questa ricostruzione è corretta,
il valore di Leibniz come ûlosofo è molto maggiore di quanto emergerebbe dalle esposizioni
consuete.

la teoria delle monadi
una lunga catena

preliminare di ragionamenti

Ho aggiunto un' , in cui mi sono proposto di includere almeno
un'affermazione deûnitiva, ovunque se ne potesse trovare una, su ogni punto della ûlosoûa di
Leibniz. Sui punti controversi, o su quelli in cui è incoerente, ho generalmente fornito diverse
citazioni. Ho indicato la data di un passaggio ogni volta che non è posteriore al 1686, o sembra
importante per qualche altro motivo. I passaggi citati nel testo sono generalmente riportati nel
paragrafo corrispondente dell'Appendice, tranne quando sono già stati riferiti e citati in un
paragrafo precedente; ma i passaggi citati nel testo generalmente non sono ripetuti
nell'Appendice. Per comodità di consultazione, ho creato un indice dell'Appendice, in modo che
qualsiasi passaggio in essa contenuto possa essere trovato immediatamente tramite il
riferimento. Ho tradotto tutti i passaggi citati e non ho dato per scontata alcuna conoscenza di
una lingua straniera. Ho anche cercato di non presupporre alcuna conoscenza precedente di
Leibniz oltre a quanto si può ottenere dalle eccellenti traduzioni di . Nel citare passaggi
da lui tradotti, ho generalmente seguito la sua traduzione; ma ho solitamente trovato necessario
correggere le traduzioni di  e . Citando dagli scritti contro , ho
seguito la traduzione di Clarke quando non è gravemente inaccurata.

Appendice di estratti classiûcati

Mr. Latta

Mr. Duncan Mr. Langley Clarke

Devo ringraziare , del , per aver letto le bozze e per i
molti preziosi suggerimenti, così come per il serio lavoro di revisione di tutte le traduzioni dal
latino, sia nel testo che nell'appendice. Devo anche ringraziare  per aver
letto una parte del lavoro in manoscritto e per diverse importanti critiche.

Mr. G. E. Moore Trinity College di Cambridge

il Professor James Ward

Settembre 1900.

G. Die philosophischen Schriften von G. W. Leibniz, herausgegeben von C. J. Gerhardt.
Berlin, 1875390.

G. M. Leibnizens mathematische Schriften, herausgegeben von C. J. Gerhardt, Halle, 18503
63.

F. de C. Réfutation inédite de Spinoza par Leibniz, précédée d’un mémoire par A. Foucher de
Careil. Paris, 1854.

D. The Philosophical Works of Leibnitz, with notes by George Martin Duncan. New
Haven, 1890.



Indice

Premesse di Leibniz

Proposizioni Necessarie e Legge di Non Contraddizione

Proposizioni Contingenti e Legge della Ragione Sufûciente

L. Leibniz: The Monadology and other philosophical writings, translated, with
introduction and notes, by Robert Latta. Oxford, 1898.

N. E. New Essays concerning human understanding by Gottfried Wilhelm Leibnitz, together
with an Appendix consisting of some of his shorter pieces, translated by Alfred Gideon
Langley. New York and London, 1896.

Capitolo I.

1. Perché Leibniz non scrisse mai un magnum opus

2. Funzioni del commentatore su Leibniz
3. Due tipi di incoerenza nella sua ûlosoûa
4. Le sue premesse
5. Struttura del presente lavoro
6. Inüuenze che formarono le opinioni di Leibniz

Capitolo II.

7. La ûlosoûa di Leibniz inizia con un'analisi delle proposizioni
8. Schema dell'argomentazione logica di Leibniz

9. Questioni sollevate da questa argomentazione
10. Tutte le proposizioni sono riducibili alla forma soggetto-predicato?
11. Proposizioni analitiche e sintetiche
12. Necessità e contingenza

Capitolo III.

13. L'ambito dei giudizi contingenti in Leibniz
14. Signiûcato del principio di ragione sufûciente
15. La sua relazione con la legge di non contraddizione



Il Concetto di Sostanza

L'Identità degli Indiscernibili e la Legge di Continuità. Possibilità e
Compossibilità

Perché Leibniz Credette in un Mondo Esterno?

La Filosoûa della Materia

Capitolo IV.

16. Visioni cartesiane e spinoziane sulla sostanza
17. Il signiûcato di sostanza in Leibniz
18. Il signiûcato di attività
19. Connessione tra attività e ragione sufûciente
20. Gli stati di una sostanza formano una serie causale

21. In cosa differisce una sostanza dalla somma dei suoi predicati?
22. Relazione del tempo con la nozione di sostanza in Leibniz

Capitolo V.

23. Signiûcato dell'Identità degli Indiscernibili
24. Il principio necessario, ma non premessa della ûlosoûa di Leibniz
25. La prova di Leibniz del principio è valida?
26. Ogni sostanza ha inûniti predicati. Connessione con la contingenza e l'identità degli

indiscernibili

27. La Legge di Continuità: tre forme di continuità sostenute da Leibniz
28. Fondamenti della Legge di Continuità
29. Possibilità e compossibilità
30. Proprietà comuni a tutti i mondi possibili
31. I tre tipi di necessità

Capitolo VI.

32. Leibniz accettò la materia come dato
33. L'esistenza del mondo esterno ha solo "certezza morale"

Capitolo VII.



La Filosoûa della Materia (Continua)

Il Labirinto del Continuo

(a) Come Risultato dei Principi della Dinamica

34. L'afûdabilità generale della percezione è una premessa della ûlosoûa di Leibniz
35. Vari signiûcati di materia e corpo

36. Relazione tra Dinamica Leibniziana e Cartesiana
37. L'essenza della materia non è l'estensione
38. Signiûcato di materia prima nella Dinamica di Leibniz
39. Materia secunda
40. Il concetto di forza e la legge d'inerzia

41. Forza e moto assoluto
42. Fondamenti metaûsici per assumere la forza
43. Argomento dinamico per la pluralità delle serie causali
44. Tre tipi di teoria dinamica confusi da Leibniz
45. Le sue ragioni contro gli atomi estesi

46. Contro il vuoto
47. E contro l'azione a distanza
48. La forza come conferitrice d'individualità
49. Forza primitiva e derivata
50. Antinomia della causalità dinamica

Capitolo VIII

(b) Per spiegare continuità ed estensione

51. Devono esistere sostanze semplici, poiché vi sono composti

52. L'estensione, distinta dallo spazio, è il punto di partenza di Leibniz
53. L'estensione signiûca ripetizione
54. Quindi l'essenza di una sostanza non può essere l'estensione, poiché una sostanza

deve essere una vera unità
55. I tre tipi di punto. Sostanze non materiali

56. Il moto è fenomenico, sebbene la forza sia reale

Capitolo IX.



La Teoria dello Spazio e del Tempo e la sua Relazione con il Monadismo

La Natura delle Monadi in Generale

57. Difûcoltà riguardo ai punti
58. Affermazione dell'inûnito attuale e negazione del numero inûnito
59. La continuità in un senso negata da Leibniz

60. In numero, spazio e tempo, il tutto precede la parte
61. Spazio e tempo, per Leibniz, puramente relazionali
62. Sintesi dell'argomentazione dal continuo alle monadi
63. Poiché gli aggregati sono fenomenici, non esiste realmente un numero di monadi
64. Difûcoltà di questa visione

Capitolo X.

65. Ragioni per cui una ûlosoûa della sostanza deve negare la realtà dello spazio
66. Argomentazioni di Leibniz contro la realtà dello spazio

67. La teoria della posizione in Leibniz
68. La relazione delle monadi con lo spazio: una difûcoltà fondamentale del monadismo
69. Le prime opinioni di Leibniz su questo argomento
70. Le sue opinioni intermedie
71. Le sue opinioni successive

72. Tempo e cambiamento
73. I monadismi adottano una visione asimmetrica delle relazioni di spazio e tempo con le

cose
74. Leibniz sostenne confusamente una controparte oggettiva di spazio e tempo

Capitolo XI.

75. Percezione
76. Appetizione
77. La percezione non è dovuta all'azione del percepito sul percipiente

78. La critica di Lotze a questa visione
79. L'armonia prestabilita

Capitolo XII.



Anima e Corpo

Percezione Confusa e Inconscia

La Teoria della Conoscenza di Leibniz

80. Le relazioni tra monadi saranno d'ora in poi considerate
81. Visioni cartesiane e spinoziane delle relazioni tra Anima e Corpo
82. Schema della visione di Leibniz

83. Le tre classi di monadi
84. Attività e passività
85. Perfezione e chiarezza della percezione
86. Materia prima come elemento in ogni monade
87. Materia prima fonte di ûnitezza, pluralità e materia

88. E dell'interconnessione delle monadi
89. Due teorie su anima e corpo in Leibniz
90. Prima teoria
91. Seconda teoria
92. Il vinculum substantiale

93. La seconda teoria da respingere
94. Preformazione

Capitolo XIII.

95. Due tipi di differenze tra monadi
96. Stati mentali inconsci
97. Percezioni confuse e minute

Capitolo XIV.

98. Cosa signiûca teoria della conoscenza
99. Idee e verità innate
100. I Nuovi Saggi incoerenti con la metaûsica di Leibniz
101. Difûcoltà riguardo alle idee innate

102. Distinzione tra senso e intelletto
103. La qualità delle idee



Le prove dell'esistenza di Dio

L'Etica di Leibniz

104. Deûnizione
105. La Characteristica Universalis

Capitolo XV.

106. Quattro prove ammesse da Leibniz
107. L'argomento ontologico
108. Prova che l'idea di Dio è possibile

109. L'argomento cosmologico
110. Obiezioni a questo argomento
111. L'argomento dalle verità eterne
112. La sua debolezza
113. Relazione tra conoscenza e verità

114. Argomento dell'armonia prestabilita
115. Obiezioni a questo argomento
116. Inconsistenze derivanti dalla fede in Dio di Leibniz
117. La bontà di Dio

Capitolo XVI.

118. Libertà e determinismo
119. Psicologia della volontà e del piacere
120. Peccato

121. Signiûcato di bene e male: tre tipi di ciascuno
122. Il male metaûsico fonte degli altri due tipi
123. Connessione con la dottrina dei giudizi analitici
124. I regni della natura e della grazia



C a p i t o l o  I

Premesse di Leibniz
Perché Leibniz non scrisse mai un magnum opus

La ûlosoûa di Leibniz, sebbene mai presentata al mondo come un insieme sistematico, dimostra
tuttavia, a un esame attento, di essere un sistema insolitamente completo e coerente. Poiché il
metodo per studiare le sue opinioni deve dipendere in larga misura dal suo modo di presentarle,
sembra essenziale dire qualcosa, per quanto breve, sul , e sui
modi di valutare quanto un dato lavoro rappresenti le sue vere opinioni.

suo carattere e le sue circostanze

Le ragioni per cui Leibniz non incarnò il suo sistema in un'opera grandiosa non vanno ricercate
nella natura di quel sistema. Al contrario, si sarebbe prestato molto meglio della ûlosoûa di

 alla  a partire da deûnizioni e . La spiegazione del suo
modo di scrivere va cercata nel carattere e nelle circostanze dell'uomo, non nelle sue teorie. Per
tutto ciò che scriveva sembra aver avuto bisogno di uno stimolo immediato, un incentivo vicino e
pressante. Per compiacere un principe, confutare un ûlosofo rivale o sfuggire alle censure di un
teologo, avrebbe fatto qualsiasi fatica. A tali motivi dobbiamo la , i 

, i  e le . Ma per il solo scopo espositivo sembra aver
avuto poco interesse. Poche delle sue opere sono prive di riferimenti a qualche persona speciûca,
e quasi tutte sono più preoccupate di persuadere i lettori che di fornire gli argomenti più validi.
Questo desiderio di persuasività deve essere sempre tenuto presente nella lettura delle opere di
Leibniz, poiché lo portò a dare rilievo ad argomenti popolari e pittoreschi a scapito delle ragioni
più solide che . Per questo motivo troviamo spesso la migliore
esposizione del suo pensiero su qualche punto in  scoperti tra  e
pubblicati per la prima volta da studiosi moderni, come  o . In questi scritti
troviamo, di regola, molta meno retorica e molta più logica che nei suoi , che
danno una concezione molto inadeguata della sua profondità e acutezza ûlosoûca.

Spinoza deduzione geometrica assiomi

Théodicée Princìpi della natura
e della grazia ¿ 1 À Nuovi saggi Lettere ad Arnauld

seppellì in scritti più oscuri
brevi scritti i suoi manoscritti

Erdmann Gerhardt
manifesti pubblici

 ¿ 1 À Accogliendo l'opinione di Gerhardt che quest'opera, e non la Monadologia, fu scritta per il Principe Eugenio (G. VI. 483).

Un'altra causa che contribuì alla dissipazione delle sue immense energie fu la necessità di
soddisfare i suoi principeschi datori di lavoro. In giovane età, 

 e deliberatamente . Sebbene questa
scelta, portando ai  e facendolo conoscere 

, abbia avuto certamente un risultato utilissimo, portò alla ûne a
un'indebita deferenza per i principi e a un deplorevole spreco di tempo nel tentativo di
compiacerli. Sembra essersi ritenuto ampiamente compensato delle faticose ricerche sulla
genealogia dell'illustre  dalle opportunità che tali ricerche offrivano per la
frequentazione dei grandi. Ma le fatiche e le compensazioni assorbirono entrambe tempo,
privandolo del tempo libero che avrebbe potuto essere dedicato alla composizione di un 

riûutò una cattedra all'Università di
Altdorf ¿ 2 À preferì una carriera cortigiana a una accademica

suoi viaggi in Francia e Inghilterra i grandi uomini e le
grandi idee della sua epoca

Casato di Hannover

magnum



Funzioni del commentatore su Leibniz

Due tipi di incoerenza nella sua ûlosoûa

. Così ambizione, versatilità e desiderio di inüuenzare uomini e donne particolari si
combinarono per impedire a Leibniz di rendere giustizia a se stesso in 

.

opus
un'esposizione coerente

del suo sistema

 ¿2 À Guhrauer, Leibnitz: Eine Biographie, Vol. I p. 44.

A causa di questa negligenza, le funzioni del commentatore diventano subito più ardue e più
importanti che nel caso della maggior parte dei ûlosoû. Ciò che è innanzitutto richiesto a un
commentatore è tentare una ricostruzione del sistema che Leibniz avrebbe dovuto scrivere:
scoprire qual è l'inizio e qual è la ûne delle sue catene di ragionamento, mostrare le
interconnessioni delle sue varie opinioni e completare dai suoi altri scritti i nudi proûli di opere
come  o il . Questo tentativo inevitabile ma alquanto
ambizioso costituisce una parte, forse la principale, del mio scopo nel presente lavoro. Realizzarlo
soddisfacentemente sarebbe quasi impossibile, e la sua necessità è la mia unica scusa per il
tentativo. Poiché desidero presentare un insieme coerente, mi sono limitato, per quanto possibile,
alle , cioè, che egli sostenne, con lievi modiûche, da

 ûno alla sua morte nel . Le sue opinioni precedenti e l'inüuenza di altri ûlosoû
sono state considerate solo nella misura in cui sembravano essenziali per la comprensione del suo
sistema ûnale.

la Monadologia Discorso di metaûsica

opinioni mature di Leibniz, alle opinioni
gennaio 1686 1716

Ma, oltre allo scopo puramente storico, il presente lavoro mira anche, se possibile, a gettare luce
sulla verità o falsità delle opinioni di Leibniz. Esposte le opinioni effettivamente sostenute,
difûcilmente possiamo evitare di considerare quanto siano reciprocamente coerenti, e dunque -
poiché  appare principalmente sotto forma di incoerenza - quanto fossero vere le
opinioni sostenute. Infatti, dove c'è incoerenza, una mera esposizione deve indicarla, poiché, in
generale, possono trovarsi nell'autore passaggi che sostengono ciascuna di due opinioni opposte.
Così, a meno che l'incoerenza non venga segnalata, qualsiasi interpretazione del signiûcato del
ûlosofo potrebbe essere confutata con le sue stesse parole. , pertanto, sono
quasi inseparabili, e ciascuna, credo, soffre molto del tentativo di separazione.

l'errore ûlosoûco

Esposizione e critica

Sosterrò che la ûlosoûa di Leibniz contiene . Uno di questi tipi è
facilmente rimovibile, mentre l'altro è essenziale per qualsiasi ûlosoûa che assomigli a quella
della . Il primo tipo nasce esclusivamente dalla 

4come  e
. Dove si trovano tali inconsistenze, noi, che non

dipendiamo dal favore dei principi, possiamo semplicemente trarre le conseguenze che Leibniz
evitò. E quando avremo fatto ciò, scopriremo che la ûlosoûa di Leibniz deriva quasi interamente
da un piccolo numero di premesse. La prova che il suo sistema segue correttamente e
necessariamente da queste premesse è l'evidenza dell'eccellenza ûlosoûca di Leibniz e del

inconsistenze di due tipi

Monadologia paura di ammettere conseguenze
scioccanti per le opinioni prevalenti al tempo di Leibniz il mantenimento del peccato
l'argomento ontologico per l'esistenza di Dio



Le sue premesse

I. 

II. 

III. 

IV. 

V. 

Struttura del presente lavoro

contributo permanente che diede alla ûlosoûa. Ma è nel corso di questa deduzione che
diventiamo consapevoli della . Le premesse stesse,
sebbene a prima vista compatibili, si riveleranno, nel corso dell'argomentazione, portare a
risultati contraddittori. Siamo quindi costretti a ritenere che una o più premesse siano false.
Cercherò di dimostrarlo dalle stesse parole di Leibniz e di fornire motivi per decidere, almeno in
parte, quali delle sue premesse siano errate. In questo modo possiamo sperare, esaminando un
sistema così attento e approfondito come il suo, di stabilire conclusioni ûlosoûche indipendenti
che, senza la sua abilità nel trarre deduzioni, sarebbero state molto difûcili da scoprire.

seconda e più grande classe di inconsistenze

Le principali premesse della ûlosoûa di Leibniz mi sembrano essere cinque. Alcune di queste
furono da lui esplicitamente stabilite, mentre altre erano così fondamentali che egli ne era appena
consapevole. Enumererò ora queste premesse e cercherò di mostrare, nei capitoli successivi, come
il resto del pensiero di Leibniz ne derivi. Le premesse in questione sono le seguenti:

Ogni proposizione ha un soggetto e un predicato.

Un soggetto può avere predicati che sono qualità esistenti in vari momenti. (Un tale soggetto
è chiamato sostanza.)

Le proposizioni vere che non asseriscono esistenza in tempi particolari sono necessarie e
analitiche, ma quelle che asseriscono esistenza in tempi particolari sono contingenti e
sintetiche. Queste ultime dipendono da cause ûnali.

L'Io è una sostanza.

La percezione fornisce conoscenza di un mondo esterno, cioè di enti esistenti oltre a me
stesso e ai miei stati.

L'obiezione fondamentale alla ûlosoûa di Leibniz risulterà essere 
; e in questa inconsistenza troveremo un'obiezione generale al

monadismo.

l'inconsistenza della prima
premessa con la quarta e la quinta

Lo svolgimento del presente lavoro sarà il seguente:  discuteranno le conseguenze
delle prime quattro premesse sopra menzionate e mostreranno come portino all'intero, o quasi,
delle proposizioni necessarie del sistema.  riguarderanno la prova e la
descrizione del , per quanto indipendente da cause ûnali e dall'idea del
bene. I rimanenti capitoli prenderanno in considerazione questi aspetti e discuteranno 

,  e . In questi ultimi capitoli scopriremo che Leibniz non mostra più
grande originalità, ma tende, con lievi alterazioni di fraseologia, ad adottare (senza
riconoscimento) le opinioni del vituperato . Troveremo anche molte più inconsistenze
minori rispetto alla parte precedente del sistema, dovute principalmente al desiderio di evitare le

I capitoli II.4V.

I capitoli VI.4XI.
monadismo di Leibniz

Anima e
Corpo la dottrina di Dio l'Etica

Spinoza



Inüuenze che formarono le opinioni di Leibniz

empietà del  e le empietà ancora maggiori a cui la logica di Leibniz avrebbe dovuto
condurlo. Pertanto, sebbene gli argomenti trattati negli ultimi cinque capitoli occupino gran parte
degli scritti di Leibniz, sono meno interessanti e saranno trattati più brevemente delle parti
precedenti e più originali del suo ragionamento. A ciò si aggiunge la ragione che gli argomenti
sono meno fondamentali e meno difûcili di quelli dei capitoli precedenti.

Giudeo Ateo

Le inüuenze che contribuirono a formare la ûlosoûa di Leibniz non sono direttamente rilevanti
per lo scopo del presente lavoro e sono state, inoltre, trattate molto meglio dai commentatori
rispetto all'effettiva esposizione del suo sistema ûnale. Tuttavia, alcune parole su questo
argomento potrebbero non essere fuori luogo. Quattro scuole ûlosoûche successive sembrano
aver contribuito alla sua formazione; in tutte trovò qualcosa di buono e da ciascuna, senza essere
mai un mero discepolo, derivò parte delle sue vedute. In questa misura, fu un ; ma differì
dal solito tipo di eclettico per la sua capacità di trasmettere ciò che prese in prestito e di formare,
alla ûne, un insieme singolarmente armonioso. Le quattro inüuenze successive furono: 

, ,  e . A queste dovremmo aggiungere
uno studio accurato, in un periodo critico, di alcuni dei .

¿ 3 À

eclettico

la
Scolastica il Materialismo il Cartesianesimo lo Spinozismo

Dialoghi di Platone

 ¿3 À Cfr. in particolare Guhrauer, Leibnitz: Eine Biographie, Breslavia, 1846; Stein, Leibniz und Spinoza, Berlino, 1890; Selver,
Entwicklungsgang der Leibnizschen Monadenlehre, Lipsia, 1885; Tönnies, Leibniz und Hobbes, Phil. Monatshefte, Vol. xxiii.;
Trendelenburg, Historische Beiträge, Vol. ii., Berlino, 1855.

Leibniz fu educato nella , allora ancora intatta nella maggior parte delle
. Acquisì una conoscenza competente degli scolastici e dell'

scolastico , ûn da ragazzo; e nella sua tesi di laurea, , scritta nel 1663,
utilizzava ancora il linguaggio e i metodi della scolastica.

tradizione scolastica
università tedesche Aristotele

¿ 4 À De Principio Individui

 ¿4 À Leibniz sembra, nonostante la grande inüuenza esercitata su di lui da Aristotele, non averlo mai studiato accuratamente
nell'originale. Cfr. Stein, op. cit. p. 163 e segg.

Ma già due anni prima di questo periodo (se si devono credere i suoi successivi ricordi), si era
emancipato da ciò che chiamava le , dedicandosi al  del
tempo.  e  cominciarono ad attirarlo, e continuarono (sembrerebbe) a inüuenzare
notevolmente le sue speculazioni ûno al . A Parigi (con due
brevi visite in Inghilterra) visse , dove entrò in contatto, più intimamente di quanto
avrebbe potuto in Germania, con il  sia in matematica che in ûlosoûa 4 con

, con  il , con , con , e con
, segretario della . Intrattenne corrispondenza con questi uomini, e

tramite Oldenburg alcune lettere (fonte di 150 anni di controversie ) passarono tra lui e .
Fu durante il suo soggiorno a Parigi che inventò il , acquisendo
quell'ampiezza di sapere e quella familiarità con l'intera repubblica delle lettere che in seguito lo
caratterizzarono. Ma fu solo al ritorno da Parigi che conobbe il più grande uomo della
generazione precedente. Trascorse circa un mese del 1676 all'Aja, apparentemente in costante

9scuole triviali: ¿ 5 À materialismo matematico
Gassendi Hobbes

suo importantissimo viaggio a Parigi
dal 1672 al 1676

Cartesianesimo
Malebranche Arnauld teologo giansenista Huygens Robert Boyle
Oldenburg Royal Society

¿ 6 À Newton
Calcolo Inûnitesimale



rapporto con ; discusse con lui le  e , e ottenne
di vedere parte (almeno) dell'  manoscritta . Quando l'Etica fu pubblicata postuma poco
dopo, Leibniz ne annotò i contenuti, dedicando senza dubbio attenta riüessione alle sue
dimostrazioni. Dei suoi pensieri negli anni seguenti, ûno al 1684 o addirittura al 1686 (poiché i

,  trattano solo un argomento speciûco), rimangono solo
lievi tracce, ed è probabile che, come  negli anni dal 1770 al 1781, fosse troppo incerto per
poter scrivere molto. Lesse certamente , e desiderò certamente confutare Spinoza.
Comunque sia, all'inizio del 1686 aveva formulato la sua nozione di sostanza individuale, e
perfezionato sufûcientemente la sua ûlosoûa da inviare ad Arnauld quella che forse è la migliore
esposizione che mai ne scrisse 4 intendo il  ( ). Con
questo e le lettere ad Arnauld inizia la sua ûlosoûa matura; e non solo l'inizio temporale, ma
anche quello logico è, a mio avviso, da ricercare qui. L'argomento che costituisce l'inizio logico e
fornisce la deûnizione di sostanza si troverà nei quattro capitoli seguenti.

Spinoza leggi del moto la prova dell'esistenza di Dio
Etica ¿ 7 À

Pensieri sulla Conoscenza Verità e Idee
Kant

Platone ¿ 8 À

Discours de Métaphysique G. IV. 427-463

 ¿5 À Guhrauer, Leibnitz, Vol. 1, pp. 25, 26; G. III. 606.
 ¿6 À Queste lettere, secondo gli amici di Newton, avrebbero dato a Leibniz l'opportunità di plagiare il Calcolo 4 accusa ora nota per

essere assolutamente infondata.
 ¿7 À Cfr. Stein, Leibniz und Spinoza, Cap. IV.
 ¿8 À Cfr. Stein, op. cit. p. 119.



C a p i t o l o  I I

Proposizioni Necessarie e Legge di Non
Contraddizione

La ûlosoûa di Leibniz inizia con un'analisi delle proposizioni

Che ogni ûlosoûa solida debba iniziare con un'analisi delle  è una verità forse troppo
evidente per richiedere una prova. Che la ûlosoûa di Leibniz sia iniziata con tale analisi è meno
evidente, ma sembra non meno vero. Il sistema che mantenne poi uniformemente fu completato,
in tutti gli aspetti essenziali, all'inizio del 1686. Nei suoi scritti di quell'anno, quando le basi delle
sue nuove opinioni erano ancora fresche nella sua mente, compare un argomento di grande
importanza, derivato, come egli stesso afferma ( ), dalla natura generale delle proposizioni,
e capace, a suo avviso, di stabilire da solo il resto del suo sistema, ammessa la 

. Questo argomento si trova nelle , nel ,
scritto per Arnauld nel gennaio 1686 ( ) , e in un breve scritto senza data, intitolato

 ( ). Sebbene lo
stesso ragionamento non compaia esplicitamente, per quanto ne so, in altri passaggi, è spesso
suggerito , ed è l'unico in grado di spiegare perché Leibniz sostenesse che 

. Che Leibniz non abbia ripetuto, nelle opere pubblicate, questo puro argomento
logico, si spiega, considerando la sua abitudine invariabile di scegliere le ragioni più adatte a
convincere i lettori, con un passaggio in una delle sue lettere ad Arnauld ( ). «Mi
aspettavo», scrive, «che l'argomento tratto dalla natura generale delle proposizioni facesse qualche
impressione sulla tua mente; ma confesso anche che poche persone sono capaci di apprezzare tali verità
astratte, e che forse nessuno tranne te ne avrebbe percepito così facilmente la forza.» Sappiamo,
tuttavia, che Leibniz espresse spesso l'intenzione di pubblicare la sua corrispondenza con
Arnauld ( ), e deve, di conseguenza, aver considerato questa corrispondenza come
un'espressione adeguata delle sue opinioni ûlosoûche. Non c'è dunque motivo di supporre che,
dopo la data di queste lettere, le sue vedute su punti fondamentali abbiano subito alterazioni serie.

proposizioni

G. II. 73
pluralità delle

sostanze lettere ad Arnauld Discours de Métaphysique
G. IV. 427-463 ¿ 1 À

Specimen Inventorum de Admirandis naturae generalis arcanis G. VII. 309-318

¿ 2 À le sostanze non
interagiscono

G. II. 73, 74

G. II. 10

 ¿ 1 À Cfr. G. II. 11 segg.; anche IV. 409, 410.
 ¿2 À ad es. L. 326; G. IV. 496.

L'argomento in questione, la cui esame occuperà il presente e i tre capitoli seguenti, fornisce
l'intera, o quasi, parte necessaria della ûlosoûa di Leibniz 4 cioè le proposizioni che sono vere in
tutti i mondi possibili. Per ottenere inoltre le proposizioni che descrivono il mondo attuale,
abbiamo bisogno della premessa che la percezione dia conoscenza di un mondo esterno, da cui
seguono lo spazio, la materia e la pluralità delle sostanze. Questa premessa è derivata,
apparentemente, da nient'altro che il senso comune, e con la sua introduzione, nel ,
passeremo a una nuova divisione della ûlosoûa di Leibniz. Ma poiché il signiûcato di  è
logicamente precedente alla discussione sulla pluralità o le percezioni delle sostanze, è chiaro che

Capitolo VI.
sostanza



Schema dell'argomentazione logica di Leibniz

l'argomento attuale, da cui deriva il signiûcato di sostanza, deve prima essere esposto ed
esaminato. Esporrò prima brevemente l'argomento, per poi procedere a illustrarne in dettaglio le
varie parti.

Ogni proposizione è in deûnitiva riducibile a una che attribuisce . In
qualsiasi proposizione di questo tipo, a meno che l'esistenza non sia il predicato in questione, il
predicato è in qualche modo contenuto nel soggetto. Il soggetto è deûnito dai suoi predicati e
sarebbe un soggetto diverso se questi fossero diversi. Così ogni giudizio vero di soggetto e
predicato è  4 cioè il predicato fa parte della nozione del soggetto 4 a meno che non sia
affermata un'esistenza attuale. L'esistenza, sola tra i predicati, non è contenuta nelle nozioni dei
soggetti che esistono. Quindi le proposizioni esistenziali, tranne nel caso dell'esistenza di Dio,
sono , cioè non ci sarebbe contraddizione se i soggetti che effettivamente esistono non
esistessero. Le proposizioni necessarie sono quelle analitiche, e le proposizioni sintetiche sono
sempre contingenti.

un predicato a un soggetto

analitico

sintetiche

Quando molti predicati possono essere attribuiti a uno stesso soggetto, mentre questo soggetto
non può essere reso predicato di alcun altro soggetto, allora il soggetto in questione è chiamato

. Tali soggetti implicano, , un riferimento all'esistenza
e al tempo; sono enti possibili e possiedono predicati che esprimono i loro stati in momenti
diversi. Tali predicati sono detti , e hanno la peculiarità che
nessuno di essi segue analiticamente da altri, come razionale segue da umano. Così, quando un
soggetto è deûnito mediante un certo numero di tali predicati, non c'è contraddizione nel
supporlo privo dei rimanenti. Tuttavia, nel soggetto che possiede questi predicati, essi sono tutti
contenuti, cosicché una conoscenza perfetta del soggetto ci permetterebbe di dedurre tutti i suoi
predicati. Inoltre, esiste una connessione, sebbene non necessaria, tra i vari predicati concreti; le
successioni hanno ragioni, sebbene queste inclinino senza necessitare. L'esigenza di tali ragioni è
il principio di ragion sufûciente. Soggetti la cui nozione implica un riferimento al tempo sono
richiesti dall'idea di persistenza. Così, per affermare che io sono la stessa persona di prima, non è
sufûciente l'esperienza interna, ma occorre una . Questa ragione può solo essere
che io sono lo stesso soggetto, che i miei attributi presenti e passati appartengono tutti a una
stessa sostanza. Quindi attributi esistenti in parti diverse del tempo devono essere concepiti, in
tal caso, come attributi dello stesso soggetto, e devono perciò essere contenuti, in qualche modo,
nella nozione del soggetto. Dunque la nozione di me, che è atemporale, include eternamente tutti
i miei stati e le loro connessioni. Così, dire che tutti i miei stati sono coinvolti nella nozione di me
equivale semplicemente a dire che il predicato è nel soggetto. Ogni predicato, necessario o
contingente, passato, presente o futuro, è compreso nella nozione del soggetto. Da questa
proposizione segue, dice Leibniz, che ogni anima è un mondo a sé; poiché ogni anima, come
soggetto, ha eternamente, come predicati, tutti gli stati che il tempo le porterà; e così questi stati
seguono dalla sua nozione sola, senza alcun bisogno di azione esterna. Il principio secondo cui gli
stati di una sostanza mutano è chiamato la sua attività; e poiché una sostanza è essenzialmente il

sostanza individuale sub ratione possibilitatis

predicati contingenti o concreti

ragione a priori



Questioni sollevate da questa argomentazione

1. 

2. 

3. 

4. 

5. 

6. 

7. 

Tutte le proposizioni sono riducibili alla forma soggetto-predicato?

soggetto di predicati che hanno riferimento al tempo, l'attività è essenziale a ogni sostanza. La
nozione di una sostanza individuale differisce da una mera collezione di nozioni generali per
essere completa, come Leibniz la deûnisce, cioè per essere capace di distinguere interamente il
suo soggetto e coinvolgere circostanze di tempo e luogo. La natura di una sostanza individuale,
egli dice, è di avere una nozione così completa da bastare a comprendere e dedurre tutti i suoi
predicati. Quindi conclude che nessuna due sostanze possono essere perfettamente simili. Da
questo stadio, con l'aiuto della premessa empirica menzionata sopra, segue facilmente 

.
la dottrina

delle monadi

Tale è, in sintesi, l'argomento logico con cui Leibniz ottiene la sua deûnizione di sostanza
individuale.

Nel breve resoconto precedente, non ho tentato di nascondere le lacune e le assunzioni coinvolte.
Dobbiamo ora indagare se le lacune possano essere colmate e le assunzioni giustiûcate. A tal ûne,
le seguenti sembrano essere le questioni più importanti.

Tutte le proposizioni sono riducibili alla ?forma soggetto-predicato

Esistono  e, se sì, sono queste fondamentali e unicamente necessarie?proposizioni analitiche

Qual è il vero principio della ?distinzione di Leibniz tra proposizioni necessarie e contingenti

Qual è il signiûcato del , e in che senso le proposizioni
contingenti dipendono da esso?

principio di ragion sufûciente

Qual è la relazione di questo principio con la ?Legge di Contraddizione

L'attività della sostanza presuppone indebitamente il tempo?

C'è validità nella deduzione di Leibniz dell' ?Identità degli Indiscernibili

È solo attraverso una discussione critica di questi punti che il signiûcato di Leibniz può essere
afferrato; poiché senza idee chiare sulla ûlosoûa, non possiamo sperare di avere idee chiare sulla
ûlosoûa di Leibniz. Quando tutte queste questioni saranno discusse, potremo procedere a
indagare perché Leibniz credesse in una  e perché sostenesse che ognuna
rispecchiasse l'universo. Ma ûnché non siamo chiari sulla sua logica, non possiamo sperare di
comprenderne le applicazioni.

pluralità di sostanze

La questione se tutte le proposizioni siano riducibili alla  è di
fondamentale importanza per tutta la ûlosoûa, specialmente per una ûlosoûa che usa la nozione
di . Poiché questa nozione, come vedremo, deriva dalla nozione logica di soggetto e
predicato. La visione che un soggetto e un predicato si trovino in ogni proposizione è una dottrina

forma soggetto-predicato

sostanza



molto antica e rispettabile; inoltre, non ha affatto perso la sua presa sulla ûlosoûa, dato che la
logica di  consiste quasi interamente nell'affermazione che ogni proposizione
attribuisce , come unico soggetto ultimo . La questione, quindi, se questa
forma sia universale, richiede attenzione, non solo in relazione a Leibniz, ma anche alla ûlosoûa
più moderna. Tuttavia, qui non posso fare altro che indicare i motivi per riûutare la visione
tradizionale.

Mr Bradley
un predicato alla Realtà ¿ 3 À

 ¿3 À Cfr. Logic, Libro I, Cap. II, specialmente pp. 49, 50, 66.

Gli esempi più evidenti di proposizioni non così riducibili sono quelle che impiegano idee
matematiche. Tutte le affermazioni numeriche, come ad es. «Ci sono tre uomini», affermano
essenzialmente una pluralità di soggetti, sebbene possano anche attribuire un predicato a ciascun
soggetto. Tali proposizioni non possono essere considerate una mera somma di proposizioni
soggetto-predicato, poiché il numero risulta solo dall'unità della proposizione e sarebbe assente
se tre proposizioni, che affermano ciascuna la presenza di un uomo, fossero giustapposte. Inoltre,
dobbiamo ammettere, in alcuni casi, relazioni tra soggetti, ad es. relazioni di posizione, di
maggiore e minore, di tutto e parte. Dimostrare che queste sono irriducibili richiederebbe un
lungo argomento, ma può essere illustrato dal seguente passo dello stesso Leibniz (

):
D. pp. 26647;

G. VII. 401

‘  Il rapporto o proporzione tra due linee L e M può essere concepito in tre modi: come
rapporto del maggiore L al minore M; come rapporto del minore M al maggiore L; e inûne,
come qualcosa astratto da entrambi, cioè come rapporto tra L e M, senza considerare quale sia
l'antecedente o il conseguente; quale il soggetto e quale l'oggetto... Nel primo modo di
considerarli, L il maggiore è il soggetto; nel secondo, M il minore è il soggetto di
quell'accidente che i ûlosoû chiamano relazione o rapporto. Ma quale di loro sarà il soggetto nel
terzo modo di considerazione? Non si può dire che entrambi, L e M insieme, siano il soggetto
di tale accidente; poiché se così fosse, avremmo un accidente in due soggetti, con una gamba
in uno e l'altra nell'altro; il che è contrario alla nozione di accidenti. Dobbiamo quindi dire che
questa relazione, in questo terzo modo di considerarla, è davvero fuori dai soggetti; ma non
essendo né una sostanza né un accidente, dev'essere una mera , la cui
considerazione è tuttavia utile.

cosa ideale

Questo passo è di capitale importanza per comprendere la ûlosoûa di Leibniz. Dopo aver
sembrato, per un momento, rendersi conto che la relazione è qualcosa di distinto e indipendente
da soggetto e accidente, egli accantona la scomoda scoperta condannando il terzo signiûcato
come «una mera cosa ideale». Se spinto a spiegare questa « », temo che la dichiarerebbe
un accidente della mente che contempla il rapporto. Dal suo discorso appare chiaramente che non
può ammettere, come ultimamente valida, alcuna forma di giudizio diversa dalla forma soggetto-
predicato, sebbene, nel caso che discute, la necessità di giudizi relazionali sia particolarmente
evidente.

cosa ideale



Non si deve supporre che Leibniz trascurasse le proposizioni relazionali. Al contrario, affrontò
tutti i principali tipi di tali proposizioni e cercò di ridurle alla forma soggetto-predicato. Questo
sforzo, come vedremo, fu una delle fonti principali di molte sue dottrine. Matematico com'era,
non poteva trascurare spazio, tempo e numero. Per quanto riguarda le proposizioni che
affermano numeri, riteneva che gli aggregati fossero meri : sono ciò che chiama «

». La loro unità, essenziale per affermare qualsiasi numero, è, dice, aggiunta solo
dalla percezione, dal fatto stesso di essere percepiti in un unico momento ( ). Tutto ciò che
è vero, dunque, in tali giudizi, sono le singole affermazioni di soggetto e predicato, e l'asserzione
psicologica della percezione simultanea come predicato del percipiente. Inoltre, ci viene detto che
i numeri hanno la natura di relazioni, e quindi sono in qualche modo enti ( ). Ma le
relazioni, sebbene fondate nelle cose, derivano la loro realtà dalla ragione suprema (

); Dio vede non solo le singole monadi e i loro vari stati, ma anche le loro relazioni, e in ciò
consiste la realtà delle relazioni ( ). E per quanto riguarda spazio e tempo, Leibniz cercò
sempre di ridurli ad attributi delle sostanze in essi. La posizione, dice, come la priorità o la

, non è che un modo di una cosa ( ). L'intera dottrina è raccolta nei 
( ). «Le unità sono separate e l'intelletto le riunisce, per quanto disperse possano
essere. Tuttavia, sebbene le relazioni provengano dall'intelletto, non sono infondate o irreali. Poiché
l'intelletto primitivo è l'origine delle cose; e invero la realtà di tutte le cose, eccettuate le sostanze
semplici, consiste solo nel fondamento delle percezioni dei fenomeni nelle sostanze semplici.» Così
relazioni e aggregati hanno solo una verità mentale; la vera proposizione è quella che attribuisce
un predicato a Dio e a tutti gli altri che percepiscono la relazione.

fenomeni entità
semi-mentali

G. II. 517

G. II. 304
N. E. p. 235; G.

v. 210
G. II. 438

posteriorità G. II. 347 Nuovi Saggi
N. E. p. 148; G. v. 132

¿ 4 À

 ¿4 À Cfr. Lotze, Metaphysic, inizio di § 109.

Così Leibniz è costretto, per mantenere la dottrina soggetto-predicato, ad adottare la 
 che le relazioni, sebbene veritiere, siano opera della mente. Applicata a varie relazioni

speciûche 3 come ad esempio quelle di spazio, tempo e numero 3 criticherò forme particolari di
questa dottrina nei loro contesti appropriati. La prospettiva, implicata in questa teoria e che
costituisce gran parte della , per cui le proposizioni
acquisirebbero verità essendo credute,  sarà criticata in connessione con la deduzione
dell'esistenza di Dio dalle verità eterne. Ma applicata alle relazioni, questa visione presenta, nel
caso di Leibniz, un'assurdità particolare: le proposizioni relazionali, che Dio dovrebbe conoscere,
risulterebbero strettamente prive di signiûcato. L'unico motivo per negare la realtà indipendente
delle relazioni è che le proposizioni devono avere un soggetto e un predicato. Se così fosse, una
proposizione senza soggetto e predicato non sarebbe una proposizione e sarebbe priva di
signiûcato. Ma è proprio una simile proposizione che, nel caso dei numeri o delle relazioni tra
monadi, Dio dovrebbe vedere e credere. Dio, quindi, crederebbe nella verità di ciò che è privo di
signiûcato. Se invece la proposizione in cui crede è veramente una proposizione, allora esistono
proposizioni senza soggetto e predicato. Così il tentativo di ridurre le relazioni a predicati del
percipiente soffre di uno dei due difetti: o il percipiente è ingannato nel vedere verità in una forma
di parole priva di signiûcato, o non c'è motivo di ritenere la verità dipendente dalla sua
percezione.

teoria
kantiana

rivoluzione copernicana di Kant
¿ 5 À



Proposizioni analitiche e sintetiche

 ¿5 À Sono consapevole che questa non è un'interpretazione ortodossa della teoria kantiana. Il tipo di ragioni che mi portano a ritenere
corretta questa visione saranno indicate nei Capp.  e , in particolare nel .XIV. XV. § 113.

Una discussione approfondita della questione attuale mostrerebbe, a questo punto, che i giudizi di
soggetto e predicato sono essi stessi relazionali e includono, per di più, due tipi
fondamentalmente diversi di relazione. Questi due tipi sono illustrati dalle proposizioni: «Questo
è rosso» e «il rosso è un colore». Dimostrando che queste due proposizioni esprimono relazioni, si
mostrerebbe che la relazione è più fondamentale dei due tipi particolari coinvolti. Ma una simile
discussione è irta di difûcoltà e ci condurrebbe troppo lontano dalla ûlosoûa di Leibniz.

Nella convinzione che le proposizioni debbano, in ultima analisi, avere un soggetto e un
predicato, Leibniz non differisce né dai suoi predecessori né dai suoi successori. Ogni ûlosoûa che
utilizzi la sostanza o  risulterà, a un esame, dipendere da questa credenza. La
convinzione di Kant in una  fu in gran parte dovuta alla stessa teoria. Non
si può negare, quindi, che la dottrina sia importante. I ûlosoû sono differiti non tanto nella
credenza della sua verità, quanto nella coerenza con cui l'hanno applicata. In quest'ultimo
aspetto, Leibniz merita riconoscimento. Ma la sua assunzione di una  rese
particolarmente difûcile la negazione delle relazioni e lo coinvolse in tutti i paradossi
dell'armonia prestabilita.

l'Assoluto
cosa in sé inconoscibile

pluralità di sostanze

¿ 6 À

 ¿6 À Cfr. Bradley, Appearance and Reality, 1a ed. pp. 29-80.

Passo ora a una questione non meno fondamentale e più difûcile di quella appena discussa.
Questa è la questione 3 come è stata chiamata da  3 dei  e della loro
relazione con la necessità. La posizione di Leibniz su questo punto determinò non solo il suo
distacco dai predecessori, ma anche, per la sua palese insostenibilità, il grande distacco di Kant da
lui. Su questo punto sarà necessario iniziare con una disamina delle opinioni di Leibniz.

Kant giudizi analitici e sintetici

Due questioni devono essere accuratamente distinte in questa connessione. La prima riguarda il
signiûcato e l'ambito dei , la seconda la loro pretesa di esclusiva necessità. Sulla
seconda questione, Leibniz concordò pienamente con i suoi predecessori; sulla prima, con la
scoperta che tutte le leggi causali sono sintetiche, operò un importante cambiamento che preparò
la strada alla scoperta kantiana che .

giudizi analitici

tutte le proposizioni della Matematica sono sintetiche

Nel discutere la prima di queste questioni, userò i termini  e , sebbene non siano
usati da Leibniz in questo senso. Egli usa i termini  e ; ma questo uso
pregiudica, a suo favore, la seconda questione, che costituisce uno dei principali punti di contesa
tra lui e Kant. È quindi inevitabile discostarsi dall'uso di Leibniz, poiché abbiamo bisogno di due
coppie di termini, mentre egli ne richiedeva solo una.

analitico sintetico
necessario contingente

Per quanto riguarda l'ambito dei , Leibniz riteneva che tutte le proposizioni di
,  e  siano di questa natura, mentre tutte le ,

eccetto l'esistenza di Dio, sono . La scoperta che determinò le sue opinioni su questo

giudizi analitici
Logica Aritmetica Geometria proposizioni esistenziali

sintetiche



punto fu che le , e in effetti tutte le leggi causali (sebbene non, come mostrerò nel
prossimo capitolo, la ), sono sintetiche e quindi, nel suo sistema, anche
contingenti ( ).

leggi del moto
legge della Causalità stessa

cfr. G. III. 645

Per quanto riguarda il signiûcato dei , ci aiuterà avere in mente alcuni degli
esempi proposti da Leibniz. Scopriremo che questi esempi soffrono di uno o l'altro di due difetti: o
sono facilmente riconoscibili come non veramente analitici 3 questo è il caso, ad esempio, in

 e  3 oppure sono  e quindi non propriamente proposizioni. Così
Leibniz afferma, in un'occasione ( ), che le verità primitive della ragione sono
identiche perché sembrano solo ripetere la stessa cosa senza fornire alcuna informazione. Ci si
chiede, in questo caso, a cosa possano servire, e la meraviglia aumenta solo con gli esempi che
egli fornisce. Tra questi ci sono «A è A», «Sarò ciò che sarò», «Il rettangolo equilatero è un
rettangolo» o, in forma negativa, «A B non può essere non-A». La maggior parte di questi esempi
non afferma nulla; i restanti difûcilmente possono essere considerati i fondamenti di alcuna
verità importante. Inoltre, quelli che sono veri presuppongono, come mostrerò ora, proposizioni
più fondamentali che sono sintetiche. Per dimostrarlo, dobbiamo esaminare il signiûcato dei
giudizi analitici e delle deûnizioni che presuppongono.

giudizi analitici

Aritmetica Geometria tautologici
N. E. p. 404; G. v. 343

L'idea che tutte le  siano analitiche è essenzialmente connessa alla dottrina del
soggetto e del predicato. Un giudizio analitico è quello in cui il predicato è contenuto nel soggetto.
Si suppone che il soggetto sia deûnito da una serie di predicati, uno o più dei quali vengono
selezionati per la predicazione in un giudizio analitico. Così Leibniz, come abbiamo appena visto,
fornisce come esempio la proposizione: «Il rettangolo equilatero è un rettangolo» (

). Nel caso estremo, il soggetto viene semplicemente riaffermato su se stesso, come nelle
proposizioni: «A è A,» «Sarò ciò che sarò» ( ). Due punti sembrano importanti in questa
dottrina. In primo luogo, la proposizione deve appartenere a ciò che ho distinto sopra come
secondo tipo di proposizione soggetto-predicato, ad es. del tipo «il rosso è un colore,» «l'uomo è
razionale,» non del tipo «questo è rosso,» o «  è umano.» Vale a dire, la proposizione riguarda
la relazione tra genere e specie, non tra specie e individuo. Questa è la ragione per cui ogni
proposizione su individui reali è, secondo Leibniz, contingente. Non intendo discutere qui se la
distinzione di questi due tipi sia alla ûne sostenibile 3 tale questione sarà meglio affrontata
quando tratteremo . Per ora, desidero solo sottolineare, come Leibniz
afferma spesso, che le proposizioni analitiche riguardano necessariamente essenze e specie, non
affermazioni su individui.  Il secondo punto riguardante le proposizioni analitiche è che il
soggetto, tranne in tautologie pure come «A è A,» deve sempre essere complesso. Il soggetto è una
collezione di attributi, e il predicato ne è una parte. Se tuttavia si ritiene che il riferimento agli
individui sia essenziale per la distinzione tra soggetto e predicato, dovremo dire che il soggetto è
un qualsiasi individuo che possiede una certa collezione di predicati. In questo modo, potremmo
tentare di ridurre il secondo tipo al primo. Ma ora la proposizione diventa ipotetica: «Se una cosa è
rossa, è colorata.» Leibniz ammette ciò. Le verità eterne, dice, sono tutte ipotetiche e non
affermano l'esistenza dei loro soggetti ( ). Ma ciò rende evidente che la nostra
riduzione al primo tipo è fallita. La proposizione ipotetica sopra menzionata presuppone
chiaramente la proposizione «il rosso è un colore»; e così Leibniz prosegue dicendo che la verità

verità a priori

N. E. p. 405; G. v.
343

ibid.

Socrate

l'Identità degli Indiscernibili

¿ 7 À

N. E. p. 515; G. v. 428



delle proposizioni ipotetiche risiede nella connessione delle idee ( ). Pertanto
nei giudizi analitici, quando non sono espressi nella forma ipotetica derivata, il soggetto è un'idea
complessa, ad es. una collezione di attributi, mentre il predicato ne è una parte.

N. E. p. 516; G. v. 429

 ¿7 À Foucher de Careil, Réfutation inédite de Spinoza par Leibniz, Parigi, 1854, p. 24 (D. 175); G. v. 268 (N. E. 309); G. II. 49. In quest'ultimo
passaggio, è particolarmente istruttivo osservare le correzioni di Leibniz, come indicato nelle note di Gerhardt.

La collezione, tuttavia 3 e questo è il punto debole della dottrina dei giudizi analitici 3 non deve
essere una raccolta casuale, ma una collezione di predicati compatibili o predicabili
congiuntamente (dove la predicabilità qui è del primo tipo). Ora, questa compatibilità, poiché è
presupposta dal giudizio analitico, non può essere a sua volta analitica. Questo ci conduce alla

, in cui scopriremo che Leibniz, come tutti coloro che hanno ritenuto
fondamentali le proposizioni analitiche, è stato colpevole di molta confusione.
dottrina della deûnizione

La deûnizione, come è evidente, è possibile solo rispetto a idee complesse. Consiste, in generale,
nell'analisi di idee complesse nei loro costituenti semplici. Poiché un'idea può essere deûnita solo
mediante un'altra, incorreremmo in un circolo vizioso se non ammettessimo alcune idee
indeûnibili. Questa verità ovvia è pienamente riconosciuta da Leibniz, e la ricerca delle idee
semplici, che costituiscono i presupposti di ogni deûnizione, forma la parte principale dei suoi
studi per la . Così Leibniz afferma ( ): «Quando una
verità è necessaria, la sua ragione può essere trovata mediante analisi, scomponendola in idee e verità
più semplici, ûnché non si giunge a quelle che sono primarie... In breve, ci sono idee semplici, di cui non si
può dare alcuna deûnizione; ci sono anche  e postulati, in una parola, , che non
possono essere dimostrati e anzi non hanno bisogno di prova; e questi sono proposizioni identiche, il cui
opposto implica una contraddizione esplicita» ( ). La stessa visione è
espressa ogni volta che Leibniz tratta questa questione. Ciò che intendo mostrare è che la 

, consistente nell'analisi in idee semplici indeûnibili, è incoerente con
la dottrina secondo cui i « » sono identici o analitici; e che la prima è corretta,
mentre la seconda è erronea.

Caratteristica Universale Monadologia, §§ 33, 35

assiomi principi primari

L. 236-7; D. 223; G. vi. 612
teoria

della deûnizione di Leibniz
principi primari

Leibniz spesso sostiene che gli oggetti delle deûnizioni devono essere mostrati come possibili. È
così che distingue quelle che chiama deûnizioni reali da quelle che sono solo nominali (ad es. 

). E così afferma che l'  è analitica, perché il numero 3, ad esempio, è deûnito
come 2 + 1, ma confessa che 3, così deûnito, deve essere visto come possibile (

). In un passaggio ( ), ammette persino che le idee in generale implicano un giudizio,
cioè il giudizio che sono possibili. Questa ammissione, si potrebbe supporre, sarebbe incoerente
con la ; tuttavia, è resa coerente dalla 

. Un'idea possibile, per lui, è quella che non è autocontraddittoria. Ma se questo fosse tutto
ciò che si intende, qualsiasi collezione di idee semplici sarebbe compatibile, e quindi ogni idea
complessa sarebbe possibile. In una prima dimostrazione dell'esistenza di Dio ( ),
presentata da Leibniz a  all'Aia, questo argomento è effettivamente usato per mostrare
che Dio è possibile.  Qui egli deûnisce Dio come il soggetto che possiede tutti i predicati positivi.
Prende due predicati semplici, A e B, e mostra, cosa sufûcientemente evidente, che non possono
essere reciprocamente contraddittori. Quindi conclude che Dio, così deûnito, è possibile. Ma

D. p.
30; G. iv. 424 Aritmetica

N. E. p. 410; G. v.
347 G. 1. p. 385

dottrina dei giudizi analitici deûnizione di possibilità di
Leibniz

G. vii. 261
Spinoza

¿ 8 À



poiché tutte le idee, se analizzate correttamente, devono, per Leibniz, essere in deûnitiva
predicati o collezioni di predicati, ne segue che tutte le idee saranno possibili. E infatti, come lo
stesso Leibniz sostiene in questa dimostrazione, qualsiasi relazione tra idee semplici è
necessariamente sintetica. Poiché la relazione analitica, come abbiamo visto, può sussistere solo
tra idee di cui almeno una è complessa. Quindi, se non ci fossero relazioni sintetiche di
compatibilità e incompatibilità, tutte le idee complesse sarebbero ugualmente possibili. Così nella
deûnizione è sempre coinvolta la proposizione sintetica che i costituenti semplici sono
compatibili. Se così non fosse, i costituenti sono incompatibili 3 ad es. buono e cattivo, o due
diverse grandezze dello stesso tipo 3 e anche questa è una relazione sintetica, e fonte di
proposizioni negative. ¿ 9 À

 ¿8 À Scopriremo, quando tratteremo le prove dell'esistenza di Dio, che questo scritto, nonostante la sua data precoce (1676), non
contiene opinioni che Leibniz non abbia sostenuto nella sua maturità.

 ¿9 À Leibniz sembra aver talvolta compreso la difûcoltà insita nella compatibilità di tutti i predicati singoli. Così afferma: 9Agli uomini è
ancora ignota la ragione dell'incompossibilità di cose diverse, o come mai diverse essenze possano opporsi l'una all'altra, dato che tutti i
termini puramente positivi sembrano essere compatibili: inter se (G. VII. 195; citato da Caird, Critical Philosophy of Kant, 1. pp. 93-4). (La
data è anteriore al 1686.)

Questa conclusione può essere rafforzata esaminando un'idea autocontraddittoria, come un
quadrato rotondo. Afûnché un'idea sia autocontraddittoria, è evidentemente necessario che
coinvolga due giudizi mutualmente contraddittori, cioè la verità e falsità di qualche giudizio.
Poiché la  si applica non alle idee, ma ai giudizi: afferma che ogni
proposizione è vera o falsa ( ). Quindi una mera idea, in quanto tale, non può
essere autocontraddittoria. Solo un'idea complessa che coinvolga almeno due proposizioni può
esserlo. Così l'idea «quadrato rotondo» implica la proposizione «rotondo e quadrato sono
compatibili», e ciò implica la compatibilità tra l'avere angoli e il non averne. Ma la contraddizione
è possibile solo perché rotondo e quadrato sono entrambi complessi, e rotondo e quadrato
coinvolgono proposizioni sintetiche che affermano la compatibilità dei loro costituenti, mentre
rotondo implica l'incompatibilità dei suoi costituenti con il possesso di angoli. Senza questa
relazione sintetica d'incompatibilità, nessuna proposizione negativa occorrerebbe, e quindi non
potrebbe esistere alcuna proposizione direttamente contraddittoria alla deûnizione di quadrato.
Ciò è quasi ammesso da Leibniz quando sostiene che le verità non sono arbitrarie, come
supponeva , poiché «le nozioni non sono sempre riconciliabili tra loro» ( ). Dato
che la possibilità di Dio, come deûnita da Leibniz, dipende dal fatto che tutte le idee semplici sono
«riconcilabili tra loro», e poiché tutte le nozioni sono composte da idee semplici, è difûcile vedere
come le due visioni possano combinarsi. Così il criterio di Leibniz per idee possibili e impossibili
non può mai applicarsi a idee semplici, e presuppone sempre quelle idee semplici e le loro
relazioni 3 relazioni esprimibili solo in proposizioni sintetiche. Due idee semplici non possono
mai essere mutualmente contraddittorie nel senso di Leibniz, poiché la mera analisi non rivelerà
alcun predicato ulteriore posseduto dall'una e negato dall'altra. Così un'idea autocontraddittoria,
se non è una mera negazione (come un esistente inesistente), deve sempre coinvolgere una
relazione sintetica d'incompatibilità tra due nozioni semplici. L'idea impossibile, nel senso di
Leibniz, presuppone l'idea che è impossibile a causa di qualche proposizione sintetica; e
inversamente, l'idea complessa possibile è possibile grazie a una proposizione sintetica che

Legge di Contraddizione
N. E. p. 405; G. v. 343

Hobbes D. 30; G. iv. 425



afferma la compatibilità dei suoi costituenti semplici. Tornando così all' , anche se 2 + 1
fosse davvero il signiûcato di 3, la proposizione che 2 + 1 è possibile è necessariamente sintetica.
Un'idea possibile non può, in ultima analisi, essere solo un'idea non contraddittoria; poiché la
contraddizione stessa deve sempre essere dedotta da proposizioni sintetiche. E quindi le
proposizioni dell' , come scoprì Kant, sono tutte sintetiche.

Aritmetica

Aritmetica

Nel caso della , che Leibniz considera anch'essa analitica, la visione opposta è ancora
più evidentemente corretta. Il numero triplo di dimensioni, dice, segue analiticamente dal fatto
che solo tre linee mutuamente perpendicolari possono essere tracciate attraverso un punto (

). Nessun esempio, afferma, potrebbe essere più appropriato per illustrare una necessità cieca
indipendente dalla volontà divina. È sorprendente che non percepisse, in questo caso, che la
proposizione da cui si suppone dedurre le tre dimensioni è di fatto identica alle tre dimensioni
stesse, e che, lungi dall'essere dimostrata, è totalmente incapace di deduzione da qualsiasi altra
proposizione, e tanto sintetica quanto qualsiasi proposizione nell'intero ambito della conoscenza.
Ciò è così ovvio da non richiedere ulteriori argomenti; ed è un fatto interessante che , nella
sua prima opera pubblicata , evidenzi  nel passo sopra
citato della , e proceda, essendo ancora un , a dedurre che il numero di
dimensioni è sintetico e contingente, e potrebbe essere diverso in altri mondi possibili (

).

Geometria

G. VI.
323

Kant
¿ 10 À la circolarità della deduzione di Leibniz

Théodicée Leibniziano
ed.

Hartenstein, 1867, I. p. 21 ff.

 ¿ 10 À Gedanken von der wahren Schätzung der lebendigen Kräfte, 1747.

Possiamo argomentare in generale, dalla mera enunciazione della , che
nessuna proposizione può seguire da essa sola, eccetto la proposizione che esiste verità o che
qualche proposizione è vera. Poiché la legge afferma semplicemente che ogni proposizione deve
essere vera o falsa, ma non può essere entrambe. Non dà alcuna indicazione sull'alternativa da
scegliere, e non può di per sé decidere che alcuna proposizione sia vera. Non può nemmeno, di per
sé, produrre la conclusione che tale e talaltra proposizione sia vera o falsa, poiché ciò implica la
premessa «tale e talaltra è una proposizione», che non segue dalla legge di contraddizione. Così la
dottrina delle proposizioni analitiche sembra del tutto errata.

Legge di Contraddizione

Vale la pena sottolineare che anche quelle proposizioni che, all'inizio dell'indagine, prendemmo
come tipiche proposizioni analitiche, come «il rettangolo equilatero è un rettangolo», non sono
interamente analitiche. Abbiamo già visto che sono logicamente successive a proposizioni
sintetiche che affermano la compatibilità dei costituenti del soggetto. Non possono quindi, in
alcun caso, fornire le premesse di alcuna scienza, come supponeva Leibniz ( ).
Ma inoltre, nella misura in cui sono signiûcative, sono giudizi di tutto e parte; i costituenti, nel
soggetto, hanno un certo tipo di unità 3 il tipo sempre coinvolto nella numerazione o nelle
affermazioni di un tutto 3 che viene rimosso dall'analisi. Così anche qui, nella misura in cui il
soggetto è uno, il giudizio non segue dalla sola . E nei giudizi
strettamente afûni, come «il rosso è un colore», «2 è un numero», «il numero è un concetto», il
soggetto non è nemmeno complesso, e la proposizione quindi non è in alcun senso analitica. Ma
quest'ultima affermazione è una che non posso qui intraprendermi di dimostrare.

cf. N. E. p. 99; G. v. 92

Legge di Contraddizione



Necessità e contingenza

Per quanto riguarda il secondo punto da discutere, cioè la connessione tra necessario e analitico, è
evidente, da quanto detto ûnora, che se devono esistere proposizioni necessarie, devono esistere
proposizioni sintetiche necessarie. Resta da indagare cosa intendiamo per necessità, e quale
distinzione, se esiste, possa essere fatta tra necessario e contingente.

La necessità stessa non è mai discussa da Leibniz. Egli distingue tipi di necessità 3 metaûsica,
ipotetica e morale 3 ma non spiega da nessuna parte la , che qui è in
questione, se non come proprietà delle proposizioni analitiche. Tuttavia, la necessità deve
signiûcare qualcosa di diverso dalla connessione con la ; l'affermazione
che le proposizioni analitiche sono necessarie è signiûcativa, e l'affermazione opposta 3 che le
proposizioni sintetiche sono contingenti 3 è certamente considerata tale da Leibniz.
Sembrerebbe che la necessità sia ultima e indeûnibile. Possiamo dire, se vogliamo, che una
proposizione necessaria è una la cui contraddittoria è impossibile; ma l'impossibile può essere
deûnito solo mediante il necessario, cosicché questa spiegazione non darebbe alcuna
informazione sulla necessità. Nel ritenere necessarie le proposizioni analitiche, Leibniz
concordava con tutti i suoi predecessori e con quei suoi successori che precedettero . Ma con
la scoperta che  sono sintetiche, e con il suo rigoroso , rese la
negazione di proposizioni sintetiche necessarie altamente paradossale nelle sue conseguenze, e
preparò la strada per l'affermazione opposta di Kant. (Per Leibniz, tra l'altro, il necessario non è,
come per Kant, la stessa cosa dell'a priori; troveremo che anche le proposizioni contingenti hanno
prove a priori. L'a priori è, come in Kant, ciò che è indipendente dall'esperienza particolare, ma il
necessario non è coestensivo a questo.) Leibniz e Kant sostenevano entrambi che esiste una
distinzione fondamentale tra proposizioni necessarie e contingenti, o, nel linguaggio di Kant,

. Così le proposizioni matematiche sono necessarie, mentre quelle che affermano
esistenza particolare sono contingenti. Si può discutere se questa distinzione sia sostenibile, se, in
effetti, abbia senso dire, di una proposizione vera, che avrebbe potuto essere falsa. Finché
sussisteva la distinzione tra proposizioni analitiche e sintetiche, c'era una certa plausibilità nel
sostenere una distinzione corrispondente riguardo alla necessità. Ma Kant, sottolineando che i
giudizi matematici sono sia necessari che sintetici, preparò la strada alla visione che ciò valga per
tutti i giudizi. La distinzione tra empirico e a priori sembra dipendere dalla confusione tra fonti
della conoscenza e fondamenti della verità. Non c'è dubbio che ci sia una grande differenza tra
conoscenza acquisita per percezione e conoscenza acquisita per ragionamento; ma ciò non mostra
una differenza corrispondente riguardo a ciò che è conosciuto. L'ulteriore discussione di questo
punto, tuttavia, deve essere rimandata ûno a quando non arriveremo alla teoria della percezione
di Leibniz. E bisogna ammettere che, se tutte le proposizioni sono necessarie, la nozione di
necessità è privata della maggior parte della sua importanza.

necessità metaûsica

Legge di Contraddizione

Kant
le leggi del moto determinismo

empiriche

Qualunque visione adottiamo, tuttavia, riguardo alla necessità delle proposizioni esistenziali,
bisogna ammettere che le proposizioni aritmetiche sono sia necessarie che sintetiche, e questo
basta a distruggere la presunta connessione tra necessario e analitico.



Nel prossimo capitolo avremo un compito meno distruttivo. Dovremo mostrare il vero principio e
la vera importanza della divisione di Leibniz delle proposizioni in due tipi, e il signiûcato della

, che egli invocò come fonte delle sue .Legge della Ragion Sufûciente proposizioni contingenti



C a p i t o l o  I I I

Proposizioni Contingenti e Legge della Ragione
Sufficiente

L'ambito dei giudizi contingenti in Leibniz

Abbiamo visto che la divisione leibniziana delle proposizioni in due classi, nella forma da lui
proposta, è insostenibile. Le proposizioni necessarie non si deûniscono come quelle seguenti
dalla ; e riguardo alle proposizioni non necessarie, si può dubitare se ne
esistano di simili. Tuttavia esiste un principio importantissimo per dividere le proposizioni in
due classi. Scopriremo che questo principio porta alla stessa divisione delle proposizioni cui
Leibniz pervenne e, esaminando le sue parole, risulta essere il vero principio su cui si basava la
sua divisione. La suddivisione corrisponde quindi a quella che forse è la classiûcazione più
importante di cui le proposizioni sono capaci. Spiegherò prima questa classiûcazione, poi
esaminerò la , che Leibniz riteneva il principio supremo delle
proposizioni contingenti.

Legge di Contraddizione

Legge della Ragion Sufûciente

Nel sistema di Leibniz, le proposizioni contingenti, in generale, sono quelle che affermano
l'esistenza attuale. L'eccezione richiesta da questa affermazione, nel caso dell'esistenza necessaria
di Dio, può essere colta dicendo che le proposizioni contingenti sono quelle che implicano un
riferimento a parti del tempo. Questo sembra essere il signiûcato di Leibniz quando afferma (

): «L'idea di eternità in Dio è del tutto diversa da quella di tempo, poiché consiste nella necessità,
mentre quella di tempo nella contingenza.» Le proposizioni necessarie sono dunque quelle senza
riferimento al tempo attuale, o quelle che4fatta eccezione per Dio4non affermano l'esistenza dei
loro soggetti. «Per quanto riguarda le verità eterne,» dice Leibniz, «dobbiamo osservare che in fondo
sono tutte condizionali e affermano in sostanza: Posta una certa cosa, un'altra cosa segue» (

). E ancora: «I ûlosoû, che distinguono così spesso tra ciò che appartiene all’essenza e ciò che
appartiene all’esistenza, riferiscono all'esistenza tutto ciò che è accidentale o contingente» (

). Sottolinea inoltre che la verità di una proposizione necessaria non dipende
dall'esistenza del suo soggetto ( ). La designazione di eterne verità, che adotta
sempre, deve signiûcare che nella proposizione non si fa riferimento a un tempo speciûco; poiché
la proposizione stessa, di qualunque natura, deve ovviamente essere eternamente vera o
eternamente falsa.

G.
III. 588

N. E. p. 515;
G. v. 428

N. E. p. 498;
G. v. p. 414

N. E. p. 516; G. v. 429

Ma le proposizioni sulla contingenza stessa, e tutto ciò che si può dire in generale sulla natura dei
contingenti possibili, non sono contingenti; al contrario, se il contingente è ciò che effettivamente
esiste, ogni proposizione su ciò che potrebbe esistere deve essere necessaria. Così Leibniz afferma
( ): «La nozione di una specie implica solo verità eterne o necessarie, ma la nozione di un
individuo implica, , ciò che riguarda i fatti, o è connessa all'esistenza delle cose e
al tempo.» Procede spiegando che la nozione della sfera che  fece porre sulla sua tomba

G. ii. 39
sub ratione possibilitatis

Archimede



include, oltre alla sua forma, la materia di cui era fatta, così come il luogo e il tempo. Questo
passaggio è molto importante, poiché coinvolge la distinzione, poi avanzata da Kant contro
l'argomento ontologico, tra la nozione di un esistente e l'asserzione dell'esistenza attuale. La
nozione di un individuo, come la espone Leibniz, implica un riferimento all'esistenza e al tempo
sub ratione possibilitatis, cioè la nozione è esattamente quella che sarebbe se l'individuo esistesse,
ma l'esistenza è solo possibile, e non è giudicata attuale nella mera nozione. «I possibili sono
possibili,» afferma, «prima di tutti i decreti attuali di Dio, ma non senza presupporre talvolta gli stessi
decreti come possibili. Perché le possibilità degli individui o delle verità contingenti contengono nella
loro nozione la possibilità delle loro cause, cioè i decreti liberi di Dio; in ciò differiscono dalle possibilità
delle specie o delle verità eterne, che dipendono solo dall'intelletto di Dio, senza coinvolgere la sua
volontà» ( ). Vale a dire, gli esistenti possibili implicano cause possibili, e il collegamento tra
una causa possibile e un effetto possibile è analogo a quello tra una causa attuale e un effetto
attuale. Ma ûnché non affermiamo l'esistenza attuale, restiamo nel campo delle verità eterne, e
sebbene, come vedremo,  si applichi ai possibili, in tali
applicazioni non è coordinata con , ma solo una sua conseguenza. È
compiendo l'ulteriore passo, nel giudicare l'esistenza attuale dell'individuo di cui è in questione la
nozione, che la legge della ragion sufûciente diventa indispensabile e dà risultati a cui la legge di
contraddizione, da sola, è inadeguata. Posto l'individuo, tutte le sue proprietà seguono: «ogni
predicato, necessario o contingente, passato, presente o futuro, è compreso nella nozione del soggetto»
( ). Ma non ne segue che questa nozione rappresenti un soggetto esistente: è solo l'idea di
un soggetto dotato delle qualità generali che distinguono gli essistenti. L'esistenza è dunque unica
tra i predicati. Tutti gli altri predicati sono contenuti nella nozione del soggetto e possono essergli
attribuiti in un giudizio puramente analitico. L'asserzione dell'esistenza, sola tra i predicati, è
sintetica e dunque, secondo Leibniz, contingente. Così l'esistenza occupa per lui una posizione
peculiare, esattamente come nella , e deve considerarsi una
vera inconseguenza in Leibniz il fatto che non abbia applicato la sua dottrina anche a Dio. Ma se
non fosse che Leibniz afferma esplicitamente il contrario ( ),  si sarebbe tentati
di affermare che la sua posizione equivale a negare che l'esistenza sia un predicato.

G. ii. 51

la legge della ragion sufûciente
il principio di contraddizione

G. ii. 46

critica kantiana alla prova ontologica

N. E. 401; G. v. 339 ¿ 1 À

 ¿ 1 À «Quando diciamo che una cosa esiste o realmente sussiste, questa esistenza stessa è il predicato, cioè ha una nozione unita all'idea in
questione, e vi è connessione tra queste due nozioni.»

Ma inoltre, non solo l'esistenza di un determinato soggetto è contingente, ma anche la
connessione tra due predicati qualsiasi che esprimono gli stati di quel soggetto in tempi diversi.
Così Leibniz afferma, discutendo l'ipotesi che in futuro intraprenderà un viaggio: «la connessione
degli eventi, sebbene certa, non è necessaria, e sono libero di fare o non fare questo viaggio, poiché
sebbene sia incluso nella mia nozione che lo farò, è anche incluso che lo farò liberamente. E non c'è nulla
in me, di tutto ciò che può essere concepito in generale, o per essenza, o mediante una nozione speciûca
o incompleta, da cui si possa concludere che lo farò necessariamente, mentre dal mio essere uomo si può
concludere che sono capace di pensare; di conseguenza, se non faccio questo viaggio, ciò non contrasta
alcuna verità eterna o necessaria. Tuttavia, poiché è certo che lo farò, deve esserci una connessione tra
me, che sono il soggetto, e l'esecuzione del viaggio, che è il predicato; poiché, in una proposizione vera, la
nozione del predicato è sempre nel soggetto. Conseguentemente, se non lo facessi, ci sarebbe una falsità,



che distruggerebbe la mia nozione individuale o completa» ( ). Così quei predicati che sono
concreti, cioè quelli che esprimono stati di una sostanza in particolari momenti temporali,
occupano una posizione diversa da predicati astratti come umano e razionale. I predicati concreti,
sebbene connessi tra loro, non sono necessariamente connessi; le connessioni, così come i
predicati, sono contingenti. Tutti i predicati sono necessariamente connessi al soggetto, ma
nessun predicato concreto è necessariamente connesso a un altro. E quindi Leibniz spesso li
chiama predicati contingenti. Se la serie dei predicati fosse diversa, il soggetto sarebbe diverso;
dunque la connessione necessaria tra predicati e soggetto equivale a poco più della 

.  Un soggetto è deûnito dai suoi predicati, e pertanto, se i predicati fossero diversi, il
soggetto non potrebbe essere lo stesso. Così segue, dal fatto che un soggetto è ciò che è, che avrà
tutti i predicati che avrà; ma da uno o più dei suoi predicati, ciò non segue necessariamente.
L'esistenza di ogni predicato separato in ogni singolo istante è una verità contingente, poiché
ognuno è presupposto nell'affermazione che esista proprio quel determinato soggetto. C'è una
difûcoltà, in questa visione, nel distinguere un soggetto dalla somma dei suoi predicati4una
difûcoltà a cui tornerò quando tratterò la . Per ora, mi accontento di
sottolineare che, nell'affermare l'esistenza di una sostanza individuale, cioè di un soggetto la cui
nozione è completa, sono coinvolte tante proposizioni contingenti separate quanti sono i
momenti attraverso cui la sostanza persiste. Poiché lo stato della sostanza in ogni momento
esiste, e la sua esistenza è una proposizione contingente. Sono dunque le proposizioni esistenziali
ad essere contingenti, e le proposizioni che non affermano esistenza ad essere necessarie. La
divisione leibniziana delle proposizioni in due tipi corrisponde quindi a una divisione molto
importante4forse la più importante4della quale le proposizioni sono suscettibili.

G. ii. 52

legge
d'identità ¿ 2 À

dottrina della sostanza

 ¿2 À «Non sarebbe stato il nostro Adamo, ma un altro, se avesse avuto altri eventi» (G. ii. 42).

Sembra tuttavia necessaria una spiegazione per le connessioni dei predicati contingenti. Queste
connessioni difûcilmente possono dirsi esistere, eppure sono sempre contingenti, non solo nelle
sostanze libere, ma anche in quelle che non hanno libertà. Nelle sostanze che non sono libere, le
connessioni degli stati successivi sono date dalle , e queste leggi sono decisamente
contingenti. Leibniz arriva persino a dire che è nella  che impariamo la distinzione tra
proposizioni necessarie e contingenti ( ). Oltre a queste, c'è la legge generale, ugualmente
contingente ma altrettanto senza eccezioni, «che l'uomo farà sempre, sebbene liberamente, ciò che
gli sembra migliore» ( ). Il fatto sembra essere che queste leggi generali ma non necessarie
sono considerate da Leibniz come riferite essenzialmente a ogni parte del tempo attuale. Cioè,
non valgono per le sequenze in altri ordini temporali possibili, ma solo per sequenze attuali.
Inoltre sono dedotte da elementi nello stato precedente attuale, elementi che conducono alla
sequenza e sono logicamente anteriori ad essa4questo è, come vedremo, essenziale per la
dottrina dell'attività. Così queste leggi, sebbene abbiano una prova a priori mediante ,
sono tuttavia per natura . Sono state valide, sono valide ora e saranno
valide in futuro. Si applicano a ogni momento del tempo attuale, ma non possono essere
enunciate senza tale riferimento. Questa è una concezione che dovrò criticare quando tratteremo
la ûlosoûa leibniziana della . Per ora, desidero solo sottolineare che, nel suo sistema, le
leggi del moto e la  sono esistenziali e hanno un riferimento essenziale alle

leggi del moto
Dinamica

G. III. 645

G. iv. 438

cause ûnali
generalizzazioni empiriche

Dinamica
legge della volizione



Signiûcato del principio di ragione sufûciente

parti del tempo attuale. Sono peculiari solo nel riferirsi a tutte le parti del tempo. Possono essere
contrapposte, sotto questo aspetto, alle proprietà del tempo stesso, che sono metaûsicamente
necessarie e identiche in tutti i mondi possibili; mentre l'esistenza del tempo è contingente,
poiché dipende dalla libera risoluzione di Dio di creare un mondo.

La  di Leibniz equivale quindi alle seguenti affermazioni. Tutte le
proposizioni vere che non coinvolgono esistenza attuale, ma si riferiscono solo a essenze o
possibili, sono necessarie; ma le proposizioni che affermano esistenza4eccetto nel caso di Dio4
non sono mai necessarie e non seguono necessariamente da alcun'altra proposizione
esistenziale, né dal fatto che il soggetto abbia tutte le qualità che distinguono gli esistenti.  Se
dunque le proposizioni esistenziali devono avere interrelazioni ed essere in qualche modo
sistematizzate, ci deve essere un principio che mitighi il loro carattere meramente particolare e
contingente.

dicotomia delle proposizioni

¿ 3 À

 ¿3 À Sul nesso tra contingenza e complessità inûnita (che molti commentatori considerano deûnitorio della contingenza) vedi 
.

Cap. V.
§ 26.

Questo mi porta al . Questo principio è solitamente ritenuto, di per
sé, adeguato a dedurre ciò che esiste realmente. A questa supposizione, bisogna ammettere, le
parole di Leibniz spesso danno credito. Ma scopriremo che ci sono in realtà due principi inclusi
sotto lo stesso nome, uno generale e applicabile a tutti i mondi possibili, l'altro speciale e
applicabile solo al mondo attuale. Entrambi differiscono dalla  per il
fatto che si applicano in modo speciale4il primo, tuttavia, non esclusivamente4agli esistenti,
possibili o attuali. Il primo, come vedremo, è una forma della , che afferma che
tutte le cause possibili sono desideri o ; il secondo, d'altro canto, è l'affermazione che tutta
la causalità attuale è determinata dal desiderio del bene. Scopriremo che il primo è
metaûsicamente necessario, mentre il secondo è contingente e si applica solo ai contingenti. Il
primo è un principio per i contingenti possibili, il secondo solo per i contingenti attuali.
L'importanza di questa distinzione apparirà non appena inizieremo a esaminare le spiegazioni di
Leibniz su cosa intenda per ragion sufûciente.

principio di ragion sufûciente

legge di non contraddizione

legge di causalità
appetiti

¿ 4 À

 ¿4 À Non sostengo che Leibniz stesso fosse perfettamente chiaro su questi due principi di ragion sufûciente, ma che di fatto
designasse due principi distinti (forse non da lui distinti) con lo stesso nome.

La legge di ragion sufûciente è formulata in vari modi da Leibniz in momenti diversi. Inizierò con
le sue affermazioni successive, più note e più in linea con la visione tradizionale della sua portata;
farò poi riferimento alle affermazioni precedenti, specialmente , ed esaminerò se
queste possano essere conciliate con le forme successive del principio.

quelle del 1686

L'affermazione nella Monadologia è la seguente ( ): «I nostri ragionamenti si fondano
su due grandi principi: quello della contraddizione... e quello della ragione sufûciente, in virtù del quale
giudichiamo che nessun fatto può essere trovato vero o esistente, nessuna affermazione veritiera, a
meno che non vi sia una ragione sufûciente per cui debba essere così e non altrimenti, sebbene queste

§§ 31, 32, 33, 36



ragioni di solito non possano esserci note. Vi sono inoltre due tipi di verità: quelle di ragionamento e
quelle di fatto. Le verità di ragionamento sono necessarie e il loro opposto è impossibile; le verità di fatto
sono contingenti e il loro opposto è possibile. Quando una verità è necessaria, la sua ragione può essere
trovata mediante analisi... Ma deve esserci anche una ragione sufûciente per le verità contingenti o di
fatto, cioè per la successione delle cose che sono disperse nell'universo degli esseri creati, in cui la
risoluzione in ragioni particolari potrebbe procedere all'inûnito» ( ).
Questo ci lascia completamente all'oscuro sul signiûcato di ragione sufûciente. La stessa
vaghezza appare nei  ( ): «Finora abbiamo parlato solo come
semplici ûsici: ora dobbiamo elevarci alla metaûsica, utilizzando il grande principio, poco impiegato in
generale, che afferma che nulla accade senza una ragione sufûciente; cioè che nulla accade senza che sia
possibile per chi conoscesse sufûcientemente le cose fornire una ragione sufûciente a determinare perché
le cose sono così e non altrimenti. Posto questo principio, la prima domanda che siamo autorizzati a
porre sarà: perché c'è qualcosa piuttosto che niente? Poiché il nulla è più semplice e facile dell'essere.
Inoltre, supponendo che le cose debbano esistere, dobbiamo poter fornire una ragione per cui debbano
esistere così e non altrimenti» ( ). Questa affermazione, sebbene metta in
luce molto chiaramente il legame tra contingenza ed esistenza, non ci fornisce ulteriori
informazioni sul signiûcato di ragione sufûciente. Nel saggio « »
(1697) Leibniz è un po' più preciso. Dice: «Nelle cose eterne, anche se non c'è causa, deve esserci una
ragione che, per le cose permanenti, è la necessità stessa, o l'essenza; ma per la serie di cose mutevoli, se
si suppone che si succedano dall'eternità, questa ragione è, come vedremo subito, il prevalere delle
inclinazioni, che consistono non in ragioni necessitanti, cioè ragioni di necessità assoluta e metaûsica, il
cui opposto implica contraddizione, ma in ragioni inclinanti» ( ). Ciò che si
intende con queste ragioni inclinanti non può essere adeguatamente spiegato ûnché non
affronteremo l'attività della sostanza. Nel caso degli esistenti effettivi, la ragione inclinante è 

, sia da parte della sostanza stessa, se libera, sia da parte di Dio, se la sostanza
non è libera. Ma la legge come sopra enunciata, anche nella forma che si applica solo alla serie di
cose mutevoli, è vera, come vedremo presto, non solo per il mondo attuale, ma per tutti i mondi
possibili. È quindi essa stessa metaûsicamente necessaria e incapace di distinguere l'attuale dal
possibile. Anche nella forma che si applica solo alla serie di cose mutevoli, la legge rimane una
legge di tutti i contingenti possibili; e ogni proposizione vera sui contingenti possibili deve essere
essa stessa non contingente, ma necessaria.

D. 22233; L. 23537; G. VI. 612

Principi della Natura e della Grazia § 7

D. 21233; L. 41435; G. vi. 602

Sull'Origine Ultima delle Cose

L. 338; D. 100; G. vii. 302

la
percezione del bene

Prima di sviluppare questo argomento, esaminiamo le precedenti affermazioni di Leibniz sulla
legge. Nell'anno 1686, quando era più propenso che in anni successivi ad approfondire i suoi
principi, fornisce un'affermazione a prima vista molto diversa da quelle che dà di solito e si
riferisce alla sua formula abituale come a un « » che segue come corollario. Dice:
«Deve esserci sempre un fondamento della connessione dei termini in una proposizione, che deve essere
trovato nelle loro nozioni. Questo è il mio grande principio, con cui credo tutti i ûlosoû debbano
concordare, e di cui uno dei corollari è questo assioma volgare, che nulla accade senza una ragione...
sebbene spesso questa ragione inclini senza necessitare» ( ). E aggiunge che in 
presuppone appena altro che due grandi principi, cioè (1) , e (2) «che

assioma volgare

G. II. 56 Metaûsica
la legge di contraddizione



nulla è senza ragione, o che ogni verità ha la sua prova a priori, tratta dalla nozione dei termini, sebbene
non sia sempre in nostro potere fare questa analisi» ( ).G. II. 62

C'è un altro passaggio, in un documento non datato, che tuttavia, per prove interne, sembrerebbe
appartenere allo stesso periodo, in cui Leibniz è ancora più preciso sulla prova a priori delle
proposizioni contingenti. «Generalmente, ogni proposizione vera,» dice, «(che non sia identica o vera
per se) può essere provata a priori con l'aiuto di assiomi, o proposizioni vere per se, e con l'aiuto di
deûnizioni o idee. Poiché ogni volta che un predicato è veramente affermato di un soggetto, si giudica
che sussista una connessione reale tra il predicato e il soggetto, e così in ogni proposizione: A è B (o, B è
veramente predicato di A), B è sempre in A stesso, o la sua nozione è in qualche modo contenuta nella
nozione di A stesso; e ciò o con necessità assoluta, nelle proposizioni di verità eterne, o con una sorta di
certezza, dipendente da un supposto decreto di una sostanza libera, nelle cose contingenti; e questo
decreto non è mai totalmente arbitrario e privo di fondamento, ma si può sempre fornire qualche
ragione (che però inclina e non necessita), la quale potrebbe essa stessa essere dedotta dall'analisi delle
nozioni (se ciò fosse sempre in potere umano), e certamente non sfugge alla , che
vede tutto a priori per mezzo delle idee stesse e dei propri decreti. È certo, quindi, che tutte le verità,
anche le più contingenti, hanno una prova a priori, o qualche ragione per cui sono piuttosto che non
sono. E questo è proprio ciò che la gente comunemente dice, che nulla accade senza causa, o che nulla è
senza ragione.» ( ).

sostanza onnisciente

G. vii. 300, 301 ¿ 5 À

 ¿5 À Il principio di ragione sufûciente, per quanto indipendente dalle cause ûnali, compare in Spinoza (Etica, i. ii, 2a dim.): «Per
l'esistenza o inesistenza di qualsiasi cosa, deve essere possibile assegnare una causa o ragione.» Leibniz era consapevole di questo accordo,
come risulta dal seguente commento al resoconto di Spinoza fornito da Schuller: «Ciò è giustamente osservato e concorda con ciò che
sono solito dire, che nulla esiste a meno che non si possa fornire una ragione sufûciente della sua esistenza, la quale si dimostra facilmente non
risiedere nella serie delle cause.» [G. i. 138.]

Queste affermazioni, così come stanno, sembrano diverse dalle successive affermazioni di
Leibniz sulla . Ma sembrerebbe che egli intenda, nella materia
contingente, includere nella «nozione dei termini» la ricerca dell'apparentemente migliore. Ciò
appare chiaramente in un passaggio anch'esso scritto nel 1686, dove afferma che le azioni di

, sebbene contenute nella sua nozione, dipendono dalla libera scelta di Dio di creare uomini
e di renderli tali che sceglierebbero sempre, sebbene liberamente, ciò che sembra loro migliore.
Solo così, dice, si può dimostrare a priori che tali predicati appartengono a Cesare ( ).

legge di ragione sufûciente

Cesare

G. iv. 438

Così la legge di ragione sufûciente, applicata agli esistenti effettivi, si riduce decisamente
all'asserzione di cause ûnali, nel senso che i desideri effettivi sono sempre diretti verso ciò che
appare migliore. In tutti i cambiamenti effettivi, il conseguente può essere dedotto
dall'antecedente solo usando la nozione del bene. Quando il cambiamento dipende solo da Dio, è
veramente per il meglio; quando dipende da una creatura libera, è tale quale sembra migliore alla
creatura, ma spesso, a causa di una percezione confusa, non è il cambiamento realmente migliore
possibile. Tale connessione può essere considerata contingente solo ammettendo, come fa
Leibniz, che una legge può essere generale, cioè può applicarsi a ogni parte del tempo, senza
essere necessaria, cioè senza essere suscettibile di un enunciato in cui non si faccia riferimento ad
alcuna parte effettiva del tempo. Approfondire questo argomento è impossibile ûnché non
arriveremo alla . Per ora mi limiterò a sottolineare che questo principiodottrina della sostanza



La sua relazione con la legge di non contraddizione

conferisce al bene una relazione con l'esistenza che nessun altro concetto possiede. Per inferire
l'esistenza effettiva, sia da un altro esistente, sia da semplici nozioni, la nozione del bene deve
essere sempre impiegata. È in questo senso che le proposizioni contingenti hanno prove a priori.

 «Come la possibilità è il principio dell'essenza,» dice Leibniz, «così la perfezione, o un grado di
essenza (per cui il maggior numero di cose sono compossibili), è il principio dell'esistenza» (

).  Questa connessione dell'esistenza con il bene, il principio che ogni causalità
effettiva è determinata dal desiderio di ciò che appare migliore, è una proposizione
importantissima che dovremo considerare nuovamente in una fase successiva. Essa fornisce
l'essenza della legge di ragione sufûciente applicata agli esistenti effettivi. Allo stesso tempo
vedremo che la legge ha anche un signiûcato più ampio, in cui si applica anche agli esistenti
possibili. La confusione tra questi due aspetti ha reso molto difûcile comprendere la connessione
tra . La distinzione, penso, ci permetterà di chiarire la
connessione tra i due principi di Leibniz.

¿ 6 À

D. 103; L.
34233; G. vii. 304 ¿ 7 À

la legge e il principio di contraddizione

 ¿6 À L'a priori in Leibniz si oppone all'empirico, non al contingente. Una prova che impiega la nozione del bene può mostrare, senza
appellarsi all'esperienza, che qualcosa esiste, ma non rende per questo necessaria tale proposizione. Così l'a priori non è, come in
Kant, sinonimo di necessario.

 ¿7 À Qui la perfezione ha il suo signiûcato metaûsico, come «quantità di realtà positiva» (Monadologia, § 41, D. 224), ma Leibniz
certamente pensava che la perfezione metaûsica fosse buona. Nella frase che precede quella citata nel testo, parla di «imperfezione o
assurdità morale» come sinonimi, e intende per imperfezione l'opposto della perfezione metaûsica. Vedi Capitolo XVI.

Quando indaghiamo la relazione tra la legge di ragione sufûciente e la legge di contraddizione,
scopriamo che Leibniz fa pochissime osservazioni sull'argomento, e che quelle poche danno un
signiûcato alla legge di ragione sufûciente in cui essa si applica ugualmente a tutti i mondi
possibili. Abbiamo quindi bisogno di un ulteriore principio, applicabile solo al mondo attuale, dal
quale si possa inferire l'esistenza effettiva. Questo si trova nelle cause ûnali. Ma vediamo cosa dice
Leibniz.

«Certamente sostengo», scrive a , «che un potere di determinarsi senza alcuna causa, o
senza origine di determinazione, implichi contraddizione, così come una relazione senza fondamento;
ma da ciò non segue la necessità metaûsica di tutti gli effetti. È sufûciente che la causa o ragione non sia
una che necessiti metaûsicamente, sebbene sia metaûsicamente necessario che esista una causa di
questo tipo» ( ). In questo passo sta evidentemente pensando alle volizioni delle creature
libere; in una lettera alla , allegata alla quarta confutazione contro , fa
la stessa affermazione riguardo a Dio. «Dio stesso», dice, «non avrebbe potuto scegliere senza una
ragione per la sua scelta» ( ). Ma sappiamo che Dio, essendo libero, avrebbe potuto
scegliere diversamente, e quindi, poiché deve avere una ragione per la sua scelta, devono esserci
state ragioni possibili per scelte possibili, oltre a ragioni attuali per scelte attuali. La stessa
conseguenza vale per le creature libere. E questa conseguenza, come risulta da un passo citato
precedentemente ( ; ), fu effettivamente tratta da Leibniz. Afûnché una nozione possa
essere quella di un esistente possibile, deve esistere un'altra nozione che, se esistesse,
costituirebbe una ragione sufûciente per tale esistente immaginato. «Esistevano», prosegue

Des Bosses

G. ii. 420
Principessa del Galles Clarke

G. vii. 379

G. ii. 51 § 13



Leibniz, «inûnite modi possibili di creare il mondo, secondo i diversi disegni che Dio avrebbe potuto
formare, e ogni mondo possibile dipende da certi disegni o ûni principali di Dio propri a sé stesso» (

).
G. ii.

51

Ma se il principio si applica tanto agli esistenti possibili quanto a quelli attuali, come può aiutare a
determinare ciò che effettivamente esiste? In questa prospettiva, fornisce soltanto una qualità
generale di ciò che potrebbe esistere, non una fonte di esistenti attuali.  Leibniz ammetterebbe
ciò. Possiamo ora chiaramente distinguere tra ragioni sufûcienti attuali e possibili. La parte del
principio che è metaûsicamente necessaria, ugualmente applicabile agli esistenti possibili e
attuali, è quella che afferma che tutti gli eventi sono dovuti a un progetto. Dal passo alla ûne del
paragrafo precedente, risulta che, qualsiasi mondo possibile Dio avesse creato, avrebbe sempre
necessariamente avuto un qualche disegno nel farlo, sebbene il suo progetto potesse non essere il
migliore possibile. Analogamente, la volizione nelle creature libere deve avere un motivo, cioè
deve essere determinata da una qualche previsione dell'effetto. La relazione di causa ed effetto
non può mai essere puramente esterna; la causa deve sempre essere, in parte, un desiderio
dell'effetto. Questa forma di causalità è l'essenza dell'attività, che Leibniz, come vedremo, dichiara
metaûsicamente necessaria alla sostanza. In questa forma, la  è
necessaria e analitica, non un principio coordinato a quello di contraddizione, ma una sua mera
conseguenza.

¿ 8 À

legge della ragione sufûciente

 ¿8 À Cfr. G. ii. 225; De Volder obietta a Leibniz che per concepire l'esistenza di una sostanza è necessaria una causa, ma non per
concepirne l'essenza. «Replico», risponde Leibniz, «che per concepire la sua essenza è necessaria la concezione di una causa possibile, per
concepire la sua esistenza è necessaria la concezione di una causa attuale.»

Il principio applicabile solo agli attuali, realmente coordinato alla , e che
dà l'origine del mondo effettivamente esistente, è il principio per cui i progetti sono sempre
determinati dall'idea del bene o del migliore. Dio avrebbe potuto desiderare uno qualsiasi dei
mondi possibili, e il suo desiderio sarebbe stato una ragione sufûciente per la sua creazione. Ma è
un fatto contingente che abbia desiderato il meglio, che la ragione sufûciente attuale della
creazione fosse il desiderio del massimo bene, e non per qualcosa che gli altri mondi possibili
avrebbero realizzato. Così Leibniz afferma: «È ragionevole e certo che Dio farà sempre il meglio,
sebbene ciò che è meno perfetto non implichi contraddizione» ( ).  Lo stesso vale per le
creature libere, con la limitazione che spesso si sbagliano sul bene. Sarebbe possibile desiderare
ciò che non appare migliore, ma è un fatto contingente che i desideri attuali, che sono ragioni
sufûcienti attuali, siano sempre diretti a ciò che lo spirito libero ritiene sia il migliore possibile.
Si potrebbe supporre che, se Dio è necessariamente buono, le sue azioni debbano necessariamente
essere determinate dal motivo del migliore. Ma Leibniz elude ciò con la nozione comune che la
libertà sia essenziale alla bontà, che Dio è buono solo perché il male che riûuta è possibile4una
nozione che qui non è luogo di discutere.

legge di contraddizione

G. iv. 438 ¿ 9 À

¿ 10 À

 ¿9 À Cfr. G. vii. 309, testo e nota. Anche i seguenti passaggi nella quinta confutazione contro Clarke [G. vii.]: N. 9: «Ma dire che Dio può
solo scegliere il meglio; e inferirne che ciò che non sceglie è impossibile; ciò, dico, è confondere i termini: è mescolare potere e volontà, necessità
metaûsica e morale, essenze ed esistenze. Poiché ciò che è necessario lo è per la sua essenza, dato che il contrario implica contraddizione; ma
un contingente che esiste, deve la sua esistenza al principio del meglio, che è una ragione sufûciente delle cose.» N. 73: «Dio può fare tutto ciò
che è possibile, ma farà solo il meglio.» Cfr. anche N. 76.



 ¿ 10 À Ciò appare anche da un passaggio [G. II. 40] in cui Leibniz spiega che lo stato attuale del mondo consegue dal primo stato solo in
virtù di certe leggi liberamente decretate da Dio. Queste leggi, tra cui la ricerca del meglio, devono quindi essere contingenti.

Possiamo ora riassumere i risultati della nostra discussione su contingenza e ragione sufûciente.
Leibniz, tenendosi fermo alla dottrina che una proposizione necessaria debba essere analitica,
scoprì che le proposizioni esistenziali sono sintetiche, e anche, come  e , che tutte le
connessioni causali tra esistenti che differiscono per posizione temporale sono sintetiche. Ne
dedusse, di conseguenza, che il mondo attuale non esiste necessariamente, e che, al suo interno,
le cause non producono i loro effetti necessariamente. La ragione, come ripete incessantemente,
inclina senza necessitare. Questa fu la sua soluzione al problema sollevato dal fatto, da lui
percepito chiaramente quanto Hume e Kant, che le connessioni causali sono sintetiche. Hume
dedusse che le connessioni causali non connettono realmente, Kant dedusse che il sintetico può
essere necessario, Leibniz dedusse che una connessione può essere invariabile senza essere
necessaria. Non avendo mai sognato di negare che il necessario debba essere analitico, questa fu
la sua unica via di fuga da una totale negazione delle connessioni causali.

Hume Kant

Così la proposizione che qualsiasi cosa eccetto Dio esista è contingente, e lo è anche quella che un
esistente sia causa di un altro. Allo stesso tempo, la causalità stessa è necessaria e vale in tutti i
mondi possibili. In tutti i mondi possibili, inoltre, la causalità può essere resa intelligibile solo
considerando la causa come in parte una previsione o desiderio dell'effetto. Ciò consegue, come
vedremo nel prossimo capitolo, dalla dottrina generale che «ogni denominazione estrinseca ha una
intrinseca come fondamento» ( ), cioè che nessuna relazione è puramente esterna. Per
quanto questo sia affermato dalla legge della ragione sufûciente, quella legge è metaûsicamente
necessaria. L'effetto deve essere il ûne in senso psicologico, cioè l'oggetto del desiderio. Ma nel
mondo attuale, grazie alla bontà di Dio, l'effetto è anche, o sembra essere, il ûne in senso etico. Il
ûne psicologico è, di fatto, ciò che l'agente crede essere il ûne etico, cioè ciò che ritiene sia l'effetto
migliore possibile. (Nelle sostanze non libere, la ragione sufûciente non risiede in loro, ma in Dio.)
Questo è ciò che distingue l'attuale da ogni altro mondo possibile. Dio avrebbe potuto creare uno
dei mondi possibili, ma non avrebbe potuto ignorare che non fosse il migliore. Poiché il suo grado
di eccellenza è una verità eterna e oggetto del suo intelletto. Ma ci viene detto ( ) che
qualunque mondo Dio avesse creato, avrebbe avuto un disegno nel farlo, e che un qualche disegno
è metaûsicamente necessario per i suoi atti. Resta quindi solo da interpretare il disegno
psicologicamente, non eticamente, quando si dice che è necessario.

G. II. 240

G. II. 51

Le buone azioni di Dio sono dunque contingenti e vere solo all'interno del mondo attuale. Sono la
fonte da cui procede ogni spiegazione dei contingenti attraverso la ragione sufûciente. Esse
stesse, tuttavia, hanno la loro ragione sufûciente nella bontà di Dio, che si deve supporre
metaûsicamente necessaria.  Leibniz non riuscì a mostrare perché, essendo così, le buone
azioni di Dio non siano anche necessarie. Ma se lo fossero, l'intera serie delle loro conseguenze
sarebbe stata anch'essa necessaria, e la sua ûlosoûa sarebbe caduta nello . L'unico
rimedio sarebbe stato dichiarare l'esistenza di Dio, come ogni altra esistenza, contingente4un
rimedio irresistibilmente suggerito dalla sua logica, ma da lui ritenuto, per ovvie ragioni,
peggiore della malattia dello Spinozismo che la sua dottrina della contingenza voleva curare.

¿ 11 À

Spinozismo



 ¿ 11 À Per quanto ne so, Leibniz non afferma mai esplicitamente che la bontà di Dio sia necessaria, ma questa conclusione sembra
seguire dalla sua ûlosoûa. Poiché la bontà di Dio è una verità eterna, non si riferisce esclusivamente, come i suoi atti, al mondo
attuale. Difûcilmente possiamo supporre che, in altri mondi possibili, Dio non sarebbe stato buono, o che sia un fatto meramente
contingente che Dio sia buono. Ma se facessimo questa supposizione, sposteremmo semplicemente la difûcoltà un passo oltre,
poiché allora dovremmo richiedere una ragione sufûciente per la bontà di Dio. Se questa ragione fosse necessaria, anche la bontà di
Dio sarebbe necessaria; se contingente, richiederebbe essa stessa una ragione sufûciente, riguardo alla quale si ripresenterebbe la
stessa difûcoltà.



C a p i t o l o  I V

Il Concetto di Sostanza
Visioni cartesiane e spinoziane sulla sostanza

La questione da discutere in questo capitolo è: cosa intendeva Leibniz con la parola , e in
che misura questo signiûcato può essere fruttuosamente impiegato in ûlosoûa? Questa domanda
deve essere accuratamente distinta dalla questione a cui risponde , cioè
quali  possiamo formulare, in cui è impiegata la nozione di sostanza? La nostra
attuale domanda è semplicemente, cosa è la nozione di sostanza? Non, quali giudizi sul mondo
possono essere formulati con l'aiuto di questa nozione?

sostanza

la dottrina delle Monadi
giudizi esistenziali

Il concetto di sostanza dominava la  e non fu meno importante nella ûlosoûa
di Leibniz. Ma il signiûcato che Leibniz attribuì alla parola era diverso da quello dei suoi
predecessori, e questo cambiamento di signiûcato fu una delle principali fonti di novità nella sua
ûlosoûa. Leibniz stesso sottolineò l'importanza di questo concetto nel suo sistema. Contro ,
sostenne che l'idea di sostanza non è così oscura come quel ûlosofo pensava ( ).
La sua considerazione, dice, è uno dei punti più importanti e fecondi in ûlosoûa: dalla sua
nozione di sostanza seguono le verità più fondamentali, persino quelle riguardanti Dio, le anime e
i corpi ( ). Spiegare questa nozione è, quindi, un preliminare indispensabile per
discutere le sue opinioni sulla materia o la sua .

ûlosoûa cartesiana

Locke
N. E. 148; G. v. 133

D. 69; G. iv. 469
teoria delle Monadi

I  avevano deûnito la sostanza come ciò che, per la sua esistenza, necessita solo della
concorrenza di Dio. Con ciò intendevano, praticamente, che la sua esistenza non dipendeva da
relazioni con altri enti esistenti; poiché la concorrenza divina era una condizione imbarazzante,
che aveva portato  ad affermare che solo Dio era propriamente e rigorosamente una
sostanza. Così, sebbene, praticamente, ammettessero due sostanze, mente e materia, tuttavia,
ogni volta che prendevano Dio sul serio, erano costretti a negare la sostanzialità di tutto tranne
Dio. Questa inconsistenza fu rimediata da , per il quale la sostanza era causa sui, l'auto-
causata, o ciò che è in sé e concepito attraverso sé. Per lui, la sostanza era quindi Dio solo4un
rimedio che Leibniz considerò condannare la deûnizione originale ( ). Per Spinoza,
l'estensione e il pensiero non costituivano sostanze separate, ma attributi dell'unica sostanza. In
Spinoza come in Cartesio, la nozione di sostanza, sebbene non chiaramente analizzata nei suoi
elementi, non era una nozione semplice ultima, ma una nozione dipendente, in qualche modo
indeûnito, dalla nozione puramente logica di soggetto e predicato. Gli attributi di una sostanza
sono i predicati di un soggetto; e si suppone che i predicati non possano esistere senza il loro
soggetto, sebbene il soggetto possa esistere senza di essi. Quindi il soggetto diventa ciò la cui
esistenza non dipende da nessun altro esistente.

cartesiani

Cartesio

Spinoza

G. vi. 582

C'è un'interessante discussione di questa deûnizione, in connessione con , nel
 ( ). In questo dialogo, il rappresentante di

Malebranche
Dialogo tra Philarète e Ariste G. vi. pp. 5793594



Il signiûcato di sostanza in Leibniz

Malebranche inizia deûnendo la sostanza come tutto ciò che può essere concepito da solo, o come
esistente indipendentemente da altre cose ( ). Leibniz fa notare, in obiezione, che questa
deûnizione, in fondo, si applica solo a Dio. «Dovremmo allora dire,» prosegue, «con un innovatore
ûn troppo noto, che Dio è l'unica sostanza, e le creature sono semplici modiûcazioni di lui?» Se
l'indipendenza deve estendersi solo alle cose create, allora, pensa Leibniz, la forza e la vita,
almeno astrattamente, possono essere concepite così. L'indipendenza nella concezione, dice,
appartiene non solo alla sostanza, ma anche a ciò che è essenziale per la sostanza. Il sostenitore di
Malebranche limita quindi la sua deûnizione ai concreti: la sostanza è un concreto indipendente
da ogni altro concreto creato. A ciò Leibniz replica (1) che il concreto può forse essere deûnito solo
per mezzo della sostanza, cosicché la deûnizione potrebbe implicare un circolo vizioso;  (2) che
l'estensione non è un concreto, ma l'astratto dell'esteso, che è il soggetto dell'estensione ( ).
Ma evita, in questo luogo, qualsiasi deûnizione propria, accontentandosi, in modo
caratteristicamente conciliante, di sottolineare che la deûnizione rettiûcata di cui sopra si
applicherà solo alle  ( ).

G. vi. 581

¿ 1 À

Ib. 582

Monadi Ib. 58536

 ¿ 1 À Tuttavia, questa obiezione è successivamente ritirata (Ib. 583).

Leibniz percepì, tuttavia, che la relazione con soggetto e predicato era più fondamentale
dell'inferenza dubbia verso l'esistenza indipendente ( ). Egli, quindi, portò decisamente
la sua nozione di sostanza in dipendenza da questa relazione logica. Egli sostiene contro 
che c'è una buona ragione per assumere la sostanza, poiché concepiamo diversi predicati in uno
stesso soggetto, e questo è tutto ciò che si intende con le parole sostegno o substrato, che Locke usa
come sinonimo di sostanza ( ).

cf. G. ii. 221
Locke

N. E. p. 225; G. v. 20132

Ma esaminando più a fondo, scopriamo che questo, sebbene parte essenziale del signiûcato di
sostanza, non è affatto tutto ciò che questa parola signiûca. Oltre alla nozione logica di soggetto,
c'è stato solitamente un altro elemento nel signiûcato attribuito alla parola sostanza. Questo è
l'elemento della persistenza attraverso il cambiamento. La persistenza è implicita, infatti, nella
stessa nozione di cambiamento contrapposta al mero divenire. Il cambiamento implica qualcosa
che cambia; implica cioè un soggetto che ha preservato la sua identità mentre altera le sue qualità.
Questa nozione di un soggetto del cambiamento non è quindi indipendente da soggetto e
predicato, ma successiva ad essa; è la nozione di soggetto e predicato applicata a ciò che è nel
tempo. È questa forma speciale del soggetto logico, combinata con la dottrina che ci sono termini
che possono essere solo soggetti e non predicati, a costituire la nozione di sostanza come la
impiega Leibniz. Se dobbiamo sostenere, dice, che sono la stessa persona di prima, non dobbiamo
accontentarci della mera esperienza interna, ma dobbiamo avere una ragione a priori. Questa può
solo essere che i miei attributi presenti e passati sono predicati dello stesso soggetto ( ). La
necessità della sostanza come soggetto del cambiamento è stata indicata da  nella 

. Ma per Kant, questo soggetto è tanto fenomenico quanto i suoi predicati.
La caratteristica distintiva della sostanza, quando usata come base di una metaûsica dogmatica, è
la convinzione che certi termini siano solo ed essenzialmente soggetti. Quando più predicati

G. ii. 43
Kant prima

analogia dell'esperienza



Il signiûcato di attività

possono essere attribuiti a un soggetto, e questo a sua volta non può essere attribuito a nessun altro
soggetto, allora, dice Leibniz, chiamiamo il soggetto una sostanza individuale ( ). Questo
punto è importante; poiché è evidente che qualsiasi termine può essere reso soggetto. Posso dire
«due è un numero», «il rosso è un colore», e così via. Ma tali termini possono essere attribuiti ad
altri, e quindi non sono sostanze. Il soggetto ultimo è sempre una sostanza ( ). Così il
termine io appare incapace di essere attribuito a qualsiasi altro termine; ho molti predicati, ma
non sono a mia volta predicato di nient'altro. Io, quindi, se la parola io denota qualcosa di distinto
dalla mera somma dei miei stati, e se persisto attraverso il tempo, adempio alla deûnizione di
sostanza di Leibniz. Lo spazio, come Leibniz ammette spesso, sarebbe, se fosse reale (cosa che
nega), una sostanza; poiché persiste attraverso il tempo e non è un predicato.

G. iv. 432

G. ii. 45738

¿ 2 À

 ¿2 À In gioventù, Leibniz era incline ad ammettere lo spazio come sostanza. Vedi G. i. 10 (1668), e Selver, op. cit. p. 28.

La sostanza, dunque, è ciò che può essere solo soggetto, non predicato, che ha molti predicati e
persiste attraverso il cambiamento. In breve, è il soggetto del cambiamento. I diversi attributi che
una sostanza ha in tempi diversi sono tutti predicati della sostanza, e sebbene qualsiasi attributo
esista solo in un certo momento, il fatto che sia un attributo in quel momento è eternamente un
predicato della sostanza in questione. Poiché la sostanza è lo stesso soggetto in tutti i tempi, e
quindi ha sempre gli stessi predicati, dato che la nozione del predicato, secondo Leibniz, è sempre
contenuta nella nozione del soggetto. Tutti i miei stati e le loro connessioni sono sempre stati
nella nozione di quel soggetto che è io. Così dire che tutti i miei stati sono coinvolti nella nozione
di me, signiûca semplicemente che il predicato è nel soggetto ( ). Da questa proposizione,
prosegue Leibniz, segue che ogni anima è un mondo a parte, indipendente da tutto tranne che da
Dio ( ). Poiché tutti i miei predicati mi sono sempre appartenuti, e poiché tra questi
predicati sono contenuti tutti i miei stati nei vari momenti del tempo, ne segue che il mio
sviluppo nel tempo è una mera conseguenza della mia nozione, e non può dipendere da
nessun'altra sostanza. Un soggetto come il mio potrebbe non esistere; ma se un tale soggetto
esiste, tutti i miei stati seguono dal fatto che sono così come sono, e questo basta a spiegare i miei
cambiamenti, senza supporre che io sia agito dall'esterno.

G. II. 43

G. II. 46, 47

¿ 3 À

 ¿3 À Il giudizio di Arnauld su questa teoria, subito dopo aver letto il Discours de Métaphysique, merita di essere citato come monito per i
ûlosoû tentati di condannare i loro colleghi più giovani. «Al momento,» scrive, «ho un tale raffreddore che tutto ciò che posso fare è dire
a Vostra Altezza, in due parole, che trovo in questi pensieri così tante cose che mi allarmano, e che quasi tutti, se non erro, troveranno così
scioccanti, che non vedo quale utilità possa avere uno scritto che apparentemente tutto il mondo riûuterà. Darò solo come esempio ciò che dice
nell'Art. I3: 9Che la nozione individuale di ogni persona coinvolge una volta per tutte tutto ciò che le accadrà mai:» (G. II. 15). La selezione di
questa osservazione come particolarmente scioccante può forse spiegare l'omissione di Leibniz dalle sue opere pubblicate.

Possiamo ora comprendere cosa Leibniz intenda per attività. L'attività delle sostanze, dice, è
metaûsicamente necessaria ( ). È in questa attività che consiste la sostanza stessa delle
cose. Senza una forza di una certa durata, nessuna sostanza creata rimarrebbe numericamente la
stessa, ma tutte le cose sarebbero solo modiûcazioni di un'unica sostanza divina (

).  La sostanza, inoltre, è un essere capace di azione ( ). Ma non spiega
spesso chiaramente cosa intenda per attività. L'attività è solitamente una copertura per un

G. II. 169

D. 117; G. iv.
508 ¿ 4 À D. 209; L. 406; G. vi. 598



pensiero confuso; è una di quelle nozioni che, appellandosi all'immaginazione psicologica,
sembrano chiarire le cose, quando in realtà danno solo un'analogia con qualcosa di familiare.
L'uso dell'attività da parte di Leibniz, tuttavia, non sembra soggetto a questa accusa. Egli riûuta
decisamente l'appello all'immaginazione. La forza interiore delle sostanze, dice, può essere
concepita distintamente, ma non spiegata da immagini, poiché la forza deve essere afferrata
dall'intelletto, non dall'immaginazione ( ). Che cos'è allora questa attività, che può
essere chiaramente concepita ma non immaginata?

D. 116; G. iv. 507

 ¿4 À Cfr. Spinoza, Etica, III. 6, 7. Anche per lui, l'individualità consiste nell'attività. Cfr. Pollock, Spinoza, 1a ed. pp. 217, 221; 2a ed. pp. 201,
205.

Senza una forza interna d'azione, spiega Leibniz, una cosa non potrebbe essere una sostanza,
poiché la natura della sostanza consiste in questa tendenza regolata, da cui i fenomeni nascono in
ordine ( ). Dice inoltre ( ): «Per forza o potenza (puissance), non intendo la
capacità (pouvoir) o mera facoltà, che non è altro che una prossima possibilità di agire, e che, essendo
per così dire morta, non produce mai un'azione senza essere stimolata dall'esterno, ma intendo qualcosa
tra la capacità (pouvoir) e l'azione, qualcosa che include uno sforzo, un atto, un'entelechia, poiché la
forza passa da sé in azione, per quanto nulla la ostacoli. Perciò considero la forza come costitutiva della
sostanza, poiché è il principio dell'azione, che è la caratteristica della sostanza.» Possiamo così vedere
cosa Leibniz intenda per attività, e possiamo anche vedere che questa nozione è una conseguenza
necessaria e legittima della sua nozione di sostanza. Una sostanza, abbiamo visto, è un soggetto
che ha predicati consistenti in vari attributi in varie parti del tempo. Abbiamo anche visto che
tutti questi predicati sono coinvolti nella nozione del soggetto, e che il fondamento dei suoi
attributi mutevoli è quindi all'interno della sostanza, e non da cercarsi nell'inüuenza del mondo
esterno. Quindi deve esserci, in ogni stato di una sostanza, un elemento o qualità in virtù della
quale quello stato non è permanente, ma tende a passare allo stato successivo. Questo elemento è
ciò che Leibniz intende per attività.  L'attività deve essere distinta da ciò che intendiamo per
causalità. La causalità è una relazione tra due fenomeni in virtù della quale uno è succeduto
dall'altro. L'attività è una qualità di un fenomeno in virtù della quale tende a causare un altro.
L'attività è un attributo corrispondente alla relazione di causalità; è un attributo che deve
appartenere al soggetto degli stati mutevoli, per quanto quegli stati si sviluppino dalla natura del
soggetto stesso. L'attività non è una mera relazione; è una qualità effettiva di una sostanza, che
forma un elemento in ogni stato della sostanza, in virtù del quale quello stato non è permanente,
ma tende a cedere il posto a un altro. Poiché una sostanza, come abbiamo visto, è essenzialmente
il soggetto permanente di attributi mutevoli, ne segue che l'attività, nel senso sopra detto, è
essenziale alla sostanza, e quindi metaûsicamente necessaria. Ne segue anche che, come dice
Leibniz, senza attività una sostanza non potrebbe preservare la sua ; poiché
senza attività una sostanza cesserebbe di avere nuovi attributi in nuovi momenti del tempo, e
quindi cesserebbe di esistere. L'attività segue così dalla dottrina generale, che Leibniz condivide
con molti altri ûlosoû (ad es. ), che ogni relazione deve poter essere analizzata in aggettivi
dei termini correlati. Due stati hanno una relazione di successione e causalità; quindi devono
esserci aggettivi corrispondenti degli stati. L'aggettivo dello stato precedente è l'attività. La

G. iii. 58 L. 300, n.; G. iv. 472

¿ 5 À

identità numerica

Lotze



Connessione tra attività e ragione sufûciente

passività, tuttavia, non è l'aggettivo dello stato successivo, ma è qualcosa di completamente
diverso. ¿ 6 À

 ¿5 À Cfr. D. 115; G. iv. 50637.
 ¿6 À Cfr. Cap. XII, § 84..

Possiamo ora tornare alla  e interpretarla in connessione con
l'attività. Sebbene, come abbiamo visto, tutti gli stati di una sostanza siano contenuti nella sua
nozione e potrebbero, con conoscenza perfetta, esserne dedotti; ciò, nell'intenzione di Leibniz,
equivale a poco più della .  Qualunque siano le mie azioni future, deve ora essere
vero che saranno ciò che saranno. Chiunque agisse diversamente non sarebbe la stessa persona.
Ma che io agirò in un modo speciûco non può essere dedotto da alcuna proposizione generale su
di me. Le mie azioni speciûche sono connesse alla nozione di me, ma non sono legate
necessariamente a nessuna delle mie qualità generali né tra loro. Non c'è nulla in me, dice Leibniz,
tra tutto ciò che può essere concepito generalmente, o per essenza, o da una nozione speciûca o
incompleta, da cui le mie azioni future seguano necessariamente. Tuttavia, se intraprenderò un
viaggio, è certo che lo farò, e quindi, se non lo facessi, vi sarebbe falsità, il che distruggerebbe la
nozione individuale o completa di me ( ). Vale a dire, chiunque agisse diversamente non
sarebbe la stessa persona. Ciò equivale in realtà a nient'altro che (1) l'affermazione di sostanze
permanenti, (2) l'ovvio fatto che ogni proposizione sul futuro è già determinata come vera o falsa,
anche se possiamo essere incapaci di decidere l'alternativa. Così non abbiamo mezzi, in tutto ciò,
per determinare, da un dato stato di sostanza, quali saranno i suoi stati futuri; e a questo scopo,
secondo Leibniz, richiediamo il principio della ragion sufûciente.

legge della ragion sufûciente

legge d'identità ¿ 7 À

G. ii. 52

 ¿7 À Cfr. G. II. 42, inizio del paragrafo.

Il principio adempie quindi alla stessa funzione per cui oggi si usa la causalità; fornisce una
connessione tra eventi in tempi diversi. Ma a differenza della causalità, cerca di mostrare perché, e
non solo che, certe sequenze si veriûcano. In una lettera giovanile, scritta prima che Leibniz
scoprisse la sua nozione di sostanza ( ), sostiene che una singola cosa non può essere causa
dei suoi cambiamenti, poiché tutto rimane nello stato in cui si trova, se nulla lo cambia; non si
può addurre alcuna ragione a favore di un cambiamento piuttosto che un altro ( ). Dal
contrasto tra questa e le sue opinioni successive, vediamo chiaramente il legame tra attività e
ragion sufûciente. La ragion sufûciente per un cambiamento piuttosto che un altro va ricercata
nella natura dell'attività. Nelle sostanze non libere, questa attività è regolata da leggi generali, che
a loro volta hanno una ragion sufûciente nella percezione divina della convenienza; nelle
sostanze libere, la ragion sufûciente risiede nella percezione più o meno confusa del bene da
parte della sostanza stessa. Ma in nessun caso la connessione tra due stati è in sé necessaria;
sorge sempre dalla percezione, sia in Dio che nella creatura (se libera), che il cambiamento è
buono ( ). Questo argomento, tuttavia, non può essere discusso appieno ûnché non avremo
esaminato .

1676?

G. I. 372

G. II. 38
la dottrina delle Monadi



Gli stati di una sostanza formano una serie causale

In cosa differisce una sostanza dalla somma dei suoi predicati?

Da quanto detto sull'attività, è evidente che quei predicati di una data sostanza che sono esistenti
nel tempo formano una serie causale unica. Leibniz talvolta spinge tanto oltre questa direzione da
avvicinarsi molto alla dottrina di Lotze secondo cui le cose sono leggi.  Tutte le cose singolari,
dice, sono soggette a successione, né c'è nulla di permanente se non la legge stessa, che implica
successione continua. Le successioni, prosegue, come serie quali i numeri, hanno la proprietà che,
dati il primo termine e , i termini rimanenti sorgono in ordine. L'unica
differenza è che nelle successioni l'ordine è temporale, mentre nei numeri l'ordine è quello della
priorità logica ( ). Inoltre, la persistenza della stessa legge è il fondamento per affermare
che un nuovo esistente temporale appartiene alla stessa sostanza di un esistente passato.
L'identità di una sostanza in tempi diversi è riconosciuta, dice, «dalla persistenza della stessa legge
della serie, o di transizione semplice continua, che ci porta a ritenere che uno stesso soggetto o monade
stia cambiando. Che vi sia una legge persistente, che coinvolge gli stati futuri di ciò che concepiamo
come identico, è proprio ciò che affermo costituisca la stessa sostanza» ( ). Questi passaggi
spiegano con grande chiarezza cosa Leibniz intenda con la sua espressione, che ogni monade
contiene nella sua natura  (

). Ci permettono anche di vedere cosa resterebbe della  se si
abbandonasse il riferimento alla sostanza. Tutti i predicati di una data sostanza formano una
serie causale unica: questa serie potrebbe quindi essere presa a deûnire ciò che intendiamo per
una sostanza, e il riferimento a soggetto e predicato potrebbe essere abbandonato. La pluralità di
sostanze consisterebbe allora nella dottrina che un dato esistente in un dato momento è causato,
non dall'intero stato precedente dell'universo, ma da qualche preciso esistente nel momento
precedente. Questa assunzione è implicita nella comune ricerca delle cause dei particolari. Si
suppone, per esempio, che due esistenti simultanei A e B siano stati causati, rispettivamente, da
due diversi esistenti precedenti Z e ñ, non che ciascuno sia stato causato dall'intero stato
precedente dell'universo. Questa assunzione, se giustiûcata, sarebbe sufûciente a stabilire
qualcosa di molto simile alla ûlosoûa di Leibniz. Poiché A e B a loro volta causeranno,
rispettivamente, diversi esistenti A' e B', e così via. La negazione dell'interazione tra sostanze si
riduce così, quando la serie è sostituita al singolo soggetto, all'asserzione che vi sono molte serie
causali, e non una sola. Tornerò su questa asserzione quando tratterò i fondamenti di Leibniz per
una pluralità di sostanze.  Per ora desidero sottolineare quanto facilmente Leibniz avrebbe
potuto sbarazzarsi, a questo stadio, del riferimento a soggetto e predicato, e sostituire l'unità della
legge o della serie a quella del soggetto logico 4 una dottrina dalla quale, come dalla sua, la
persistenza e l'indipendenza delle sostanze seguono necessariamente.

¿ 8 À

la legge di progressione

G. II. 263

G. II. 264

la legge della continuazione della serie delle sue operazioni D. 38; G. II.
136 dottrina delle monadi

¿ 9 À

 ¿8 À Cfr. Lotze, Metaûsica, Libro I, Cap. III, specialmente § 32.
 ¿9 À Vedi ûne del Cap. VII.



A questo punto può essere utile chiedersi come, nella visione di Leibniz, una sostanza differisca
dalla somma dei suoi predicati. Se la monade fosse ridotta a una mera serie causale, sarebbe
identiûcata con la somma dei suoi predicati. Avrebbe allora un'unità puramente formale; non ci
sarebbe un soggetto attuale, identico in tutti i punti del tempo, ma solo una serie di termini
perpetuamente nuovi. Ci sarebbero ancora sostanze semplici, nel senso di serie causali
indipendenti, ma non ci sarebbe motivo di considerare l'anima come una di queste sostanze
semplici, o di negare l'interazione causale tra i miei stati e altri esistenti. Al contrario, è perché l'
appariva a Leibniz evidentemente come un unico soggetto, che i suoi vari stati erano considerati
costituire una serie causale indipendente. Non dobbiamo quindi dire, come spesso si fa con
leggerezza, che Leibniz identiûcasse sostanza e attività; l'attività è l'essenza delle sostanze, ma le
sostanze stesse non sono essenze, bensì i soggetti di essenze e altri predicati.  Così una
sostanza non è, per Leibniz, identica alla somma dei suoi stati;  al contrario, quegli stati non
possono esistere senza una sostanza in cui inerire. Il motivo per assumere sostanze 3 e questo è
un punto molto importante 3 è puramente e unicamente logico. Ciò di cui si occupa la 
sono gli stati delle sostanze, e sono solo questi che possono essere dati nell'esperienza. Si
presume che siano stati di sostanze, perché sono considerati di natura logica come predicati, e
quindi richiedono soggetti di cui possano essere predicati. L'intera dottrina dipende, in ogni sua
parte, da questo puro principio logico. E questo ci riporta alla distinzione, che abbiamo fatto nel

, tra due tipi di proposizioni soggetto-predicato. Il tipo appropriato per verità contingenti,
per predicazioni riguardanti sostanze attuali, è quello che dice «Questo è un uomo», non «l'uomo è
razionale». Qui "questo" deve essere supposto deûnito, non primariamente da predicati, ma
semplicemente come quella sostanza che è. La sostanza non è un'idea, o un predicato, o una
collezione di predicati; è il sostrato in cui i predicati ineriscono (

). Sembrerebbe, tuttavia, che la parola "questo" debba signiûcare qualcosa, e che solo un
signiûcato sia in grado di distinguere di quale sostanza stiamo parlando. Ciò che di solito si
intende è un riferimento al tempo o al luogo, così che «questo è umano» si ridurrebbe a «l'umanità
esiste qui». Il riferimento a tempo e luogo è in una certa misura avvallato da Leibniz (vedi ad es. 

), ma egli considerava tempo e luogo come a loro volta riducibili a predicati. Così la sostanza
rimane, al di fuori dei suoi predicati, completamente priva di signiûcato.  Quanto al modo in cui
un termine completamente privo di signiûcato possa essere logicamente impiegato, o possa
essere prezioso in , confesso di condividere lo stupore di .  Quando arriveremo
all' , scopriremo che Leibniz stesso, ritenendo che una sostanza sia
deûnita dai suoi predicati, cadde nell'errore di confonderla con la somma di quei predicati. Che
questo fosse un errore dal suo punto di vista è sufûcientemente evidente, poiché non ci sarebbe
motivo di opporre soggetti a predicati, se i soggetti non fossero altro che collezioni di predicati.
Inoltre, se così fosse, le predicazioni riguardanti sostanze attuali sarebbero tanto analitiche
quanto quelle riguardanti essenze o specie, mentre il giudizio che una sostanza esiste non
sarebbe un unico giudizio, ma tanti giudizi quanti sono i predicati temporali del soggetto. La
confusione su questo punto sembra, di fatto, essere in gran parte responsabile dell'intera teoria
dei giudizi analitici.

Io

¿ 10 À

¿ 11 À

Scienza

Cap. II.

cfr. N. E. pp. 22536; G. v. 20133;
spec. § 2

G.
II. 49

¿ 12 À

Metaûsica Locke ¿ 13 À

Identità degli Indiscernibili

 ¿ 10 À Cfr. D. 118; G. iv. 509: "Per quanto mi riguarda, per quanto credo di aver colto la nozione di azione, sostengo che quel dogma
ûlosoûco più accettato, che le azioni appartengono a dei soggetti (esse suppositorum), ne consegue, ed è provato da esso; e penso che



Relazione del tempo con la nozione di sostanza in Leibniz

questo principio sia così vero che è anche reciproco, cosicché non solo tutto ciò che agisce è una singola sostanza, ma anche che ogni
singola sostanza agisce senza interruzione." Appare chiaramente, da questo passo, che la sostanza è concepita come un soggetto
permanente, cosicché l'affermazione dell'attività è signiûcativa e non una mera tautologia.

 ¿ 11 À Cfr. G. ii. 263: «Le sostanze non sono interi che contengono parti formaliter, ma cose complete che contengono quelle parziali
eminenter.» Cfr. anche G. vi. 350.

 ¿ 12 À Mr Bradley, nel tentativo di ridurre ogni giudizio a predica sulla Realtà, è condotto alla stessa visione riguardo al suo soggetto
ultimo. La Realtà, per lui, non è un'idea, ed è quindi, si deve supporre, priva di signiûcato. Vedi la sua Logica, pp. 43, 49, 50, 66.

 ¿ 13 À Saggio, Libro II. Cap. XXIII. §§ 1, 2; N, E, pp. 225-6,

La relazione del tempo con la nozione di sostanza in Leibniz è difûcile da comprendere
chiaramente. La realtà del tempo è assunta come premessa e negata come conclusione? Una
sostanza, come abbiamo visto, è essenzialmente un soggetto che persiste nel tempo. Ma con la
dottrina secondo cui tutti gli stati di una sostanza sono eternamente i suoi predicati, Leibniz
cerca di eliminare la dipendenza dal tempo. Non c'è, tuttavia, alcun modo possibile, per quanto io
possa scoprire, in cui tale eliminazione possa essere effettivamente realizzata. Dobbiamo infatti
distinguere tra lo stato della sostanza in un dato momento e il fatto che quello sia il suo stato in
quel dato momento. Solo quest'ultimo è eterno, e quindi solo quest'ultimo è ciò che Leibniz deve
prendere come predicato della sostanza. Lo stato presente esiste ora e non esiste il momento
successivo; non può quindi esso stesso essere eternamente un predicato della sua sostanza. Il
predicato eterno è che la sostanza ha tale e tale stato in tale e tale momento. Il preteso predicato si
risolve quindi in una proposizione, che a sua volta non è una proposizione soggetto-predicato.
Questo punto è ben illustrato da un passo in cui Leibniz cerca di spiegare come un predicato
eterno possa riferirsi a una parte del tempo. Ciò che consegue dalla natura di una cosa, dice, può
conseguire perennemente o per un tempo. Quando un corpo si muove in linea retta senza forze,
ne consegue che in un dato momento sarà in un dato punto, ma non che rimarrà lì per sempre (

). Ciò che consegue, in questo caso, per un tempo, è esso stesso una proposizione, e
logicamente precedente al tentativo di predicazione successiva. Questo esempio dovrebbe chiarire
che tali proposizioni non possono essere validamente ridotte a predicazioni.

G.
ii. 258

La , tuttavia, sembra concepita per liberare tali proposizioni da ogni
riferimento a parti attuali del tempo, e così rendere le proposizioni riguardanti gli stati di una
sostanza in tempi diversi meri predicati complessi. È necessario per Leibniz sostenere che

 ed  non differiscono intrinsecamente, ma differiscono solo in virtù di
una relazione tra ciò che esiste ora e ciò che esisteva allora; e inoltre, che questa relazione è
dovuta alla qualità di ciò che esiste in questi diversi tempi. Ciò è tentato con la nozione di attività.
Per evitare la relazione ai momenti del tempo, questi momenti devono essere ridotti a elementi o
parti degli stati corrispondenti. Ora l'attività dovrebbe creare una differenza qualitativa tra stati
precedenti e successivi, per mezzo della quale potremmo interpretare il loro ordine di successione
come risultato delle loro stesse nature. Lo stato precedente è il desiderio, lo stato successivo è il
desiderato 3 questa è, grosso modo, la differenza tra stati a cui si cerca di ridurre la differenza
temporale. Ma questo tentativo, penso, non può avere successo. Innanzitutto, poche persone
sarebbero disposte ad ammettere, come conseguenza della dottrina, che sia una pura tautologia

dottrina dell'attività

esistere ora esistere allora



dire che l'attività o il desiderio è diretto al futuro. In secondo luogo, l'attuale dottrina non può
spiegare cosa si intenda per . Se si ammette la
simultaneità, ne consegue che il presente o qualsiasi altro tempo non è solo nella mia mente, ma è
qualcosa di unico e singolare rispetto al quale gli stati simultanei concordano. In breve, c'è un
unico tempo, non tanti tempi quante sono le sostanze. Quindi l'ordine temporale non può essere
solo qualcosa nella mia mente, o un insieme di relazioni che sussistono tra i miei stati. In terzo
luogo, si può dubitare di cosa guadagniamo sostituendo l'ordine dovuto all'attività a quello dovuto
al tempo. Abbiamo una serie di stati A, B, C, D, . . . , tale che l'attività di A si riferisce a B, quella di B
a C, e così via. Diciamo allora che l'ordine così ottenuto è ciò che l'ordine temporale realmente
signiûca. La difûcoltà è comprendere la relazione tra l'attività di A e la B a cui si riferisce. Sembra
essenziale che l'oggetto dell'attività o del desiderio sia inesistente, ma sia considerato capace di
divenire esistente. In questo modo, il riferimento al tempo futuro sembra far parte del signiûcato
dell'attività, e il tentativo di inferire il tempo dall'attività implica così un circolo vizioso. Inoltre, la
deûnizione di uno stato di una sostanza sembra impossibile senza il tempo. Uno stato non è
semplice; al contrario, è inûnitamente complesso. Contiene tracce di tutti gli stati passati, ed è
gravido di tutti gli stati futuri. È inoltre un riüesso di tutti gli stati simultanei di altre sostanze.
Così non rimane modo di deûnire uno stato, se non come lo stato in un dato momento. E inûne,
tutti gli stati consistono in percezioni e desideri di percezioni, sia del mondo che delle verità
eterne. Ora le percezioni coinvolte nel rispecchiare l'universo 3 da cui deriva tutta la conoscenza
dell'esistenza attuale 3 presuppongono la simultaneità nella loro deûnizione. Questo punto sarà
provato quando tratteremo la percezione, e la dottrina generale del tempo sarà trattata
nuovamente in connessione con lo spazio. Cercherò allora di mostrare che ci deve essere uno
stesso ordine tra gli stati di tutte le sostanze, e che quest'ordine, di conseguenza, non può
dipendere dagli stati di una singola sostanza.

simultaneità degli stati di sostanze diverse

Il tempo è quindi necessariamente presupposto nel trattamento leibniziano della sostanza. Che
sia negato nella conclusione non è un trionfo, ma una contraddizione. Un risultato precisamente
simile apparirà riguardo allo spazio, quando arriveremo ai fondamenti della pluralità delle
sostanze. Scopriremo che Leibniz fece un costante sforzo per eliminare, mediante successive
critiche infruttuose, queste premesse indispensabili ma, per lui, inammissibili.



C a p i t o l o  V

L'Identità degli Indiscernibili e la Legge di
Continuità. Possibilità e Compossibilità

Signiûcato dell'Identità degli Indiscernibili

Il principio necessario, ma non premessa della ûlosoûa di Leibniz

Vengo ora all'ultimo dei principi logici generali di Leibniz. L'  e la 
 sono strettamente connesse, sebbene non deducibili l'una dall'altra. Sono

entrambe incluse nell'affermazione che tutte le sostanze create formano una serie, in cui ogni
possibile posizione intermedia tra il primo e l'ultimo termine è riempita una e una sola volta. Che
ogni possibile posizione sia riempita una volta è la Legge della Continuità; che sia riempita solo
una volta è aggiunto dall'Identità degli Indiscernibili. Discuterò prima quest'ultimo principio.
Dovremo indagare d cosa signiûca, e come Leibniz lo stabilì, f in che misura i suoi argomenti a
sostegno fossero validi.

Identità degli Indiscernibili Legge
della Continuità

d Non vi sono difûcoltà riguardo al signiûcato dell' . A differenza
del , non è formulato in modi diversi in tempi diversi. Afferma «che
in natura non esistono due esseri reali assoluti indiscernibili» ( ), o ancora che
«nessuna due sostanze sono completamente simili, o differiscono solo numericamente» ( ). Si
applica solo alle sostanze; gli attributi esistenti, come Leibniz spiega discutendo il luogo (

), possono essere indiscernibili. La dottrina di Leibniz non è quella sostenuta da 
, secondo cui ogni diversità deve essere diversità di contenuto. Se così fosse, il principio

sarebbe molto più fondamentale e dovrebbe essere considerato prima della deûnizione di
sostanza. Il principio, lungi dall'affermare solo la diversità di contenuto, presuppone sia la
diversità materiale o numerica sia la diversità di contenuto in senso proprio. Ad entrambe è
logicamente successivo. La diversità di contenuto in senso proprio è la differenza tra un
contenuto e un altro. La diversità materiale o numerica è la differenza tra un soggetto, o una
sostanza, e un altro. La dottrina di Leibniz è che due cose materialmente diverse, cioè due
sostanze differenti, differiscono sempre anche nei loro predicati. Questa dottrina evidentemente
presuppone entrambi i tipi di diversità e afferma una relazione tra loro. La diversità di contenuto è
talvolta usata anche in quest'ultimo senso, indicando quella differenza tra due soggetti che
consiste nell'avere predicati diversi. Ma poiché questo senso è complesso e composto dagli altri
due tipi di diversità, è meglio limitare il termine diversità di contenuto al primo senso, cioè la
differenza tra contenuti. La dottrina è quindi che due sostanze qualsiasi differiscono nei loro
predicati. Ciò presuppone una conoscenza della sostanza e non poteva essere discusso ûnché la
sostanza non fosse stata deûnita.

Identità degli Indiscernibili
principio di ragion sufûciente

D. 259; G. vii. 393
G. iv. 433

D. 266;
G. vii. 400, 401 Mr
Bradley



e Questo principio non è, come la , una premessa della ûlosoûa
di Leibniz. È dedotto e dimostrato in molti passaggi. Ma le dimostrazioni sono varie, non solo nei
metodi ma anche nei risultati. Almeno una volta il principio appare come meramente
contingente, come , altre volte come metaûsicamente necessario. In tali casi di
incoerenza, è bene decidere, se possibile, quale alternativa si adatti meglio al resto del sistema e
quale, se l'incoerenza fosse stata segnalata, il ûlosofo avrebbe scelto. Ritengo che Leibniz avrebbe
dovuto considerare il suo principio come necessario. Per dimostrarlo, esamineremo le sue varie
argomentazioni.

Legge della Ragion Sufûciente

le leggi del moto

Nella , Leibniz afferma: «Questa supposizione di due indiscernibili... sembra
infatti possibile in termini astratti; ma non è coerente con l'ordine delle cose, né con la divina saggezza,
per cui nulla è ammesso senza ragione» ( ). Prosegue: «Quando nego che esistano due
gocce d'acqua perfettamente uguali, o due altri corpi perfettamente indiscernibili tra loro; non dico che
sia assolutamente impossibile supporli (poser); ma che è una cosa contraria alla divina saggezza, e che
di conseguenza non esiste. Ammetto che se due cose perfettamente indiscernibili esistessero, sarebbero
due; ma tale supposizione è falsa e contraria al grande principio di ragione» ( ). Nel
precedente articolo ( ) deduce l'  dalla 

, affermando che Dio non avrebbe ragione di collocare uno dei due
indiscernibili qui, l'altro lì, piuttosto che adottare la disposizione opposta. Questo argomento,
tuttavia, sebbene sia, tra tutti quelli a sostegno del principio, il meno a priori e il meno
convincente, conferisce comunque necessità metaûsica, poiché abbiamo visto, nel ,
che la necessità di qualche ragione sufûciente è metaûsicamente necessaria ( ). Quindi le
conclusioni negative da questo principio4cioè che una tale proposizione è falsa perché non
potrebbe avere alcuna ragione sufûciente4sono necessarie, sebbene le conclusioni positive, dove
viene assegnata una ragione sufûciente speciûca, possano essere contingenti. Di conseguenza,
conclude la suddetta dimostrazione osservando che supporre due cose indiscernibili equivale a
supporre la stessa cosa sotto nomi diversi ( ).

quinta lettera a Clarke

D. 259; G. vii. 394

D. 260; G. vii. 39435
D. 247; G. vii. 37132 Identità degli Indiscernibili Legge della

Ragion Sufûciente

Capitolo III.
G. ii. 420

D. 247; G. vii. 372

Il passaggio che afferma la possibilità degli indiscernibili4che, per quanto ne so, è l'unico4era
probabilmente dovuto al fatto che egli deduceva la loro non-esistenza dal 

, e che questo principio generalmente dà risultati contingenti. Ed è difûcile stabilire
quanto ampia sia la riserva implicata dalle parole «in termini astratti».

principio di Ragion
Sufûciente

L'argomento sopra esposto per il suo principio è lungi dall'essere cogente così com'è, e non
rappresenta adeguatamente il suo signiûcato. Sembra presupporre qui e lì come fonti di 

, per poi dedurre che debba esserci un'ulteriore differenza apparentemente scollegata
oltre a quella di posizione. Ciò che intende realmente, tuttavia, è che qui e lì devono essere essi
stessi ridotti a predicati, in accordo con la sua logica generale. Questo è tentato dalla sua teoria
dello spazio, che verrà esaminata in seguito. Ciò su cui insisto, tuttavia, è che la differenziazione
non deve essere supposta effettuata dalla differenza di luogo di per sé, ma dalla differenza nei
predicati a cui, secondo la teoria di Leibniz, il luogo deve essere ridotto. Dove appare una
differenza di luogo, deve esserci una differenza di predicati, essendo questi ultimi la verità di cui la
prima è un'espressione confusa. Quindi affermare che due sostanze non possono occupare lo
stesso luogo nello stesso tempo equivale a sostenere una proposizione logicamente successiva

diversità
numerica



all' . La dimostrazione che parte dalla differenza di luogo è quindi
meramente ad hominem e non rappresenta il nocciolo del principio.  è disposto ad
ammettere che due cose devono differire per luogo; dunque, poiché il luogo è un predicato, esse
devono avere predicati diversi. Così Leibniz afferma ( ) che oltre alla differenza di
tempo e luogo deve esserci un , e aggiunge che luoghi e tempi si
distinguono per mezzo delle cose, non viceversa. Dice ancora ( ) che le cose che
differiscono per luogo devono esprimere il loro luogo, e quindi differire non solo per luogo o per
una denominazione estrinseca. Senza dubbio faceva afûdamento, di norma, sul fatto che i suoi
lettori ammettessero che due cose non potessero coesistere in un unico punto spazio-temporale,
e così deducessero una differenza intrinseca da questa ammissione. Ma con la 

, non poteva logicamente contare su questo argomento, poiché usava l'Identità
degli Indiscernibili per confutare la realtà dello spazio e del tempo. Aveva anche un altro
fondamento più astratto, derivato dalla natura della sostanza e strettamente connesso alle
dottrine logiche che abbiamo già esaminato. Se non avesse avuto un tale fondamento, sarebbe
incorso in molte difûcoltà insormontabili. Poiché dichiara ( ) che Dio non
sceglierà mai tra indiscernibili, il che è, infatti, una diretta conseguenza della ragion sufûciente.
Di conseguenza dobbiamo dedurre che, tra tutte le sostanze attuali, non ve ne sia nessuna per cui
si possa concepire un'altra sostanza esattamente simile. Poiché se fosse possibile concepirne
un'altra, Dio l'avrebbe concepita, e quindi non avrebbe potuto crearne nessuna delle due. La
dimostrazione che, dove le nozioni in questione sono nozioni di sostanze, gli indiscernibili sono
inconcepibili, si trova in Leibniz e deve ora essere esaminata.

Identità degli Indiscernibili
Clarke

N. E. 238; G. v. 213
principio interno di distinzione

G. ii. 250

sua teoria dello
spazio e del tempo

D. 273; G. vii. 407

La natura di una sostanza individuale o essere completo, dice Leibniz, è di avere una nozione così
compiuta da bastare a comprendere e dedurre tutti i predicati del soggetto di tale nozione.  «Da
ciò,» prosegue, «seguono diversi paradossi considerevoli, come, tra altri, che non è vero che due
sostanze si assomiglino completamente e differiscano solo numericamente» ( ). In questo
argomento, diversi passaggi intermedi sembrano essere stati omessi, suppongo perché Leibniz li
riteneva ovvi. Non riesco a trovare questi passaggi esplicitamente dichiarati da nessuna parte, ma
immagino che il suo ragionamento possa essere formulato così: Tutto ciò che può essere
validamente detto di una sostanza consiste nell'assegnare i suoi predicati. Ogni denominazione
estrinseca4cioè ogni relazione4ha un fondamento intrinseco, cioè un predicato corrispondente
( ). La sostanza è dunque interamente deûnita quando tutti i suoi predicati sono
enumerati, così che non rimane modo in cui la sostanza potrebbe non essere unica. Supponiamo
che A e B siano due sostanze indiscernibili. Allora A differirebbe da B esattamente come B
differirebbe da A. Sarebbero, come Leibniz una volta osserva riguardo agli atomi, diverse senza
differenza ( ). Oppure possiamo esporre l'argomento così: A differisce da B, nel
senso che sono sostanze diverse; ma essere così diversi è avere una relazione con B. Questa
relazione deve avere un predicato corrispondente di A. Ma poiché B non differisce da se stesso, B
non può avere lo stesso predicato. Quindi A e B differiranno nei predicati, contro l'ipotesi. Infatti,
se ammettiamo che nulla si possa dire di una sostanza se non assegnarne i predicati, sembra
evidente che essere una sostanza diversa signiûchi avere predicati diversi. Altrimenti, ci sarebbe

¿ 1 À

G. iv. 433

G. ii. 240

N. E. p. 309; G. v. 268



La prova di Leibniz del principio è valida?

qualcosa di diverso dai predicati coinvolto nel determinare una sostanza, poiché, quando tutti
questi fossero assegnati, la sostanza rimarrebbe ancora indeterminata.

 ¿ 1 À Vedi . Così Wolff dice (Logica, Cap. I. § 27): «Tutto ciò che concepiamo, o tutto ciò che si trova in un individuo, è
determinato in ogni rispetto; ed è proprio per questo fatto, che una cosa è determinata sia in ciò che costituisce la sua essenza, sia in ciò che le è
accidentale, che essa acquista la qualità di individuo.»

Appendice III.

f Questo argomento è valido, credo, nella misura in cui dimostra che, se soggetto e predicato
sono la forma canonica delle proposizioni, non possono esistere due sostanze indiscernibili. La
difûcoltà sta nell'impedire che dimostri che non può esserci affatto più di una sostanza. Poiché la
diversità numerica delle sostanze è logicamente prioritaria alla loro diversità nei predicati: non si
può parlare di differenza nei predicati senza che differiscano prima numericamente. Ma il nudo
giudizio di diversità numerica stesso è soggetto a tutte le obiezioni che Leibniz può sollevare
contro gli indiscernibili.  Finché non sono assegnati predicati, le due sostanze rimangono
indiscernibili; ma non possono avere predicati che le rendano discernibili senza essere prima
distinte come numericamente diverse. Dunque, secondo i principi della logica di Leibniz,
l'  non è sufûciente. Egli avrebbe dovuto, come , ammettere
solo una sostanza. Con qualsiasi altra logica, non ci può essere ragione contro l'esistenza della
stessa collezione di qualità in luoghi diversi, poiché la prova contraria poggia interamente sulla
negazione delle relazioni. Ma poiché una logica diversa distrugge la sostanza, distrugge anche
qualsiasi cosa somigliante all'enunciato del principio da parte di Leibniz.

¿ 2 À

Identità degli Indiscernibili Spinoza

 ¿2 À Cfr. la dimostrazione della Prop. V, Libro I dell'  di Spinoza.Etica

Inoltre, l'argomento sembra mostrare un'obiezione4la stessa suggerita nel 4
contro l'intera dottrina della sostanza. Se una sostanza è solo deûnita dai suoi predicati4e questo
è essenziale per l' 4allora sembrerebbe identica alla somma di quei
predicati. In tal caso, dire che tale sostanza esiste è solo un modo conciso per dire che tutti i suoi
predicati esistono. I predicati non inherente alla sostanza in alcun senso diverso da quello in cui le
lettere ineriscono all'alfabeto. I giudizi logicamente prioritari sono quelli che affermano
l'esistenza dei vari predicati, e la sostanza non è più qualcosa di distinto da essi, che li determina,
ma è semplicemente tutti quei predicati presi insieme. Ma questo, come abbiamo già visto, non è
ciò che Leibniz intende dire. La sostanza è una cosa semplice e indivisibile, che persiste nel
tempo; non è la stessa della serie dei suoi stati, ma ne è il soggetto. Però in questo caso, una
sostanza non è propriamente deûnita dai suoi predicati. C'è differenza tra attribuire un dato
predicato a una sostanza e attribuirlo a un'altra. La sostanza può essere deûnita solo come
«questo». O meglio4ed è qui che la dottrina della sostanza crolla4la sostanza non può affatto
essere deûnita. Deûnire signiûca indicare il signiûcato, ma una sostanza è, per sua stessa natura,
priva di signiûcato, poiché solo i predicati le conferiscono signiûcato. Anche dire «questo»
signiûca indicare una parte dello spazio o del tempo, o qualche qualità distintiva; spiegare in
qualsiasi modo quale sostanza intendiamo signiûca attribuirle un predicato. Ma se non sappiamo
già di quale sostanza parliamo, il nostro giudizio non ha deûnitezza, poiché è un giudizio diverso

precedente Capitolo

Identità degli Indiscernibili



Ogni sostanza ha inûniti predicati. Connessione con la contingenza e
l'identità degli indiscernibili

affermare lo stesso predicato di un'altra sostanza. Incorriamo dunque necessariamente in un
circolo vizioso. La sostanza deve essere numericamente determinata prima della predicazione,
ma solo i predicati danno determinazione numerica. O una sostanza è del tutto priva di
signiûcato, e allora non può essere distinta da altre; o una sostanza è semplicemente tutte o
alcune delle qualità che si suppone siano i suoi predicati. Queste difûcoltà sono l'inevitabile
risultato dell'ammettere, come elementi delle proposizioni, termini privi di signiûcato, cioè
termini che non sono ciò che si potrebbe chiamare idee o concetti. Contro molte sostanze,
possiamo obiettare, con , che ogni diversità deve essere diversità di signiûcati; contro
una sostanza, possiamo obiettare che lo stesso vale per l'identità. E questo vale ugualmente
contro la presunta auto-identità della .

Mr Bradley

Realtà di Mr Bradley

Collegata all'  è l'affermazione che ogni sostanza ha un numero
inûnito di predicati. Che ciò debba essere è evidente dal solo fatto che ogni sostanza deve avere un
predicato corrispondente a ogni momento del tempo. Ma Leibniz va oltre. Lo stato di una
sostanza in ogni momento è analizzabile in inûniti predicati. Ciò potrebbe essere dedotto dal fatto
che lo stato presente ha relazioni con tutti gli stati passati e futuri, relazioni che, secondo Leibniz,
devono inüuenzare lo stato presente4anzi è in ciò che consiste la loro verità. Ma un altro fattore è
la rappresentazione dell'intero universo, che necessariamente comporta una complessità inûnita
in ogni stato di ogni sostanza. Questa complessità inûnita è un segno del contingente. C'è una
differenza, dice Leibniz, tra l'analisi del necessario e quella del contingente. L'analisi dal
successivo per natura al precedente per natura termina nella materia necessaria con le nozioni
primitive, come l'analisi dei numeri termina con l'unità. Ma nei contingenti o negli esistenti,
questa analisi procede all'inûnito, senza mai raggiungere elementi primitivi ( ). Osserva
inoltre che è impossibile per noi avere conoscenza degli individui e determinare esattamente
l'individualità di qualsiasi cosa. Poiché l'individualità include l'inûnito, e solo chi comprende
l'inûnito può conoscere il principio di individuazione di questa o quella cosa ( ).
Verità necessarie e contingenti differiscono come numeri razionali e irrazionali. La risoluzione di
questi ultimi procede all'inûnito ( ).

Identità degli Indiscernibili

G. III. 582

N. E. 309; G. v. 268

G. vii. 309

Aggiunge ( ): «La differenza tra verità necessarie e contingenti è proprio la stessa che tra
numeri commensurabili e incommensurabili. La riduzione di numeri commensurabili a una misura
comune è analoga alla dimostrazione di verità necessarie, o alla loro riduzione a verità identiche. Ma
come, nel caso di rapporti irrazionali, la riduzione implica un processo inûnito, eppure approssima una
misura comune, così che si ottiene una serie deûnita ma senza ûne, così anche le verità contingenti
richiedono un'analisi inûnita, che solo Dio può compiere.»

G. vii. 200

Temo che Leibniz considerasse questo, in una certa misura, come una conferma della sua
dottrina della contingenza. Sembra abbia ritenuto naturale che il contingente sia ciò che non
possiamo comprendere perfettamente; afferma, per esempio, che solo Dio vede come io e
l'esistenza siamo uniti, e conosce a priori la causa della morte di Alessandro.  Il mondo del¿ 3 À



contingente è caratterizzato non solo dal fatto che esiste, ma anche dal fatto che tutto in esso
implica l'inûnità attraverso la sua inûnita complessità, ed è quindi inaccessibile alla conoscenza
umana esatta.

 ¿3 À G. IV. 433; v. 392 (N. E. 469).

Tali passi hanno indotto molti commentatori a pensare che la differenza tra necessario e
contingente abbia un riferimento essenziale alle nostre limitazioni umane, e non sussista per Dio.
Questa visione, credo, poggia su una confusione e arreca un danno indebito al sistema di Leibniz.
La confusione è tra il carattere generale di tutti i contingenti, attuali come possibili 3 poiché i
mondi possibili implicano la stessa complessità inûnita, che è del resto un risultato necessario del
tempo 3 e il signiûcato stesso della contingenza. È metaûsicamente necessario che il contingente
sia così complesso; ma ciò che crea la contingenza non è la complessità, bensì l'esistenza. O, per
dirla diversamente, la confusione è tra verità eterne sul contingente 3 cioè le proposizioni
necessarie sulle nature delle sostanze 3 e la verità contingente che tali sostanze esistano. Questa
distinzione deve essere fatta 3 benché Leibniz possa essersi reso colpevole di qualche confusione
in materia 3 per molte ragioni di grande peso. In primo luogo, le verità sui mondi possibili non
possono essere contingenti, e tutte le verità sul mondo attuale, private dell'asserzione
dell'esistenza attuale, sono verità su uno tra i mondi possibili. In secondo luogo, Dio era libero,
nella creazione, a causa degli altri mondi possibili: la sua scelta era contingente. E la sua libertà,
come quella delle creature, può risultare solo se la contingenza è metaûsicamente vera, e non una
mera illusione. In terzo luogo, la , nel senso in cui afferma cause
ûnali, è coordinata con la , e si applica agli atti divini tanto quanto al
mondo attuale; mentre, nella visione opposta, la convinzione di Leibniz di aver usato due principi
dovrebbe essere dichiarata erronea. Le dottrine delle cause ûnali, dei mondi possibili, della natura
sintetica delle connessioni causali e della libertà 3 tutto ciò che è caratteristico di Leibniz 3
dipende dalla natura inûne irriducibile dell'opposizione tra proposizioni esistenziali e necessarie.
Dobbiamo quindi sostenere che Leibniz non intenda, con contingente, solo ciò che noi non
possiamo spiegare appieno. Ma non può essere assolto, temo, dal soffermarsi con piacere su
questa presunta conferma della duplice natura delle proposizioni.

Legge della Ragione Sufûciente
Legge della Contraddizione

Qui ancora, penso, come in tutto, Leibniz non è chiaro sulla differenza tra la relazione
dell'individuo con la specie e quella della specie con il genere. Talvolta sostiene che non vi sia
differenza tra queste due relazioni 3 una visione a cui non vedo obiezioni, se non che è incoerente
con la sua nozione di sostanza individuale. Questa visione sottostà, come abbiamo visto,
all' , ed è suggerita nei , dove però porta a risultati che
avrebbe dovuto trovare molto scomodi. «In rigore matematico,» dice, «la minima differenza che
rende due cose dissimili in qualsiasi aspetto, le rende diverse in specie. . . . In questo senso, due individui
ûsici non saranno mai perfettamente simili, e per di più, lo stesso individuo passerà da una specie
all'altra, poiché non è mai del tutto simile a se stesso neanche per più di un momento»  (

). La sua visione sembra essere che, nelle verità eterne, partiamo da essenze e predicati,
e ne determiniamo le relazioni; mentre nelle verità contingenti, partiamo dall'esistenza di
qualcosa di indeterminato, come l' , e ne indaghiamo i predicati. La domanda è, in questo caso,

Identità degli Indiscernibili Nuovi Saggi

¿ 4 À N. E. 33536;
G. v. 28738

Io



La Legge di Continuità: tre forme di continuità sostenute da Leibniz

qual è la natura di questo esistente? E poiché ogni sostanza ha inûniti predicati, la domanda è una
che non potremo mai risolvere pienamente. Ma è evidente 3 benché Leibniz non sembri averlo
percepito 3 che partendo dall'Io, o da qualsiasi altro esistente, dobbiamo aver già determinato
qualche proprietà unica della nostra sostanza, altrimenti non sapremmo di chi stiamo parlando, e
la domanda sarebbe del tutto indeterminata. La  è, credo, sempre
tacitamente assunta in tali questioni, ed è solo questa assunzione a dare loro un signiûcato
deûnito e una risposta precisa.

posizione spazio-temporale

 ¿4 À Sembra probabile che Leibniz non intenda, con un «individuo ûsico», una singola sostanza, poiché se così fosse, il passo
contraddirebbe l'intera sua ûlosoûa. Questo è ancor più probabile dalle sue illustrazioni, tratte da cerchi, ellissi e altre ûgure
matematiche.

L'inûnita complessità delle sostanze ci aiuterà ad affrontare il nostro prossimo argomento, 
. Questa legge occupa solitamente un posto rilevante nelle esposizioni su

Leibniz, ma non riesco a scoprire che, tranne quando applicata alla , abbia grande
importanza. Ci sono tre tipi distinti di continuità, tutti sostenuti da Leibniz. Nessuno di essi,
pensa, ha necessità metaûsica, ma tutti sono considerati richiesti dall'«ordine delle cose». Questi
tre tipi sono d la continuità spazio-temporale, e ciò che si può chiamare continuità dei casi, f la
continuità degli esistenti attuali o delle forme. Consideriamoli a turno.

la
Legge della Continuïta

Matematica

d La  è essa stessa duplice. C'è la continuità dello spazio e del
tempo stessi, che Leibniz ammette essere metaûsicamente necessaria; e c'è la continuità di ciò
che esiste nello spazio e nel tempo. La prima non è in questione qui. La seconda include il
movimento e ogni altro tipo di cambiamento. Riguardo al cambiamento, è generalmente
ammesso che debba essere graduale, che un cambiamento di posizione implichi l'occupazione
intermedia di una serie continua di posizioni intermedie, o che un cambiamento di colore
implichi il passaggio attraverso tutti i colori intermedi. Non conosco alcuna ragione per un tale
principio, a meno che non sia che consideriamo qualità in diversi momenti temporali come
appartenenti alla stessa cosa solo quando sono connesse da una serie continua di qualche tipo.
Salti da un luogo all'altro e da uno stato all'altro, secondo Leibniz, sono esattamente allo stesso
livello ( ); qualsiasi ragione a priori contro i primi si applicherà ugualmente ai secondi.
Entrambi, pensa, sono metaûsicamente possibili, ma sono condannati dalla stessa ragione di un
vuoto, il riposo o un hiatus ( ), cioè da ciò che egli chiama vagamente «l'ordine delle cose» 3
una sorta di perfezione metaûsica che sembra consistere in tutto ciò che dà piacere al metaûsico.

continuità spazio-temporale

G. II. 169

G. II. 182

¿ 5 À

 ¿5 À Cfr. G. III. 558: «C'è ordine in proporzione a quanto c'è da osservare in una molteplicità.»

e La continuità dei casi è l'unica forma della  data nella lettera di Leibniz
a , su un principio generale utile alla spiegazione delle leggi della natura (

). Questo principio afferma che quando la differenza tra due casi diminuisce senza limite, anche
la differenza nei loro risultati diminuisce senza limite, o, più in generale, quando i dati formano

legge della continuità
Bayle D. 33336; G. III. 513

55



Fondamenti della Legge di Continuità

una serie ordinata, anche i loro risultati rispettivi formano una serie ordinata, e differenze
inûnitesime nell'una portano a differenze inûnitesime nell'altra ( ). Questo è
propriamente un principio matematico, e fu usato come tale da Leibniz, con grande effetto, contro
la , specialmente contro la  (ad es. ). In
matematica, sebbene abbia eccezioni nei casi di cosiddetta , è ancora in costante uso.
Ma in ûlosoûa sembra non avere grande importanza.

D. 33; G. III. 52

matematica cartesiana teoria cartesiana dell'urto G. III. 47
instabilità

f Il terzo tipo di continuità è peculiare di Leibniz e sembra privo sia di validità autoevidente
che di fondamenti da cui possa essere dimostrato. Che la natura non faccia salti, affermazione
generale di tutte le forme di continuità, è ritenuto da Leibniz applicabile anche nel passaggio da
una sostanza all'altra. Se due sostanze differiscono per una differenza ûnita, deve esistere,
secondo Leibniz, una serie continua di sostanze intermedie, ciascuna delle quali differisce
inûnitesimamente dalla successiva.  Come spesso esprime, c'è tanto poco un iato, o vuoto di
forme, quanto un vuoto nello spazio (ad es. ). Talvolta ûnge (ad es. 

) di dedurre l'  da questo principio, ma tale deduzione deve
essere intesa solo come dimostrazione di come il mondo possa essere spiegato coerentemente
con l'Identità degli Indiscernibili. Poiché la continuità afferma che ogni posto nella serie è
occupato, mentre l'Identità degli Indiscernibili afferma che nessun posto è occupato due volte.
Quest'ultima, scopriremo, è logicamente prioritaria rispetto alla prima. Inoltre, come abbiamo
visto, quest'ultima è metaûsicamente necessaria, mentre la prima è richiesta solo dall'ordine, cioè
è contingente. Ciò che Leibniz intende fare, in tali passaggi, è sottolineare che, poiché esistono
cose che differiscono solo inûnitesimamente, e differenze inûnitesimali sono impercettibili, la
scoperta di cose che appaiono indiscernibili non contraddice la negazione che siano realmente
indiscernibili. Ed è per questo che Leibniz osserva tra parentesi ( ) di avere
ragioni  per la sua opinione.

¿ 6 À

G. ii. 168 L. 377; N. E. p. 51; G. v.
49350 Identità degli Indiscernibili

L. 380; N. E. 52; G. v. 51
a priori

 ¿6 À Cfr. N. E. 712: «Tutte le diverse classi di esseri, la cui unione forma l'universo, sono nelle idee di Dio, che conosce distintamente le loro
gradazioni essenziali, solo come tante ordinate della stessa curva, la cui unione non consente di collocare altre tra di esse, perché ciò
indicherebbe disordine e imperfezione.» [Guhrauer, Leibnitz: Eine Biographie, Anmerkungen zum zweiten Buche, p. 32.]

Perché Leibniz ritenesse che le sostanze formino una serie continua, è difûcile dire. Per quanto ne
so, non offre mai l'ombra di una ragione, se non che un tale mondo gli sembra più piacevole di
uno con lacune. Non posso fare a meno di pensare, tuttavia, che la continuità spaziale fosse
connessa a questa forma di continuità. Vedremo in seguito che ogni monade rispecchia il mondo
da un certo punto di vista, e che questo punto di vista è spesso considerato un punto spaziale. Di
conseguenza, punti spaziali vicini dovrebbero fornire punti di vista inûnitesimalmente diversi, e
quindi, poiché il rispecchiamento dell'universo costituisce l'intera percezione di una monade,
punti vicini nello spazio dovrebbero essere occupati da monadi inûnitesimalmente diverse.  Ci
sono molte obiezioni a questa interpretazione, che emergeranno quando affronteremo la
relazione delle monadi con lo spazio. Ma allora apparirà anche, credo, che queste obiezioni si
applicano all'intera teoria delle monadi, e non possono quindi provare che le confusioni coinvolte

¿ 7 À



Possibilità e compossibilità

nella suddetta interpretazione della continuità delle forme non fossero effettivamente presenti
nella mente di Leibniz.

 ¿7 À Cfr. G. iv. 439.

La continuità delle forme non afferma che tutte le forme possibili siano attuali. Al contrario, è di
vitale importanza per il sistema di Leibniz sostenere che il possibile è più ampio dell'attuale. Le
cose sono possibili quando non sono autocontraddittorie; due o più cose sono compossibili
quando appartengono a uno stesso mondo possibile, cioè quando possono coesistere. Tutti i
mondi possibili hanno leggi generali, analoghe alle ; ciò che queste leggi sono è
contingente, ma che esistano tali leggi è necessario ( ). Quindi due o più
cose che non possono essere ricondotte a uno stesso insieme di leggi generali non sono
compossibili. E lo stesso vale per le specie. Sebbene le specie attuali formino una serie continua,
ci sono altre specie possibili al di fuori della serie attuale, e queste, sebbene possibili, non sono
compossibili con quelle esistenti. Non tutte le specie possibili, dice Leibniz, sono compossibili, per
cui alcune specie non possono esistere. Ci sono necessariamente specie che non sono mai esistite
e non esisteranno mai, non essendo compatibili con la serie che Dio ha scelto. Non c'è lacuna
nell'ordine della natura, ma nessun ordine singolo contiene tutte le specie possibili (

).

leggi del moto
G. ii. 51; cfr. anche G. ii. 41

N. E. 334; G. v.
286

La questione della possibilità e compossibilità è importante nella ûlosoûa di Leibniz, poiché la
sua soluzione al problema del male vi si fonda. Può essere utile, quindi, esaminare il signiûcato di
compossibilità con maggiore dettaglio.

Secondo Leibniz, esistono un numero inûnito di mondi possibili, cioè mondi internamente privi
di autocontraddizione. Questi mondi concordano tutti in certi aspetti4cioè per quanto riguarda
le verità eterne4mentre differiscono in altri. La nozione di un esistente è possibile quando non
implica contraddizione. Ogni tale nozione fa parte della nozione di qualche mondo possibile.
Quando più nozioni di possibili esistenti fanno parte della nozione di uno stesso mondo possibile,
sono compossibili, poiché in tal caso possono tutte esistere ( ). Quando non sono
compossibili, allora, sebbene ciascuna separatamente sia possibile, la loro coesistenza non è
possibile.

cfr. G. III. 573

Il signiûcato di compossibilità è così sufûcientemente chiaro. Ma rimane una difûcoltà per
quanto riguarda la sua applicazione. Poiché abbiamo visto che nessun due predicati contingenti di
una sostanza, secondo Leibniz, sono necessariamente connessi. Ciascuno è necessariamente
connesso alla nozione della sostanza, nel senso che, data quella sostanza, ogni predicato ne
consegue. Ma ogni predicato contingente separato potrebbe anche essere appartenuto a una
sostanza diversa, e quindi nessuna coppia di tali predicati è necessariamente connessa tra loro.
Così sembrerebbe che qualsiasi collezione di possibili esistenti debba essere compossibile, poiché
la loro coesistenza non può essere autocontraddittoria ( ).cfr. supra, pp. 19, 20



Proprietà comuni a tutti i mondi possibili

Leibniz elude questa difûcoltà mediante la necessità di una qualche ragione sufûciente dell'intera
serie. Sebbene questa o quella ragione sufûciente sia contingente, deve esserci una ragione
sufûciente, e la mancanza di essa condanna molte serie di esistenti come metaûsicamente
impossibili. «C'erano,» dice, «un'inûnità di modi possibili di creare il mondo, secondo i diversi disegni
che Dio avrebbe potuto formare, e ogni mondo possibile dipende da certi disegni o ûni principali propri
di Dio, cioè certi decreti primitivi liberi (concettualizzati ), o 

 di questo universo possibile, a cui appartengono, e di cui determinano la nozione, così come le
nozioni di tutte le sostanze individuali che devono appartenere a questo stesso Universo» ( ).
Questo passaggio prova in modo abbastanza deûnitivo che tutti i mondi possibili hanno leggi
generali, che determinano la connessione dei contingenti proprio come, nel mondo attuale, è
determinata dalle  e dalla legge per cui gli spiriti liberi perseguono ciò che sembra
loro migliore.  E senza la necessità di qualche legge generale, due qualsiasi possibili sarebbero
compossibili, poiché non possono contraddirsi a vicenda. I possibili cessano di essere
compossibili solo quando non c'è alcuna legge generale a cui entrambi si conformino. Ciò che è
chiamato il «regno della legge» è, nella ûlosoûa di Leibniz, metaûsicamente necessario, sebbene
le leggi effettive siano contingenti. Se questo non è compreso, la compossibilità deve rimanere
incomprensibile.

sub ratione possibilitatis leggi dell'ordine
generale

G. II. 51

leggi del moto
¿ 8 À

 ¿8 À Questo è un punto su cui, secondo Lotze, Leibniz non si è mai pronunciato. (Metaûsica, Libro I. Cap. V. § 67.)

A questo punto, per chiarezza, può essere utile enumerare i principali aspetti in cui tutti i mondi
possibili concordano e gli aspetti in cui altri mondi possibili potrebbero differire dal mondo
attuale. A tal ûne, poiché Leibniz stesso non è molto esplicito, dobbiamo considerare quali
proposizioni sono necessarie e quali contingenti. Per ora mi accontenterò di esporre opinioni; le
prove saranno fornite dove le varie questioni coinvolte saranno trattate in dettaglio.

In primo luogo, Dio era libero di non creare alcuno dei mondi possibili. Quindi anche ciò che
esiste in tutti loro non esiste necessariamente. Ciò si applica specialmente a spazio, tempo e
movimento. Questi sono necessari per quanto riguarda le loro proprietà, cioè per quanto riguarda
le proposizioni della  e della , ma non per quanto riguarda la loro esistenza.
Dio non avrebbe potuto creare un mondo in cui spazio e tempo fossero diversi da quelli del
mondo attuale, e il tempo, almeno, farebbe parte di ogni mondo possibile, mentre spazio e
movimento farebbero parte di qualsiasi mondo in cui esistessero molte sostanze. Tutti i mondi
possibili, inoltre, consistono di monadi, cioè di sostanze individuali dotate di attività; e in tutti i
mondi possibili vi sono leggi causali generali. Ma la pluralità delle sostanze non è necessaria;
sarebbe stato possibile per Dio creare una sola monade, e questa avrebbe potuto essere una
qualsiasi delle monadi effettivamente create. Tutto ciò che è coinvolto nella percezione e
nell'armonia prestabilita, compresa l'esistenza di altre sostanze, è contingente. Sembrerebbe
persino che una selezione casuale tra le monadi attuali darebbe luogo a un mondo possibile.  Ma
i mondi possono differire da quello attuale non solo per numero e quantità, ma per qualità. Altri
mondi potrebbero avere altre leggi del movimento, e potrebbero, se non mi sbaglio, contenere

Geometria Cinematica

¿ 9 À



I tre tipi di necessità

sostanze libere che non sceglierebbero sempre ciò che apparentemente è migliore. Ogni legge
causale, infatti (sebbene non la Causalità stessa), avrebbe potuto essere diversa.

 ¿9 À Ciò risulta non solo dalla reciproca indipendenza delle monadi, ma anche da una discussione con Des Bosses riguardante i giorni
successivi della creazione nella Genesi: ad es. G. ii. 368, 370.

Questi sembrano essere i punti principali riguardanti gli altri mondi possibili. Tenendoli a mente,
otteniamo una sorta di gerarchia tra i principi di Leibniz, poiché vengono successivamente
specializzati dall'avvicinamento al mondo attuale. Le incongruenze nella sua dottrina logica della
possibilità saranno meglio rimandate ûno a quando arriveremo alle prove dell'esistenza di Dio.

In relazione alla possibilità e alla compossibilità, Leibniz distingue diverse specie di necessità. Vi è
innanzitutto la necessità metaûsica o geometrica, che sola è propriamente chiamata necessità.
Questa è il tipo che abbiamo discusso ûnora, in cui l'opposto è autocontraddittorio. Vi è poi la
necessità ipotetica, in cui una conseguenza segue con necessità metaûsica da una premessa
contingente. Così i movimenti della materia hanno necessità ipotetica, poiché sono conseguenze
necessarie delle leggi del movimento, mentre queste sono esse stesse contingenti. Vi è inûne la
necessità morale, che è la necessità con cui Dio e  e  scelgono il bene. Le
azioni degli spiriti liberi occupano un posto peculiare rispetto alla necessità. Non solo i loro stati,
in quanto risultati di stati precedenti, hanno solo necessità ipotetica, ma la conseguenza stessa ha
solo necessità ipotetica, poiché coinvolge una legge psicologica che gli spiriti non sono costretti a
obbedire, sebbene le obbediscano sempre.  Le difûcoltà di questa concezione saranno discusse
quando affronteremo il problema della . Per ora, è tempo di lasciare le
discussioni logiche in cui siamo stati impegnati e procedere alla , dalla
quale, con l'aiuto della logica che ora conosciamo, Leibniz dedusse la dottrina con cui solitamente
iniziano le esposizioni, cioè .

gli angeli il saggio perfetto

¿ 10 À

Libertà e Determinazione
Filosoûa della Materia

la dottrina delle monadi

 ¿ 10 À Cfr. D. 170, 171; G. III. 400, 401.



C a p i t o l o  V I

Perché Leibniz Credette in un Mondo Esterno?
Leibniz accettò la materia come dato

Passo ora a un ordine di idee completamente nuovo. Da questioni di Logica4la natura delle
proposizioni, la deûnizione di sostanza, come le sostanze debbano differire se ve ne sono molte4
da queste questioni passo a questioni riguardanti il mondo attuale: come può la nozione di
sostanza essere applicata nel mondo degli esistenti? Vi è una sostanza o molte? Quali proprietà
hanno le sostanze attuali oltre quelle coinvolte nella deûnizione di sostanza? E come questa
nozione serve a spiegare le difûcoltà che il mondo attuale presenta al metaûsico?

In questo problema, Leibniz, per ragioni apparentemente solo storiche e psicologiche, iniziò con
la materia come suo dato. Sembrerebbe che, quando abbandonò per la prima volta la , si
sia rivolto a  e , all'  e al  (

). Che non rimase materialista fu dovuto alle difûcoltà che trovò nella
concezione ordinaria della materia. Inventò quindi quella che può essere chiamata una teoria
spiritualistica o idealistica della materia: ma ciò con cui iniziò la sua teoria era ancora la materia.
Di conseguenza, il problema con cui iniziò non era: La materia esiste? Ma, qual è la natura della
materia? Sotto questo aspetto, Leibniz, la cui ontologia inizia con la , che gradualmente
trasforma in psicologia, fu meno ûlosoûco di .

scolastica
Gassendi Hobbes atomismo materialismo G. III. 620; IV. 209; VII. 377; IV. 478

e L. 300 e D. 72; G. I. 5234

Dinamica
Vescovo Berkeley

La domanda: La materia esiste? è quindi una che Leibniz non affrontò mai approfonditamente.
Tuttavia, vi sono alcune sue osservazioni su questa questione che possono aiutarci a
comprendere la sua posizione.

Due brevi opere sono, a questo riguardo, particolarmente importanti. La prima di queste è una
lettera a , scritta intorno al 1676, nove o dieci anni prima che Leibniz completasse la sua
ûlosoûa ( ). La seconda è un articolo senza data, intitolato «

» ( ). Sebbene osservazioni sparse
nei suoi scritti successivi sembrino concordare con questi due articoli, non trovo nulla di datato,
dopo il completamento della sua ûlosoûa, in cui l'esistenza della materia sia discussa seriamente,
e sembra almeno possibile che Leibniz sia stato portato a metterne in dubbio l'esistenza dalle
difûcoltà del continuo, che, a suo parere, la dottrina delle monadi risolve completamente e
soddisfacentemente. Questa visione è supportata dal resoconto stesso di Leibniz sull'origine delle
sue opinioni nel :  «Inizialmente, quando mi liberai dal giogo di , mi
rivolsi al vuoto e agli atomi, poiché questa è la visione che più soddisfa l'immaginazione. Ma superato
ciò, percepii, dopo molta meditazione, che è impossibile trovare i principi di una vera unità nella sola
materia, o in ciò che è solo passivo, poiché non è altro che una collezione o aggregazione di parti ad
inûnitum. Ora, una molteplicità può derivare la sua realtà solo da unità genuine, che provengono altrove
e sono del tutto diverse dai punti matematici, che sono solo estremità dell'esteso e modiûcazioni, delle

Foucher
G. i. 3693374 Sul metodo di distinguere i

fenomeni reali da quelli immaginari G. vii. 3193322; N. E. 7173720

Système Nouveau ¿ 1 À Aristotele



L'esistenza del mondo esterno ha solo "certezza morale"

quali è certo che il continuo non può essere composto. Di conseguenza, per trovare queste vere unità, fui
costretto a ricorrere a un punto reale e animato,» ecc. Sembrerebbe che siano trascorsi molti anni tra
la scoperta di Leibniz che la mera materia implicava le insolubili difûcoltà del continuo, e la sua
invenzione delle monadi come vere unità mediante le quali il continuo veniva reso discreto.
Questa teoria, in ogni caso, spiega sia le sue opinioni, sia il suo modo di esposizione, molto meglio
di qualsiasi altra teoria a mia conoscenza. Ma è tempo di esaminare le parole effettive di Leibniz.

¿ 2 À

 ¿ 1 À L. 300; D. 72; G. iv. 478; cfr. anche Archiv. für Gesch. der Phil. i. 577 [L. 35132].
 ¿2 À Vedi Capitolo IX.

Leibniz non distingue chiaramente due questioni totalmente differenti, ovvero: d perché
ammettere un mondo oltre noi stessi? e ammesso un tale mondo, come distinguere le percezioni
vere dalle allucinazioni? Quest'ultima, come indica il titolo, è la questione principale discussa nel
documento senza data sopra citato. Non si tratta di una questione fondamentale, e Leibniz la
risolve nel modo consueto: la coerenza reciproca e il successo nella previsione, afferma, sono i
migliori test. Prosegue tuttavia con un'osservazione radicalmente non ûlosoûca sulla prima
questione. «Anche se si dicesse che tutta questa vita non è altro che un sogno, e il mondo visibile
nient'altro che un fantasma, chiamerei questo sogno o fantasma abbastanza reale, se, usando bene la
ragione, non ne fossimo mai ingannati» ( ). In questo passaggio, la natura
indebitamente pratica dell'interesse di Leibniz per la ûlosoûa appare molto chiaramente. Egli
confessa, sia qui che in molti altri passaggi, che non esiste una «dimostrazione esatta» che gli
oggetti dei sensi siano fuori di noi, e che l'esistenza del mondo esterno ha solo certezza morale.
Per ottenere anche solo questo, richiede innanzitutto l'esistenza di Dio, che ha certezza assoluta.
Dice, ad esempio: «Che esista una sola sostanza» (sembra intendere sostanza creata) «è tra quelle
cose che non sono conformi alla saggezza divina, e quindi non accadono, sebbene potrebbero accadere»
( ). E in un passaggio giovanile ( ), suggerisce addirittura la ûlosoûa di

. Tutto ciò che sappiamo con certezza, afferma, è che le nostre apparenze sono connesse
inter se, e che devono avere una causa costante esterna a noi; ma non c'è modo di provare che
questa causa sia diversa da Dio. Eppure, sebbene sembri non aver mai trovato argomenti contro
questa ammissione, dimenticò a tal punto i suoi dubbi giovanili irrisolti che, quando apparve la
ûlosoûa di Berkeley, Leibniz non ebbe una buona parola per essa. «L'uomo in Irlanda,» scrive, «che
contesta la realtà dei corpi, sembra non fornire ragioni adeguate, né spiegarsi sufûcientemente. Sospetto
che sia uno di quella classe di uomini che desiderano essere conosciuti per i loro paradossi» ( ).

N. E. 71839; G. vii. 320

¿ 3 À

G. ii. 307 G. i. 372-3, ca. 1676
Berkeley

G. ii. 492

 ¿3 À N. E. 318, 422, 719; G. v. 275, 35536; vii. 3203321; i. 373; ii. 378, 502.

Se si dovessero trovare argomenti per l'esistenza della materia in Leibniz, dipenderebbero
evidentemente dall'esistenza di Dio, attraverso la quale il  è distrutto. L'

, tuttavia, che si basa sull'affermazione che, se non ci fosse materia, Dio sarebbe un
ingannatore, è decisamente respinto da Leibniz. «L'argomento con cui Des Cartes cerca di dimostrare
l'esistenza delle cose materiali è debole. Sarebbe stato meglio quindi non tentare» ( ). Dio

solipsismo argomento
cartesiano

D. 58; G. iv, 366



potrebbe, dice, avere ottime ragioni per ingannarci, e, in ogni caso, l'inganno potrebbe essere
annullato dalla nostra stessa ragione (D. 58; G. iv. 367; i. 373; v. 275; N. E. p. 318).

Esiste, è vero, una sorta di , secondo il quale la nostra visione del mondo è
parte della visione di Dio, e quindi ha la stessa verità che appartiene alle percezioni divine. «Dio...
considera tutti gli aspetti del mondo,» dice Leibniz, «in tutti i modi possibili...; il risultato di ciascuna
visione, come se vista da un certo luogo, è una sostanza che esprime l'universo da questo punto di vista,
se Dio ritiene opportuno rendere efûcace il suo pensiero e produrre questa sostanza. E poiché la visione
di Dio è sempre veritiera, anche le nostre percezioni lo sono; ma sono i nostri giudizi, che vengono da noi,
a ingannarci» ( ). Questo intero passaggio, tuttavia, è un esempio così estremo delle
tendenze panteistiche di Leibniz, da essere appena coerente con il suo solito monadismo.
Difûcilmente, quindi, può aver fatto molto afûdamento su un tale argomento.

argomento panteistico

G. iv. 439

L'unico altro argomento positivo non è migliore di quello comunamente addotto per la vita su
altri pianeti. «Giudichiamo con la massima probabilità,» afferma, «che non esistiamo soli, non solo
per il principio della , ma anche per quel principio comune che inculco sempre, che nulla
accade senza una ragione, né appare una ragione per cui noi soli dovremmo essere preferiti a tanti altri
possibili» ( ).

Divina Saggezza

G. ii. 502 ¿ 4 À

 ¿4 À Cf. G. ii. 516.

Il fondamento su cui Leibniz sembra aver fatto afûdamento principalmente, in questa questione,
è lo stesso che lo portò a negare il vuoto, ovvero che più esistenza c'è, meglio è (

). Questo è il principio di perfezione metaûsica, che discuterò in
connessione con la sua . Condusse Leibniz a pensare che debbano esserci quante più monadi
possibile, e che quindi debba esserci un'inûnità di sostanze oltre a se stesso.  Ma storicamente e
psicologicamente, credo, Leibniz iniziò con la materia e lo spazio in uno spirito puramente di
buon senso. La ragione per cui sorge un problema per lui è che, attraverso la critica di queste
nozioni, le trasformò in qualcosa di completamente diverso, ovvero sostanze inestese e le loro
percezioni. Ma giunto alla soggettività dello spazio, non conûnò la conoscenza all'esperienza,
come fece , né rese tutta la conoscenza a priori una vera autocoscienza. Non percepì che la
negazione della realtà dello spazio ci costringe ad ammettere che conosciamo solo fenomeni, cioè
apparenze per le nostre menti. Che Kant potesse assumere persino una 
fu dovuto solo alla sua estensione della causa (o fondamento) oltre l'esperienza, considerando
qualcosa al di fuori di noi come fonte delle nostre percezioni. Ciò, che era un'incoerenza in Kant,
sarebbe stata una pura impossibilità per Leibniz, poiché riteneva che le percezioni fossero
interamente dovute a noi stessi, e in nessun senso causate dagli oggetti percepiti. I fondamenti
ordinari per assumere un mondo esterno furono così distrutti da Leibniz, e non riesco a scoprire
che qualcosa di molto solido sia stato messo al loro posto.

cf. D. 102, 103; L.
340, 341; G. vii. 303, 304

Etica
¿ 5 À

Kant

cosa-in-sé inconoscibile

 ¿5 À Cf. L. 323; D. 86; G. iv. 495: «Mi si chiede da dove venga che Dio non ritenga sufûciente produrre tutti i pensieri e le modiûcazioni
dell'anima, senza questi corpi inutili, che l'anima, si dice, non può né muovere né conoscere. La risposta è semplice. È che era volontà di Dio che
ci fossero più sostanze piuttosto che meno, e ritenne giusto che queste modiûcazioni corrispondessero a qualcosa di esterno.»



L'esistenza di altre sostanze, oltre a Dio e noi stessi, è quindi solo probabile: ha solo certezza
morale. Questa osservazione si applica, di conseguenza, a tutte le proposizioni esistenziali
derivate dalla teoria della materia, cioè a tutta la dottrina delle monadi, per quanto questa affermi
l'esistenza effettiva di molte monadi. È un peccato che Leibniz non abbia dedicato più attenzione
a questa fondamentale questione, che non si sia fatto critico piuttosto che commentatore del buon
senso. Se lo avesse fatto, avrebbe potuto inventare una teoria dello spazio più soddisfacente di
quella che, pur basandosi su un'assunzione di buon senso della sua realtà, arriva, su quella stessa
base, a una negazione completa di quella realtà. Ho messo in luce questo presupposto ora, poiché i
capitoli seguenti, con Leibniz, partiranno da una credenza di buon senso nella realtà della
materia.



C a p i t o l o  V I I

La Filosofia della Materia

L'afûdabilità generale della percezione è una premessa della ûlosoûa di
Leibniz

Vari signiûcati di materia e corpo

(a) Come Risultato dei Principi della Dinamica

La parola materia è, in ûlosoûa, il nome di un problema. Assumendo che, nella percezione, siamo
certi dell'esistenza di qualcosa oltre noi stessi4un'assunzione che, come abbiamo visto nel
capitolo precedente, Leibniz fece su basi molto inadeguate4sorge inevitabilmente la domanda: di
quale natura è questo qualcosa esterno a noi? Nella misura in cui appare spaziale, lo chiamiamo
materia ( ). Il nostro problema è, quindi, cos'è la materia? come dobbiamo concepire ciò
che, nella percezione, appare come spaziale e diverso da noi? Fu il tentativo di rispondere a questa
domanda, sulla base della logica che abbiamo già esaminato, che portò Leibniz alla 

. In questo e nei tre capitoli successivi, cercherò di seguire lo stesso percorso di Leibniz.
Inserirò critiche dove sembrano necessarie, ma la critica principale alla procedura di Leibniz è
che non ha mai esaminato il suo punto di partenza, , cioè che ci sia qualcosa oltre noi
stessi da percepire. L'afûdabilità generale della percezione è un presupposto della ûlosoûa di
Leibniz, ma un presupposto difettoso, anche se vero, poiché si possono addurre argomenti pro o
contro.

cf. G. iv. 106

dottrina delle
monadi

l'assunzione

Prima di entrare nei dettagli della  di Leibniz, devo avvertire i lettori che egli
usa le parole materia e corpo in almeno . Questi non sono confusi nel suo
pensiero e sono spesso distinti nei suoi scritti. Tuttavia, le parole sono spesso impiegate senza
alcuna indicazione, se non ciò che fornisce il contesto, riguardo al signiûcato da attribuire loro, e
questo aumenta notevolmente la difûcoltà di comprendere la teoria della materia di Leibniz. Di
questi cinque sensi, due sono anteriori alla  e tre sono successivi. Esiste,
innanzitutto, la distinzione tra materia primaria e secondaria; e questa distinzione è una cosa
nella dinamica e un'altra nella teoria delle monadi. Abbiamo così quattro signiûcati di materia.
Oltre a questi, c'è il corpo organico di una monade, che consiste in altre monadi a essa
subordinate. L'obiettivo della teoria di Leibniz è trasformare la materia primaria e secondaria così
come si presentano nella dinamica, nella materia primaria e secondaria così come si presentano
nella teoria delle monadi. Contemporaneamente, poiché la prima coppia sono dati e la seconda
coppia sono risultati, è importante distinguerli, e la correttezza di Leibniz può essere veriûcata
esaminando in che misura la sua critica della materia dinamica giustiûchi la trasformazione.

teoria della dinamica
cinque sensi diversi

teoria delle monadi

I cinque signiûcati, dunque, per essere precisi, sono i seguenti.



1. 

2. 

3. 

4. 

5. 

Relazione tra Dinamica Leibniziana e Cartesiana

L'essenza della materia non è l'estensione

C'è la materia primaria come ciò che, secondo Leibniz, è presupposto dall'estensione.
L'estensione, come vedremo nel prossimo capitolo, è da lui considerata come mera
ripetizione. Ciò che è ripetuto, preso per sé, è la materia prima. Questa è puramente passiva.

C'è la materia secondaria così come si presenta nella dinamica, cioè materia dotata di forza.
La spiegazione ulteriore di questi due signiûcati occuperà il resto di questo capitolo.

C'è la materia primaria come elemento nella natura di ogni monade creata. In questo senso, è
equivalente alla passività, o .confusione della percezione

C'è la materia secondaria come aggregato di monadi, o massa: questo è un mero aggregato
con solo un'unità accidentale.

C'è il corpo organico di una monade, cioè la collezione di monadi che essa domina e a cui
conferisce un'unità più che accidentale ( ).G. ii. 252; N.E. p. 722 e G. vii. 501

La trasformazione della prima coppia di signiûcati nella seconda coppia costituisce la prova della
dottrina delle monadi e occuperà i prossimi tre capitoli. Il secondo e il quarto senso sono spesso
chiamati massa o corpo, il quinto con la  è spesso chiamato sostanza corporea;
senza la monade dominante, è chiamato il corpo organico, o semplicemente il corpo, della
monade dominante. Ma c'è poca regolarità nell'uso di Leibniz di tutte queste parole, e il
signiûcato deve generalmente essere dedotto dal contesto.

monade dominante

La  di Leibniz fu concepita in opposizione consapevole a . Cartesio
sosteneva che l'essenza della materia è l'estensione, che la quantità di moto nell'universo è
costante e che la forza è proporzionale alla quantità di moto. Leibniz, al contrario, dimostrò che
l'essenza della materia non è l'estensione, che la quantità totale di moto non è costante, ma che,
ciò che Cartesio non sapeva, la quantità di moto in una data direzione è costante. Credette anche
di aver dimostrato che la dinamica richiedesse, come nozione ultima, il concetto di , che
identiûcò con l'attività essenziale alla sostanza. Cartesio e i cartesiani misuravano la forza con la
quantità di moto, dalla quale sembravano averla appena distinta. Leibniz, al contrario, credendo
che la forza fosse un'  e ritenendo assiomatico che la sua quantità debba essere
costante, introdusse una misura diversa di essa, per cui diventava proporzionale a quella che oggi
è chiamata energia. Su questa questione della vera misura della forza sorse una famosa
controversia, che si distinse per il fatto che divise  e la , e che costituì
l'argomento della prima opera pubblicata di .  Questa controversia sembra ai matematici
moderni una mera logomachia. A Leibniz e ai suoi contemporanei sembrò qualcosa di più, perché
la forza era supposta essere un'entità ultima, e una la cui quantità, come quella della massa, deve
essere costante.

teoria della dinamica Cartesio

forza

entità ultima

Voltaire Marchesa du Châtelet
Kant ¿ 1 À

 ¿ 1 À Gedanken über die wahre Schätzung der lebendigen Kräfte, 1747. Ed. Hart. Vol. I.



Signiûcato di materia prima nella Dinamica di Leibniz

Che l'essenza della materia non sia l'estensione, è una proposizione su cui Leibniz ama
soffermarsi. Sembra che abbia scoperto questa proposizione almeno già nel 1672,  per cui
probabilmente fu una delle fonti delle sue innovazioni. La dimostrazione della proposizione è
tanto accurata quanto possibile. Essa è derivata d dalla natura dell'estensione, e dalla natura
dell'esteso, o materia prima, f dal fatto che anche la materia prima, sebbene non sia mera
estensione, è un'astrazione, che richiede di essere integrata dalla forza o attività. L'argomento dalla
natura dell'estensione, con le sue conseguenze, lo lascio per il prossimo capitolo; gli altri due
argomenti devono essere dati ora. Cominciamo con la deûnizione di materia prima così come si
presenta nella dinamica.

¿ 2 À

 ¿2 À Ciò risulta ad esempio dal fatto che afferma di avere prove geometriche dell'esistenza del vuoto (G. I. 58). Che Leibniz fosse
consapevole del fatto che il vuoto sia incompatibile con la visione che l'essenza della materia sia l'estensione, appare anche da G. I.
321. Ancora, in una lettera a Antoine Arnauld, scritta probabilmente alla ûne del 1671 o all'inizio del 1672, Leibniz dice (G. I. 72) di aver
dimostrato, tra l'altro, «che l'essenza del corpo non consiste nell'estensione, poiché lo spazio vuoto deve essere diverso dal corpo, e tuttavia è
anche esteso»; inoltre «che l'essenza del corpo consiste piuttosto nel moto.» Cfr. G. iv. 106 (1669): «La deûnizione di un corpo è che esiste
nello spazio.» Anche Ib. 171 (1670). Vedi Selver, Entwicklungsgang der Leibniz’schen Monadienlehre, p. 49. Leibniz sembra essere stato
condotto a questa scoperta dalla ricerca di una teoria ûlosoûca dell'Eucaristia. La dottrina cartesiana, che l'essenza della materia sia
l'estensione, fu da lui ritenuta incompatibile sia con la transustanziazione che con la consustanziazione. Vedi Guhrauer, Leibnitz: Eine
Biographie, Vol. I. p. 77.

Materia prima è deûnita da ciò che Leibniz chiama resistenza. Questa, egli afferma, non consiste
nell'estensione, ma è il principio dell'estensione ( ), cioè la qualità in virtù della quale i
corpi occupano luoghi. La resistenza, a sua volta, coinvolge due proprietà distinte:
l'impenetrabilità o , e la resistenza (in senso stretto) o inerzia ( ).  Queste due
proprietà della materia prima potrebbero essere deûnite come (1) la proprietà dei corpi in virtù
della quale essi sono in luoghi speciûci ( ), (2) la proprietà in virtù della quale resistono a
qualsiasi sforzo di cambiarli di luogo. La forza passiva, dice Leibniz, è una resistenza per cui un
corpo si oppone non solo alla penetrazione, ma anche al movimento, cosicché un altro corpo non
può prendere il posto del primo a meno che questo non ceda, e non cede senza rallentare l'altro. Vi
sono dunque due resistenze o masse: impenetrabilità e inerzia. Queste sono uniformi ovunque e
quindi proporzionali all'estensione ( ). L'inerzia è deûnita come
forza passiva, un'espressione alquanto complessa che risulterà equivalente a ciò che, nella teoria
delle monadi, è chiamata semplicemente passività. Leibniz afferma (ib.): «Ancora,  o
potenza nel corpo è duplice: passiva e attiva. La forza passiva propriamente costituisce la materia o
massa, quella attiva costituisce  o forma. La forza passiva è quella stessa resistenza per cui il
corpo si oppone non solo alla penetrazione, ma anche al movimento.» E la forza passiva, come
vedremo anche per quella attiva, «è duplice: primitiva o derivata. E infatti la forza primitiva di
resistere o durare costituisce proprio ciò che nelle scuole è chiamato materia prima, correttamente
interpretato, per cui accade che il corpo non sia penetrato da altro corpo, ma gli formi ostacolo, ed è
dotato anche d'una certa pigrizia, per così dire, cioè ripugnanza al moto, e non si lascia mettere in
movimento se non dalla forza in qualche modo spezzata del corpo attivo. Da ciò poi la forza derivata di
resistere si manifesta variamente nella materia secondaria» ( ). La
resistenza, dice Leibniz, non è solo il non cambiare senza causa, ma è avere una forza e

G. ii. 306

antitipia G. ii. 171 ¿ 3 À

G. vii. 328

G. iv. 395; G. M. vi. 100 e N. E. p. 701

Çὸ ·Èνα¼»¼όν

ἐνÇ¸»έχ¸»α

N. E. pp. 67233; G. M. vi. 236



Materia secunda

un'inclinazione a mantenere lo stato attuale e opporsi alla causa del cambiamento. Così nell'urto
(che ha sempre in mente nella discussione matematica su materia prima), quando un corpo è in
quiete, il corpo che urta perde parte della sua velocità per mettere in moto l'altro, e l'altro, una
volta messo in moto, si muove più lentamente del primo.  La resistenza in questo senso, egli
asserisce, non è metaûsicamente necessaria ( ).

¿ 4 À

G. ii. 170

 ¿3 À L'uso di "resistenza" in due sensi, (1) come essenza completa della materia prima, (2) come sola inerzia, è molto fastidioso e
confonde enormemente l'esposizione di Leibniz.

 ¿4 À Vedi L. 35233; N. E. 678; G. M. vi. 240.

Come parte di un'attuale teoria della dinamica, l'analisi sopra esposta è antiquata. Ma
ûlosoûcamente, è facile capire cosa si intenda per i due elementi della materia prima. Non solo è
impossibile che un corpo prenda il posto occupato da un altro, a meno che quest'ultimo non ceda
e si sposti in un nuovo luogo, ma parte del moto del primo corpo viene anche assorbita dal
secondo, oppure è richiesto uno sforzo per far sì che il secondo corpo abbandoni il suo posto.
L'importanza della dottrina risiede, come vedremo in seguito, nella connessione con la materia
prima di ciascuna monade. Una difûcoltà, che ritengo essere una pura incoerenza, è introdotta
dall'affermazione che la materia prima, come elemento in ogni monade, è metaûsicamente
necessaria ( ). È più coerente con la ûlosoûa di Leibniz, credo, considerare entrambe
necessarie piuttosto che contingenti; soprattutto perché la necessità dell'una è dichiarata con
molto più enfasi della contingenza dell'altra.

G. ii. 325

Nessuna delle proprietà della materia prima può essere dedotta dalla mera estensione. Che ciò sia
vero per l'impenetrabilità, deriva dalla semplice considerazione che il luogo, sebbene esteso, non
è impenetrabile ( ). Per quanto riguarda l'inerzia, Leibniz fa notare che, se i corpi fossero
del tutto indifferenti a quiete e moto, un corpo grande potrebbe essere messo in movimento da
uno piccolo senza alcuna perdita di velocità, mentre ciò che è realmente conservato è la quantità
di moto, che coinvolge la massa. Senza inerzia, avremmo azione senza reazione, e non si potrebbe
fare alcuna stima della potenza, poiché qualsiasi cosa potrebbe essere compiuta da qualsiasi cosa
( ). Dunque, anche se la materia fosse puramente passiva, la teoria di
Cartesio, secondo cui l'essenza della materia è l'estensione, sarebbe erronea.

G. III. 453

L. 353; N. E. 678; G. M. vi. 241

Ma ciò diventa ancora più evidente quando passiamo alla , cioè alla materia come
attiva e dotata di forza. La  è strettamente connessa con ogni parte della
ûlosoûa di Leibniz: con la nozione di verità contingenti,  con la concezione della sostanza come
fonte di tutti i suoi predicati,  con la pluralità di serie causali indipendenti ( ),
con la natura psichica di tutte le sostanze,  e con l'intera , 

. È un punto centrale nella ûlosoûa di Leibniz, e da lui stesso riconosciuto come
tale. La forza è detta precedere l'estensione ( ), ed essere il vero fondamento
per inferire la pluralità delle sostanze ( ). Per quanto la forza coincida con l'attività,
l'abbiamo già considerata. Ciò che dobbiamo ora esaminare è il modo in cui Leibniz sviluppò
l'idea di forza a partire dalla dinamica.

materia secunda
dottrina della forza

¿ 5 À

¿ 6 À D. 60, 61; G. iv. 369
¿ 7 À teoria dell'attività libertà e

determinazione
N. E. 671; G. M. vi. 235

G. ii. 372



Il concetto di forza e la legge d'inerzia

 ¿5 À «Avete ragione nel giudicare che (la dinamica) è in gran parte il fondamento del mio sistema; poiché è lì che apprendiamo la differenza
tra verità la cui necessità è bruta e geometrica, e verità che hanno origine nella convenienza e nelle cause ûnali» (G. III. 645).

 ¿6 À «Non mi stupisco che troviate difûcoltà insormontabili laddove sembrate assumere una cosa così inconcepibile come il passaggio di un
accidente da un soggetto all'altro; ma non vedo nulla che ci obblighi a un'assunzione appena meno strana di quella degli scolastici riguardo
agli accidenti senza soggetto» (N. E. p. 233, G. v. 208); in risposta alle difûcoltà di Locke riguardo all'urto. Cfr. anche D. 124; G. iv. 515: in
una serie di urti, «ogni palla, quando respinta da quella successiva che la colpisce, è messa in moto dalla sua propria forza, cioè la sua
elasticità.»

 ¿7 À «Vediamo anche che il pensiero, essendo l'azione di una cosa su se stessa, non può avvenire in ûgure e movimenti, che non possono mai
mostrare il principio di una vera azione interna» [G. III. 69]. Un tale principio, tuttavia, si trova nella forza.

Leibniz scoprì la conservazione della quantità di moto e credette di aver scoperto un'altra legge, la
conservazione della Vis Viva, entrambe sconosciute a Cartesio (D. 88; L. 327; G. iv. 497). Fu così in
grado teoricamente4assumendo che l'urto perfettamente elastico fosse in deûnitiva l'unica
forma di azione dinamica4di determinare completamente il corso di qualsiasi moto, e di
confutare, se si ammetteva la validità della sua dinamica, la possibilità, riconosciuta da Cartesio,
di un'azione diretta della mente sulla materia. Cartesio aveva supposto che, sebbene la quantità di
moto sia costante, la sua direzione possa essere alterata da un'azione diretta della mente sugli
spiriti animali. Se l'avesse saputo, dice Leibniz, che la quantità di moto in ogni direzione è
costante, avrebbe probabilmente scoperto l'armonia prestabilita (D. 164; G. vi. 540); poiché
avrebbe visto che un'interazione tra mente e materia è impossibile. Perché non sia stato condotto
alle visioni di Geulincx o di Spinoza, che Leibniz non menziona, è molto difûcile vedere. Che
Leibniz non sia stato condotto all'occasionalismo, o alla teoria di Spinoza secondo cui la mente è
l'idea del corpo, fu dovuto alla sua concezione della forza, che lo portò a considerare ogni
frammento di materia4o piuttosto ogni insieme delle sostanze reali il cui aspetto è materia4
come una fonte indipendente di tutti i suoi propri cambiamenti.

La necessità della forza è dedotta in vari modi. Gran parte dell'argomentazione4specialmente
quando assume la forma di una polemica contro i cartesiani4dipende, come ha sottolineato

,  dall'assioma che la causa deve essere uguale all'effetto. Le due misure della forza danno
lo stesso risultato solo nel caso dell'equilibrio, cioè nella ; e Leibniz attribuisce la
persistenza della  al fatto che le persone hanno dedicato un'attenzione eccessiva
alla statica a scapito della dinamica ( ). Poiché la quantità di moto non è
conservata (come Cartesio aveva falsamente assunto), le vere cause ed effetti non possono essere
movimenti. Il moto in una data direzione avrebbe potuto essere sostituito, se fossero state
impiegate solo considerazioni puramente matematiche. Ma per un'entità ûsica ultima, Leibniz
desiderava una qualche quantità unica, che avesse una somma costante in qualsiasi sistema
indipendente; e credette di averla trovata nella , cioè la massa moltiplicata per il quadrato
della velocità. La statica e la dinamica devono essere dedotte dalla legge «che l'effetto totale deve
sempre essere equivalente alla sua piena causa.» «Come in geometria e nei numeri,» spiega,
«attraverso il principio dell'uguaglianza del tutto a tutte le sue parti, la geometria è sottoposta a un

 analitico, così nella meccanica, attraverso l'uguaglianza dell'effetto a tutte le sue cause, o della
causa a tutti i suoi effetti, otteniamo certe equazioni, per così dire, e una sorta di 
usando questo assioma.»  In una discussione approfondita dei principi della dinamica, sarebbe

Wundt ¿ 8 À

statica
misura cartesiana

N. E. 675; G. M. vi. 239

Vis Viva

calcolo
algebra meccanica

¿ 9 À



necessario esaminare questa presunta legge, ma qui è sufûciente indicarne l'inüuenza sulle
opinioni di Leibniz. Poiché, come egli stesso sembra riconoscere ( ), essa appartiene
più alla matematica che alla ûlosoûa della materia.  Passo quindi ora agli argomenti più
strettamente ûlosoûci.

Archiv, loc. cit.
¿ 10 À

 ¿8 À Die physikalischen Axiome und ihre Beziehung zum Causalprincip, Erlangen, 1866, p. 60 e segg. Molte osservazioni preziose sulla
dinamica di Leibniz sono contenute in quest'opera.

 ¿9 À L. 354; Archiv für Geschichte der Philosophie, I. p. 576. La stessa massima fu impiegata da Leibniz nella disputa con Spinoza nel 1676
contro le leggi del moto di Cartesio: vedi L. p. 10, e Foucher de Careil, Réfutation inédite de Spinoza, p. lxiv.

 ¿ 10 À Sebbene in una lettera a Bayle ne parli come di un «assioma completamente metaûsico» (G. iii. 46).

Mentre Leibniz attraversava dall'Inghilterra all'Olanda, in viaggio per visitare , compose
un dialogo molto interessante sulle difûcoltà derivanti dalla continuità del moto.  Alla ûne di
questo dialogo osserva: «Qui ho considerato la natura del cambiamento e del continuo, per quanto
appartengono al moto. Resta da considerare, in primo luogo, il soggetto del moto, afûnché appaia a
quale di due corpi, che mutano la loro situazione relativa, il moto debba essere ascritto; in secondo luogo,
la causa del moto, o forza motrice» ( ). La questione del continuo la lascio per un capitolo
successivo; le altre due furono risolte insieme, secondo Leibniz, dalla nozione di forza che egli
acquisì in seguito.

Spinoza
¿ 11 À

p. 215

 ¿ 11 À Vedi Archiv f. Geschichte der Phil. I. pp. 211-5.

Che il moto richieda una forza, o un principio di cambiamento, nel corpo in movimento, fu
dedotto da Leibniz in parte da ragioni metaûsiche astratte, in parte dalla relatività del moto, e in
parte dalla cosiddetta legge d'inerzia, cioè la legge per cui ogni corpo persiste in qualsiasi moto
che abbia acquisito, salvo nella misura in cui sia ostacolato da cause esterne. Inizierò con l'ultimo
di questi argomenti.

 afferma, da un lato, che un corpo non inizierà da sé un moto, ma, d'altro lato, «il
corpo conserva da sé l'impeto che ha una volta acquisito, ed è costante nella sua leggerezza, o ha uno
sforzo per perseverare in quella stessa serie di cambiamenti che ha intrapreso» ( ). Un
corpo in movimento non è solo successivamente in luoghi diversi, ma è in ogni momento in uno
stato di moto; ha velocità e differisce, nel suo stato, da un corpo in quiete ( ). Ma ciò
implica un certo sforzo per cambiare luogo, da cui lo stato successivo segue da sé dal presente.
Altrimenti, nel presente, e quindi in ogni momento, un corpo in movimento non differirebbe in
nulla da uno in quiete (ibid.). Questo argomento è valido, credo, contro coloro che, come 

 ( ), cercano di rappresentare la Prima Legge di  come
una verità autoevidente. Leibniz riconosce che, in un moto rettilineo uniforme, un corpo subisce
una serie di cambiamenti, sebbene la sua velocità sia invariata. Egli deduce che, poiché questa
serie di cambiamenti è possibile senza inüuenze esterne, ogni corpo deve contenere in sé un
principio di cambiamento, cioè forza o attività, per mezzo del quale si dà un signiûcato a uno stato
di cambiamento. Ma ciò coinvolge la continuità del cambiamento, riguardo alla quale ci troviamo
di fronte a quelle stesse difûcoltà che, per quanto riguarda lo spazio, erano uno scopo principale
della dottrina delle monadi. Di conseguenza, in altri luoghi, quando Leibniz pensa alle difûcoltà
del continuo, sostiene che ogni cambiamento è discreto, arrivando persino ad affermare che il

La legge d'inerzia

D. 120; G. iv. 511

D. 122; G. IV. 513

Clerk
Maxwell Matter and Motion, Art. XLI. Newton



Forza e moto assoluto

moto è una continua transcreazione.  Questo è un esempio dell'incertezza in cui, come vedremo
nei prossimi due capitoli, Leibniz fu condotto dal suo riûuto di ammettere 

.

¿ 12 À

l'antinomia della
divisione inûnita

 ¿ 12 À G. II. 279. Cfr. il dialogo citato sopra, Archiv, Vol. I. p. 212 e segg.

L'argomento dinamico più importante a favore della forza è connesso alla relatività del moto. Su
questo punto, le opinioni di Leibniz presentano un'indicazione di circolo vizioso. Talvolta sembra
argomentare che, poiché la forza è qualcosa di reale, deve avere un soggetto ed essere un
attributo, non una mera relazione; da cui segue che, in un cambiamento di situazione relativa, la
causa del cambiamento può essere ripartita tra i corpi, dando così un senso al moto assoluto (

). Ma altre volte sostiene che un qualche cambiamento reale, non meramente
relativo, deve sottostare al moto, e può essere ottenuto solo per mezzo della forza (

). Questo argomento è interessante, sia per la sua differenza dagli argomenti analoghi
con cui  dimostrò la necessità dello spazio assoluto, sia per il fatto che la dinamica, al
giorno d'oggi, è ancora incapace di riconciliare la relatività del moto con l'assolutezza della forza.

 In ogni moto, dice Leibniz, il moto per sé dà un mero cambiamento di situazione relativa, ed è
impossibile dire quale corpo si sia mosso, o se entrambi si siano mossi. Per poter dire ciò,
dobbiamo sapere in quale risieda la causa del cambiamento di situazione relativa. Questa causa la
chiamiamo forza (ibid.). «Quando un tempo,» dice, «consideravo lo spazio come un luogo reale
immobile, dotato di sola estensione, ero stato in grado di deûnire il moto assoluto come cambiamento di
questo spazio reale. Ma gradualmente cominciai a dubitare che in natura esista un'entità chiamata
spazio; da cui seguì che un dubbio potesse sorgere sul moto assoluto. . . . . . Sembrò seguire che ciò che è
reale e assoluto nel moto non consiste in ciò che è puramente matematico, come il cambiamento di
vicinato o situazione, ma nella forza motrice stessa; e se non c'è questa, allora non c'è moto assoluto e
reale. . . . . . Di conseguenza non trovai altro  per condurmi fuori da questo labirinto che il
calcolo delle forze, assumendo questo principio metaûsico, che l'effetto totale è sempre uguale alla sua
causa completa» ( ).

ad
es. G. M. II. 184

ad es. D. 60, 61;
G. iv. 369

Newton

¿ 13 À

ûlo di Arianna

L. 353; Archiv, I. p. 580

 ¿ 13 À Non posso qui intraprendere di dare la prova di questa affermazione. Essa dipende dal fatto che, se le leggi del moto devono
applicarsi, il moto deve essere riferito non a qualsiasi sistema di assi, ma a quelli che sono stati chiamati assi cinetici, cioè assi che non
hanno accelerazione assoluta. Vedi Newton, Principia, Scolio all'ottava deûnizione. Confronta, in Clerk Maxwell, Matter and Motion,
Arts. xviii, cv.

Su questo punto, ritengo che la posizione di Leibniz, a differenza di quella di , sia piena di
confusione. Da un lato, lo spazio è interamente relazionale; quindi il movimento non è un
cambiamento di posizione assoluta, ma solo un cambiamento di situazione relativa. Un
cambiamento di situazione relativa è necessariamente reciproco, e così Leibniz è condotto
all’uguaglianza di azione e reazione ( ). Ma per dare un signiûcato
all’azione, deve dimenticare la relatività del movimento, e di conseguenza eliminare la necessità
di una reazione uguale. Lui e  concordano, contro Newton, che i fenomeni del moto
circolare non forniscono più indicazioni sul moto assoluto di quelli del moto rettilineo, sebbene

Newton

N. E. 689; G. M. vi. 25132

Huygens



Huygens abbia l’onestà di confessare di non aver esaminato le basi di Newton (
). L’ , afferma Leibniz, anticipando , è più semplice, non più vera,

dell’altra ( ). Tuttavia sostiene che, per mezzo della forza, si possa dare un
senso all’affermazione che, in un cambiamento di situazione relativa, un corpo si sia mosso e non
l’altro. «Per quanto riguarda la differenza tra moto assoluto e relativo,» dice, «penso che se il
movimento, o piuttosto la forza motrice dei corpi, è qualcosa di reale, come sembra si debba riconoscere,
è necessario che abbia un soggetto. . . . . . Concordo che i fenomeni non possano fornire a noi (o persino
agli angeli) una ragione infallibile per determinare il soggetto del movimento o il suo grado; e che
ciascuno possa essere concepito separatamente come in quiete. . . . . . Ma non negherai (credo) che in
verità ciascuno abbia un certo grado di movimento, o, se vuoi, di forza; nonostante l’equivalenza delle
ipotesi. È vero che ne traggo questa conseguenza, che in natura c’è qualcosa oltre ciò che la Geometria
può determinare in essa» ( ). Questa, afferma, non è la minore delle sue ragioni per
riconoscere la forza. Dice ancora, ancor più esplicitamente: «Non trovo nulla nell’ottava deûnizione
dei principi matematici della natura, o nello scolio ad essa appartenente [lo scolio in cui Newton spiega
la necessità dello spazio assoluto, del tempo e del moto] che provi, o possa provare, la realtà dello spazio
in sé. Tuttavia, ammetto che c’è una differenza tra un moto assoluto vero di un corpo e un mero
cambiamento relativo di situazione rispetto a un altro corpo" ( ). Ma deve essere
evidente che, se la posizione è relativa, il moto assoluto è privo di signiûcato. I due non possono
assolutamente essere conciliati. Leibniz, come Newton, percepì correttamente che la Dinamica ci
richiede di distinguere, in un cambiamento di situazione relativa, la proporzione in cui le accelerazioni
sono condivise tra due corpi. Aveva anche ragione nel sostenere che, da un punto di vista geometrico o
cinematico, una tale distinzione non può essere effettuata praticamente. Ma la Geometria non mostra
che la distinzione sia priva di signiûcato, e se lo facesse, la Dinamica non potrebbe stabilire la
distinzione. Così sembrerebbe che Newton avesse ragione nel dedurre, dalla Dinamica, la necessità dello
spazio assoluto. Quando arriverò alla teoria dello spazio, sosterrò che persino la Geometria richiede
questo, sebbene solo metaûsicamente, non, come la Dinamica, per ragioni empiriche.»

G. M. ii. 177, 18435,
192 ipotesi copernicana Mach

N. E. 685; G. M. vi. 248

G. M. ii. 184

D. 269; G. vii. 404

Dato che questo punto è importante, può essere utile ripetere brevemente gli argomenti che
mostrano come la relatività del movimento sia incompatibile con l’assolutezza della forza. "Per
quanto riguarda la Fisica," dice Leibniz, "è necessario comprendere la natura della forza, una cosa
del tutto diversa dal movimento, che è qualcosa di più relativo. Questa forza deve essere misurata
dalla quantità del suo effetto" ( ). Ma l’obiezione che qui sorge 3 un’obiezione
inevitabile in qualsiasi teoria relazionale dello spazio 3 è che l’effetto può essere misurato solo per
mezzo del movimento, e così la pretesa via di fuga dalla relatività inûnita crolla. Una nuova
obiezione si applica a un’altra affermazione, in cui Leibniz cerca di provare che il movimento non
è puramente relativo. "Se nel movimento non c’è altro che questo cambiamento rispettivo," dice,
"ne segue che non è data in natura alcuna ragione per cui il movimento debba essere ascritto a
una cosa piuttosto che ad altre. La conseguenza di ciò sarà che non c’è moto reale. Pertanto,
afûnché una cosa possa dirsi mossa, dovremo richiedere non solo che cambi la sua situazione
rispetto ad altre, ma anche che la causa del cambiamento, la forza o azione, sia in essa stessa" (

). Questo tentativo di stabilire un moto assoluto è, in
primo luogo, del tutto incoerente con la teoria dello spazio di Leibniz. Newton, da argomenti in

D. 39; G. ii. 137

D.
61; G. iv. 369. Cfr. anche D. 269; G. vii. 404



Fondamenti metaûsici per assumere la forza

qualche modo simili, aveva correttamente dedotto la necessità della posizione assoluta; Leibniz,
che su molti punti matematici era meno ûlosofo di Newton, cercò di salvare il moto assoluto,
mentre negava strenuamente la posizione assoluta ( ). Ma inoltre, la teoria è
incoerente con la natura delle monadi. Supponiamo due corpi A e B, che cambiano la loro
situazione relativa a causa della forza in B. Poiché A rispecchia l’universo, un cambiamento
avverrà in A quando B si muove. Quindi se la forza risiedesse solo in B, B causerebbe un
cambiamento in A, contro la teoria che le monadi non interagiscono. Pertanto dobbiamo, in ogni
caso di cambiamento relativo di situazione, porre una forza in entrambi i corpi, mediante la quale
il cambiamento deve essere effettuato. Così perderemo quel potere discriminante che la forza
avrebbe dovuto fornire. Questo argomento potrebbe essere evitato solo negando che le monadi
abbiano qualcosa corrispondente alla posizione nello spazio, una negazione che Leibniz tentò
spesso, ma che, come vedremo più avanti, avrebbe distrutto l’unica base per la sua monadologia.

Cfr. D. 266; G. vii. 401-2

La deduzione di Leibniz della forza come mezzo per sfuggire alla relatività del movimento è
dunque fallace. Il movimento, nella sua stessa natura, è o non è relativo, e l’introduzione della
forza non può fare alcuna differenza per quella natura. Resta da esaminare le basi metaûsiche per
la nozione di forza. Per quanto queste siano le stesse di quelle per l’attività in generale, sono già
state trattate. Ma altre sono derivate dalla continuità del movimento, e queste devono ora essere
esposte.

"Abbiamo suggerito altrove," dice Leibniz ( ), "che nelle cose corporee c’è
qualcosa oltre l’estensione, anzi, prima dell’estensione, cioè la forza della natura ovunque
impiantata dal suo Autore, che consiste non nella semplice facoltà con cui le scuole sembrano
essersi accontentate, ma è provvista, inoltre, di una tendenza (conatu) o sforzo, che avrà il suo
pieno effetto a meno che non sia impedito da una tendenza contraria. Questo sforzo appare
spesso ai sensi, e a mio giudizio è conosciuto ovunque nella materia dalla ragione, anche quando
non appare al senso. Ma anche se non dobbiamo attribuire questa forza a Dio per mezzo di un
miracolo, è certamente necessario che essa sia prodotta nei corpi stessi, anzi che costituisca la
natura più intima dei corpi, poiché agire è il contrassegno delle sostanze, e l’estensione non
signiûca altro che la continuazione o diffusione della sostanza resistente già presupposta..., tanto
è lontana dal poter costituire essa stessa l’essenza stessa della sostanza. Né è pertinente che ogni
azione corporea derivi dal movimento, e il movimento stesso non esista se non dal movimento....
Poiché il movimento, come il tempo, non esiste mai, se si riduce la cosa all’ἀ¼ρ»´¸ί³, perché non
esiste mai come un tutto, poiché non ha parti coesistenti. E nulla affatto è reale in esso, eccetto
quella proprietà momentanea, che deve essere costituita da una forza che aspira al cambiamento."
Questo è il vecchio argomento di Zenone, suggerito anche nel dialogo scritto per Spinoza (

), e in molti altri passaggi. Il movimento è cambiamento di posizione; ma in ogni singolo
istante la posizione è una e una sola. Quindi in ogni istante, e quindi sempre, non c’è
cambiamento di posizione e non c’è movimento. Leibniz pensò, tuttavia, ciò che il Calcolo
suggeriva, che l’incremento momentaneo fosse reale in qualche modo in cui l’intera somma degli

N. E. 671 G. M. vi. 235

Archiv,
i. p. 213



Argomento dinamico per la pluralità delle serie causali

incrementi non era reale,  e quindi la forza fu invocata per fornire una realtà diversa dal
movimento, dalla quale il movimento potesse suppostamente scaturire. "La forza," dice, "è
qualcosa di veramente reale, anche nelle sostanze create; ma lo spazio, il tempo e il movimento
partecipano della natura di entità mentali (ens rationis) e sono veri e reali, non per se stessi, ma
poiché coinvolgono attributi divini" ( ). E ancora: "Solo la forza, e quindi lo
sforzo nascente, esiste in ogni momento, poiché il movimento non esiste mai veramente" (

). Ciò che Leibniz intende ottenere, con questa dottrina, è, come per l’attività in
generale, la riduzione di una relazione a una qualità. Il movimento è doppiamente una relazione 3
primo, tra momenti successivi, e secondo, tra corpi in luoghi diversi. Entrambe le relazioni
dovevano essere ridotte per mezzo della forza. Uno stato di movimento si distingue da uno stato
di quiete, in ogni istante del movimento, dalla presenza di forza, che, in ultima analisi, è afûne al
desiderio. Con questo mezzo, non solo si suppone che le difûcoltà del continuum temporale siano
superate ( ), ma anche, quando due corpi cambiano la loro situazione relativa,
possiamo chiederci se uno o entrambi contengano forza, e così assegnare a ciascuno un
appropriato stato di movimento.

¿ 14 À

N. E. p. 684; G. M. vi. 247
N. E. p.

689; G. M. vi. 252

L. 351; Archiv. I. 577

 ¿ 14 À Cfr. Cohen, Inûnitesimalmethode, p. 15.

Le obiezioni a questa visione della forza appariranno più chiaramente da un esame della sua
applicazione al caso dell’urto, e del tentativo di stabilire dinamicamente una pluralità di serie
causali. Troveremo allora, se non mi sbaglio, che la relazione tra la Dinamica di Leibniz e la sua
Metaûsica è irrimediabilmente confusa, e che l’una non può reggere mentre l’altra è mantenuta.
Sfortunatamente, la caduta dell’una non comporta il mantenimento dell’altra. Leibniz ha
acquisito molto credito per la vantata interconnessione delle sue opinioni in questi due ambiti, e
pochi sembrano aver percepito quanto sia falsa la sua affermazione. Di fatto, la mancanza di
connessione è, credo, uno dei punti più deboli del suo sistema.

Il problema dell'urto era una questione che pre-occupava i matematici dell'epoca di Leibniz molto
più di quelli odierni. Fu risolto solo dopo che egli ebbe acquisito il suo equipaggiamento
matematico, e riempì la sua mente a tal punto da spiegare diverse curiose caratteristiche della sua
teoria della materia. Sembra che abbia trascurato indebitamente gli urti non perfettamente
elastici, e che abbia sostenuto (sebbene non lo affermi mai esplicitamente) che se i corpi fossero
presi abbastanza piccoli, potessero sempre essere trattati come perfettamente elastici. L'urto era,
per lui, in deûnitiva l'unica forma di interazione dinamica. Riûutò decisamente, come valida in
ultima analisi, , sostenendo, con la maggior parte dei moderni, che
doveva essere spiegata mediante un üuido onnipervadente. L'elasticità perfetta era inûne
necessaria per preservare la sua legge di conservazione della , poiché, quando il
coefûciente di restituzione è minore di uno (come accade sempre in pratica), la Vis Viva sembra
perdersi. La sua risposta a questa obiezione era che viene assorbita dalle piccole parti dei corpi4
trasformata, nel linguaggio moderno, da moto molare in moto molecolare (

). Ma se l'urto è la forma ultima di interazione, questa risposta può valere solo se le

la gravitazione newtoniana

Vis Viva

N. E. 6693670; G. M.
vi. 2303231



Tre tipi di teoria dinamica confusi da Leibniz

parti più piccole che ricevono il moto sono esse stesse perfettamente elastiche. Quando messo
alle strette da  su questo punto, Leibniz eluse meschinamente la difûcoltà negando che
esistessero elementi ultimi dei corpi ( ). Ma rimane un'ulteriore difûcoltà, che è questa.
L'urto è elastico, secondo Leibniz, solo a causa di un «üuido sottile e penetrante, il cui moto è
disturbato dalla tensione, o dal cambiamento dell'elasticità. E poiché questo üuido deve a sua volta
essere composto di piccoli corpi solidi, elastici tra loro, vediamo che questa replicazione di solidi e üuidi
continua all'inûnito» ( ). Egli procede ad ammettere che l'elasticità è
necessaria per la conservazione della Vis Viva. Dice inoltre4e questo è un argomento con cui
spesso suggerisce la dottrina delle monadi:4«È vero che questa conservazione della forza può essere
ottenuta solo ponendo elasticità ovunque nella materia, e che ne segue una conclusione che apparirà
strana a coloro che non concepiscono sufûcientemente le meraviglie delle cose: cioè che ci sono, per così
dire, mondi nei corpi più piccoli, poiché ogni corpo, per quanto piccolo, ha elasticità, e di conseguenza è
circondato e penetrato da un üuido tanto sottile, in relazione ad esso, quanto quello che rende l'elasticità
dei corpi sensibili può essere in relazione a noi; e che quindi non ci sono primi elementi, poiché
dobbiamo dire lo stesso della porzione più piccola del üuido più sottile che si possa supporre» ( ).
Ma deve essere evidente che, alla ûne, il moto del suo üuido deve essere regolato da qualcosa di
diverso dalle leggi dell'urto elastico, poiché l'elasticità di ciò che è relativamente solido è dovuta
solo alla presenza di ciò che è relativamente üuido. Per sviluppare la teoria di un üuido
onnipervadente, Leibniz aveva bisogno di ciò che ai suoi tempi non esisteva, cioè
dell'  o della moderna .

Huygens
G. M. ii. 157

N. E. p. 668; G. M. vi. 228

G. iii. 57

Idrodinamica Dinamica dell'etere

In linea di massima, ci sono tre grandi tipologie di teoria dinamica. C'è 
, per la quale la teoria dell'urto è l'arma appropriata. C'è , di un

üuido onnipervadente, per la quale la moderna 4di fatto la 
4ha inûne in parte forgiato le armi necessarie. E inûne, c'è la dottrina dei centri di

forza non estesi, con azione a distanza, per la quale Newton fornì la Matematica richiesta. Leibniz
non riuscì a cogliere queste alternative, e così, per il suo amore di una posizione intermedia, cadde
tra non due, ma tre sedie. La sua visione dell'urto come fenomeno fondamentale della Dinamica
avrebbe dovuto condurlo alla teoria degli atomi estesi, sostenuta da  e, ai suoi tempi, da

. La sua fede nel pieno e nel üuido etereo avrebbe dovuto condurlo alla seconda teoria, e
all'indagine del moto dei üuidi. La sua teoria relazionale dello spazio, e l'intera dottrina delle
monadi, avrebbero dovuto condurlo, come condussero ,  e , alla teoria dei
centri di forza non estesi. Il fallimento nella scelta tra queste alternative rese la sua Dinamica un
ammasso di confusioni. La vera Dinamica leibniziana non è la sua, ma quella di Boscovich.
Questa teoria è un semplice sviluppo della Dinamica newtoniana, in cui tutta la materia consiste
di punti materiali, e ogni azione è azione a distanza. Questi punti materiali sono non estesi come
le monadi, alle quali Boscovich fa appello come analoghe;  e per preservare la loro reciproca
indipendenza, è solo necessario considerare l'attrazione o la repulsione come dovute alla
percezione di una monade da parte dell'altra, cosa che, di fatto, Leibniz fa effettivamente. Perché,
allora, questa teoria non fu quella di Leibniz?

la dottrina degli atomi
estesi e rigidi la dottrina del pieno

dottrina dell'etere teoria
dell'Elettricità

Gassendi
Huygens

Boscovich Kant ¿ 15 À Lotze

¿ 16 À

¿ 17 À



Le sue ragioni contro gli atomi estesi

Contro il vuoto

 ¿ 15 À È stato spesso osservato che la teoria dello spazio di Kant nella Metaphysische Anfangsgründe der Naturwissenschaft differisce da
quella della Critica. Vedi Vaihinger, Commentar, p. 224 ff.

 ¿ 16 À Theoria Philosophiae Naturalis. Vedi in particolare Parte I, § 138 ff.
 ¿ 17 À Edizione veneziana del 1763, p. xxv. Boscovich differisce dalla Dinamica newtoniana principalmente nel presupporre che, a

distanze molto piccole, la forza tra due particelle sia repulsiva. Differisce dalla ûlosoûa newtoniana considerando l'azione a distanza
come ultima.

C'era, credo, per cominciare, in età avanzata, un motivo personale. Leibniz aveva litigato con
Newton riguardo al , e non volle ammettere che Newton avesse qualcosa da insegnargli.
Riûutò quindi la gravitazione come spiegazione ultima delle cose, dando come ragione che
l'azione a distanza è impossibile. Ma questa ragione personale può aver operato solo dopo la
pubblicazione dei  nel 1687, data entro la quale Leibniz aveva costruito sia la sua ûlosoûa
che la sua Dinamica. Diventa quindi necessario cercare ragioni più oggettive.

Calcolo ¿ 18 À

Principia

 ¿ 18 À È stato persino suggerito4e il suggerimento appare molto probabilmente corretto4che Leibniz non si sia mai preso la briga di
leggere i Principia. Vedi Gubrauer, op. cit. Vol. I. p. 297.

Leibniz riûutava gli atomi, il vuoto e l'azione a distanza. Le sue ragioni per questi tre riûuti
devono ora essere esaminate.

d Contro gli atomi estesi, Leibniz aveva, credo, ragioni abbastanza valide. Queste sono esposte
al meglio nella sua corrispondenza con , che sosteneva gli atomi. (

). In primo luogo, l'atomo esteso è composto da parti, poiché l'estensione è ripetizione;
non può quindi fornire una soluzione metaûsica della composizione della materia. Inoltre, se si
vogliono preservare le leggi del moto, l'atomo deve essere perfettamente elastico, il che è
impossibile poiché deve anche essere perfettamente duro, e non può contenere alcun «üuido
sottile.» C'è inoltre una violazione della legge di continuità nel presupporre che durezza inûnita e
indivisibilità assoluta emergano improvvisamente quando si raggiunge un certo stadio nella
divisione. E la rigidità primitiva è, in ogni caso, una qualità del tutto priva di ragione, e quindi
inammissibile. In breve, atomi infrangibili sarebbero un perpetuo miracolo. Questi argomenti
sono stati sostenuti molte volte da allora, e si può supporre che siano, nel complesso, validi.

Huygens Vedi G. M. II. pp. 136,
145, 15537

e Per quanto riguarda il vuoto, Leibniz si basava principalmente sull'argomento di ciò che
chiamava perfezione metaûsica. Ammetteva che un vuoto è concepibile ( ), ma
sosteneva che, ovunque ci fosse spazio, Dio avrebbe potuto collocare materia senza danno per
nient'altro. Poiché, in generale, più esistenza c'è meglio è, Dio non avrebbe trascurato
l'opportunità di creare, e quindi la materia è ovunque ( ). Questo
principio di perfezione metaûsica sarà discusso più avanti; per ora mi limito ad argomenti meno
teologici. Un argomento molto debole, che Leibniz a volte si permette, è che non ci potrebbe
essere alcuna ragione sufûciente per determinare la proporzione tra vuoto e spazio pieno, e

N. E. 157; G. v. 140

D. 240, 253; G. vii. 356, 378



E contro l'azione a distanza

La forza come conferitrice d'individualità

quindi non può esserci alcun vuoto ( ). L'unico argomento che tenta di
essere preciso è uno che è fatalmente insostenibile. Se lo spazio è un attributo, dice Leibniz, di
cosa può essere attributo lo spazio vuoto ( )? Ma lo spazio, per lui, è una relazione,
non un attributo; tutto il suo argomento contro la visione che lo spazio sia composto di punti
dipende, come vedremo nel , dalla fondamentale relazione di distanza. Non ha, in
effetti, alcun argomento valido contro il vuoto. Sembra considerare la fede in esso come
necessariamente associata alla fede in atomi estesi4«atomi e vuoto» sono sempre menzionati
insieme. Di fatto, quando si riûuta l'azione a distanza, i due sono necessariamente connessi;
poiché atomi non estesi devono agire a distanza, se deve esserci una qualsiasi azione dinamica.

D. 253; G. ii. 475; vii. 378

D. 248; G. vii. 372

Capitolo IX.

¿ 19 À

 ¿ 19 À Su un punto minore, tuttavia, cioè la possibilità del moto in un pieno, Leibniz è indiscutibilmente nel giusto. Locke aveva
sostenuto che ci deve essere spazio vuoto, altrimenti non ci sarebbe spazio per il movimento. Leibniz risponde giustamente (N. E. pp.
5334; L. 385; G. v. 52), che se la materia è üuida, questa difûcoltà è superata. Dovrebbe infatti essere ovvio, anche ai non matematici,
che il moto in un circuito chiuso è possibile per un üuido. È un peccato che i ûlosoû si siano permessi di ripetere questo argomento,
che una settimana di studio dell'Idrodinamica basterebbe a dissipare. La risposta completa ad esso è contenuta in quella che è
chiamata l'equazione di continuità.

f Questo mi porta ai fondamenti di Leibniz contro l'azione a distanza. Non riesco a scoprire,
su questo punto, nulla oltre a un pregiudizio volgare. Sia su questo che sul punto precedente, i suoi
immediati seguaci, sotto l'inüuenza di , abbandonarono le vedute del loro maestro, che
sembrano essere state principalmente dovute a un persistente . La
contiguità spaziale e temporale di causa ed effetto sono apparentemente poste sullo stesso piano.
«Un uomo avrà uguale diritto di dire che qualsiasi cosa è il risultato di qualsiasi altra, se ciò che è
assente nello spazio o nel tempo può, senza intermediari, operare qui e ora» ( ).
Riguardo al tempo, sebbene una difûcoltà sorga dalla continuità, il principio può essere ammesso;
ma riguardo allo spazio, è precluso, come assioma metaûsico, dalla negazione dell'azione
transeunte. Poiché nulla agisce realmente su nient'altro, non sembra esserci alcuna ragione
metaûsica per cui, nelle monadi che rispecchiano l'intero universo, la percezione di ciò che è
distante non possa essere una causa, proprio quanto la percezione di ciò che è vicino. Sembra
quindi, nel sistema di Leibniz, non esserci alcun fondamento metaûsico per questo principio; e ai
suoi tempi (che erano quelli di Newton), non c'era certamente alcun fondamento dinamico. La
negazione dell'azione a distanza deve quindi essere classiûcata come un mero pregiudizio, e per
di più uno che ebbe un effetto estremamente deleterio sul rapporto tra la Dinamica e la Metaûsica
di Leibniz.

Newton
pregiudizio cartesiano

D. 115; G. iv. 507

Vengo ora a un altro scopo che  era intesa a realizzare. Mostrava, in primo
luogo, che la materia secondaria effettiva4in opposizione alla materia primaria, che è una mera
astrazione4è essenzialmente attiva, come tutto ciò che è sostanziale deve essere. Ma tentava
anche di mostrare4ciò che è essenziale per la dottrina delle monadi4che ogni frammento di
materia ha la sua propria forza ed è la fonte di tutti i suoi cambiamenti. Era necessario, come

la dottrina della forza



vedemmo nel , mantenere la pluralità di serie causali indipendenti, e così esibire la
forza come se realmente inüuenzasse solo il corpo in cui si trovava, non quelli su cui
apparentemente agiva. Qui Leibniz, del tutto inconsciamente, prese una parte di quella che appare
essere un'antinomia, e fece appello alla sua Dinamica come prova della tesi soltanto, quando essa
dimostrava, con uguale evidenza, anche l'antitesi.  Questo ci porta all'aspetto della forza in cui
conferisce individualità 4un aspetto che Leibniz impiega anche per provare la necessità della
forza. Senza di essa, dice, tutta la materia sarebbe uguale, e quindi il movimento, poiché lo spazio
è un plenum, non farebbe differenza ( ). Questo argomento è certamente valido,
su una teoria relazionale dello spazio, contro coloro (  o moderni) che sostengono la
relatività del movimento, mentre riducono tutto il movimento a vortici in un üuido perfetto. Ma
questa è una digressione, dalla quale dobbiamo tornare alla Dinamica e all'urto.

Capitolo IV.

¿ 20 À

¿ 21 À

D. 122; G. iv. 51233
Cartesiani

 ¿20 À Vedi .§§ 49, 50
 ¿21 À Ciò è connesso alla dottrina dell'attività come essenza dell'individualità4una dottrina con la quale, tra l'altro, può essere

confrontato il detto di Spinoza, che «il desiderio è la natura o essenza stessa di una persona». Etica, Parte III. Prop. ix. Schol. e Prop. lvii.

Ogni corpo, ci viene detto, è realmente mosso non da altri corpi, ma dalla propria forza. Così negli
urti successivi di un numero di palle, «ogni palla respinta da quella successiva che la colpisce, è messa
in movimento dalla sua propria forza, cioè la sua elasticità» ( ). Le leggi del
movimento, pensa Leibniz, ci costringono ad ammettere un'azione causale indipendente da parte
di ogni particella di materia, ed è solo attraverso tale azione che possiamo liberare l'idea di
movimento da una relatività che la renderebbe del tutto indeterminata. Pertanto deve esserci, in
ogni particella di materia, una forza o attività da cui scaturiscono i suoi cambiamenti, mediante la
quale possiamo dare un signiûcato a uno stato di movimento e collegare gli stati di un corpo in
istanti successivi. La forza è legata alla materia prima come la forma alla materia in 

. «A causa della forma ogni corpo agisce sempre, e a causa della materia ogni corpo resiste e
dura sempre» ( ). Nella forza attiva risiede l'entelechia, analoga a un'anima, la
cui natura consiste in una certa legge perpetua della sua serie di cambiamenti, che essa
spontaneamente realizza ( ). È questa forza che costituisce l'identità di ogni frammento di
materia e lo differenzia da tutti gli altri. E Leibniz si sforza, come richiede la sua metaûsica, di
mostrare che la forza agisce solo sul corpo in cui si trova, e mai su qualsiasi altro corpo. I casi in
cui un corpo sembra essere agito da un altro sono chiamati casi di passione, ma anche qui,
l'apparenza è ingannevole. «La passione di ogni corpo è spontanea, o sorge da una forza interna,
sebbene in occasione di qualcosa di esterno. Comprendo qui, tuttavia, la passione propria, che nasce
dalla percussione, o che rimane la stessa, qualunque ipotesi sia inûne assegnata, o a qualunque cosa
attribuiamo inûne il riposo o il movimento assoluto. Poiché la percussione è la stessa, qualunque sia il
movimento vero che alla lunga appartiene, ne segue che il risultato della percussione è distribuito
equamente tra entrambi, e così entrambi agiscono ugualmente nell'incontro, e così metà del risultato
sorge dall'azione dell'uno, l'altra metà dall'azione dell'altro; e poiché metà del risultato o passione è
anche in uno, metà nell'altro, è sufûciente che deriviamo la passione che è in uno dall'azione che è anche
in se stesso, e non abbiamo bisogno di alcuna inüuenza dell'uno sull'altro, sebbene da parte dell'uno sia
fornita un'occasione all'azione dell'altro, che sta producendo un cambiamento in se stesso» (

).

D. 124; G. iv. 515

senso
aristotelico

N. E. 673; G. M. vi. 237

G. ii. 171

N. E. 688; G.
M. vi. 251



Forza primitiva e derivata

Per armonizzare questa dottrina con i fatti, era necessaria un'ulteriore distinzione tra forza
primitiva e derivativa. Quest'ultima, che è una modiûcazione della prima, è l'attuale stato
presente mentre tende al futuro. La forza primitiva è persistente ed è, per così dire, la legge della
serie, mentre la forza derivata è la determinazione che designa un termine particolare della serie
( ). «La forza attiva,» dice Leibniz, «...... è duplice, cioè primitiva, che esiste in ogni sostanza
corporea per sé» (poiché ritengo un corpo completamente quiescente ripugnante alla natura delle
cose), o derivativa, che per una limitazione, per così dire, della primitiva, risultante dai conüitti dei
corpi tra loro, è esercitata in vari modi. E, invero, la forza primitiva (che non è altro che 

) corrisponde all'anima o alla forma sostanziale, ma per questa stessa ragione
appartiene solo a cause generali, che non possono bastare per la spiegazione dei fenomeni. E così
concordiamo con coloro che negano che le forme debbano essere impiegate nel dedurre le cause
particolari e speciali delle cose sensibili ( ). La forza primitiva è costante in
ogni corpo per tutto il tempo; la somma delle forze derivate in tutto l'universo è anch'essa
costante, essendo ciò che Leibniz chiama , e ciò che talvolta è ancora così chiamato, che è
il doppio di ciò che oggi è noto come energia cinetica ( ). «La forza derivativa è ciò che
alcuni chiamano impetus, cioè un conatus o tendenza a un determinato movimento, mediante il quale
la forza primitiva, o principio d'azione, è modiûcata. Ho mostrato che questa (la forza derivativa) non è
conservata la stessa nel medesimo corpo, ma tuttavia, distribuita tra molti corpi, preserva una somma
costante, e differisce dal movimento, la cui quantità non è conservata» ( ).

G. II. 262

la prima
entelechia

N. E. 672; G. M. vi. 236

Vis Viva
G. III. 457

N. E. 702; G. iv. 396

In questo argomento, deve essere evidente che, lungi dal fondare la Metaûsica sulla Dinamica,
Leibniz ha dedotto, su basi puramente metaûsiche, una forza primitiva di cui non si fa alcun uso
dinamico.  Ciò che era utile nella Dinamica non era la forza primitiva, che era costante in ogni
singolo frammento di materia, ma la forza derivativa, che veniva trasferita da un corpo all'altro.
La forza primitiva fu così invocata per ragioni puramente metaûsiche, e non poteva essere
validamente usata per mostrare che la Dinamica sosteneva la dottrina dell'indipendenza delle
sostanze. Qui di nuovo, penso, come nel caso della continuità, c'è un'antinomia che Leibniz riûutò
di affrontare. L'effetto totale su qualsiasi particella è, dinamicamente, composto da effetti causati
da tutte le altre particelle; così la causalità separata di elementi separati sembra concessa. Ma
nessuno di questi effetti separati accade mai: sono tutte ûnzioni matematiche. Ciò che accade
realmente è la somma degli effetti, cioè l'effetto della somma o del tutto. Così anche quando una
cosa è deûnita come una serie causale, difûcilmente possiamo sfuggire all'ammissione, che
tuttavia è direttamente autocontraddittoria, che le cose, dopo tutto, interagiscono.

¿ 22 À

 ¿22 À Cfr. G. II. 251: «Ogni modiûcazione presuppone qualcosa di durevole. Perciò quando dici, 9Supponiamo che nei corpi non si trovi nulla se
non forze derivate,: rispondo che questa non è un'ipotesi possibile.» Cfr. anche G. II. 270.

E ciò, di fatto, è ammesso praticamente negli scritti di Leibniz. Sebbene la dinamica ci richieda di
assegnare un'azione causale a ogni pezzo di materia, ci richiede altrettanto di tener conto di tutte
le particelle materiali nel discutere ciò che accadrà a una qualsiasi. Cioè, su base puramente
dinamica, dobbiamo ammettere un'azione transeunte, l'azione di una cosa su un'altra. Ciò non fu
evitato da Leibniz: al contrario, il mondo puramente materiale rimase, per lui, uno in cui ogni



Antinomia della causalità dinamica

movimento inüuenza ogni altro, sebbene un'interazione diretta avvenga solo nell'urto. «Tutto è
un plenum (e così tutta la materia è connessa insieme), e nel plenum ogni movimento ha un effetto sui
corpi distanti in proporzione alla loro distanza, così che ogni corpo non solo è inüuenzato da quelli con
cui è in contatto, e in qualche modo sente l'effetto di tutto ciò che accade loro, ma è anche mediatamente
inüuenzato dai corpi che toccano quelli con cui è in contatto immediato. Perciò ne segue che questa
intercomunicazione delle cose si estende a qualsiasi distanza, per quanto grande. E di conseguenza ogni
corpo sente l'effetto di tutto ciò che accade nell'universo» ( ).
Egli procede quindi a dedurre la proposizione che tutte le sostanze rispecchiano l'universo da
questo punto di vista, che è diametralmente opposto a quello dell'indipendenza di tutte le
particelle materiali.  Spiegò questa apparente interazione con una teoria soggettiva, in cui i
movimenti diventavano semplicemente rappresentazioni in tutte le monadi, poiché tutte le
monadi rispecchiano l'universo. La vera spiegazione del fatto divenne che le rappresentazioni
delle cause sono cause delle rappresentazioni degli effetti ( ), una sorta di 

, che rende assurdo dedurre l'attività della sostanza da qualsiasi cosa nella dinamica.

Monadologia, § 61; L. 251; D. 227; G. vi. 617

¿ 23 À

G. iv. 533 teoria
berkeleyana

 ¿23 À Cfr. G. ii. 112.

Inoltre, se4come si deve supporre4ciò che sembra essere movimento è un reale cambiamento in
qualche assemblaggio di monadi, e quindi parte di una serie causale indipendente, la sua
percezione, il movimento soggettivo, è anch'essa parte di tale serie, e ci sono tante serie causali
indipendenti in ogni monade quante sono le monadi nel mondo che essa rispecchia. Questa
difûcoltà, tuttavia, può essere lasciata ûno a quando arriveremo all'armonia prestabilita.

Rimane un'ultima e principale difûcoltà, una difûcoltà che, per quanto ne so, nessuna teoria
dinamica esistente può evitare. Quando una particella è soggetta a diverse forze, esse sono
composte secondo , e la risultante è considerata la loro somma. Si
ritiene che ciascuna produca indipendentemente il suo effetto, e che l'effetto risultante sia la
somma degli effetti parziali. Così «ogni conato è compatibile con ogni altro, poiché ogni movimento
può essere composto con ogni altro per dare un terzo movimento, che può sempre essere determinato
geometricamente. E così non appariva come un conato potesse essere naturalmente distrutto o ritirato
da un corpo» ( ). Se dobbiamo ammettere cause particolari, ciascuna
delle quali, indipendentemente da tutte le altre, produce il suo effetto, dobbiamo considerare il
movimento risultante come composto dai suoi componenti. Se non ammettiamo tali cause
particolari, ogni parte della materia, e quindi tutta la materia, è incapace di azione causale, e la
dinamica (a meno che la scuola descrittiva non abbia ragione) diventa impossibile. Ma non è stato
generalmente percepito che una somma di movimenti, o forze, o vettori in generale, è una somma
in un senso molto peculiare 4 i suoi costituenti non ne sono parti. Questa è una peculiarità di
ogni addizione di vettori, o anche di quantità con segno. Così nessuna delle cause costituenti
produce mai realmente il suo effetto: l'unico effetto è uno composto, in questo senso speciale,
degli effetti che sarebbero risultati se le cause avessero agito indipendentemente. Questa è una
difûcoltà fondamentale riguardante la natura dell'addizione, e spiega, credo, come Leibniz sia

la legge del parallelogramma

Archiv für Gesch. d. Phil. i. 578



giunto a essere così confuso riguardo alla causalità dei particolari da parte dei particolari. Tanto
grande è questa confusione, che non è ingiustamente espressa da  nelle parole: «Ogni
sostanza determina se stessa, ma questa autodeterminazione è determinata da un'altra sostanza» (

).

Wundt
Die

physikalischen Axiome, p. 57

Così il tentativo di stabilire, sulla base della dinamica, una pluralità di serie causali indipendenti,
deve essere dichiarato un completo fallimento. Non solo era difettoso nei dettagli, ma era anche
sbagliato in principio, poiché il risultato mirato 4 la riduzione dell'intera serie di fenomeni
dinamici a serie soggettive di percezioni 4 avrebbe dovuto rendere l'intero mondo dinamico una
singola serie in ogni monade percipiente. La confusione era dovuta 4 come troveremo essere il
caso per la maggior parte delle confusioni di Leibniz 4 a un fallimento nel cogliere le
conseguenze, tratte con audacia (eccetto che per la cosa in sé) da , della soggettività dello
spazio. Nei prossimi due capitoli, dovremo considerare un argomento migliore, un argomento
dalle difûcoltà del continuo all'irrealtà dello spazio, e alla conseguente natura non-spaziale delle
monadi.

Kant



C a p i t o l o  V I I I

La Filosofia della Materia (Continua)

Devono esistere sostanze semplici, poiché vi sono composti

L'estensione, distinta dallo spazio, è il punto di partenza di Leibniz

(b) Per spiegare continuità ed estensione

Ora raggiungiamo ûnalmente il punto centrale della ûlosoûa di Leibniz, 
. La caratteristica più distintiva del pensiero di Leibniz è la sua

pre-occupazione con . Trovare un ûlo attraverso questo labirinto era uno
dei principali scopi della dottrina delle monadi 4 uno scopo che, secondo l'opinione di Leibniz
stesso, quella dottrina ha completamente adempiuto. E il problema della continuità potrebbe
benissimo essere preso, come fa  ( ), come punto di partenza per un'esposizione di
Leibniz: «Come può ciò che è continuo consistere di elementi indivisibili»? Rispondere a questa
domanda era, credo, uno dei due principali obiettivi della dottrina della sostanza di Leibniz e di
tutto ciò che c'è di meglio nella sua ûlosoûa. Che non abbia iniziato con questa domanda, era
dovuto a motivi di priorità logica; poiché le dottrine astratte che abbiamo considerato ûnora,
sebbene forse inventate in gran parte in vista di questo problema, sono logicamente precedenti ad
esso: formano un apparato che deve essere padroneggiato prima che il trattamento di Leibniz
della presente questione possa essere compreso.

la dottrina
dell'estensione e della continuità

il «labirinto del continuo»

Mr Latta L. 21

Il presente capitolo può essere considerato un commento ai primi due paragraû della
. «La Monade, di cui qui parleremo,» dice Leibniz, «non è altro che una sostanza

semplice, che entra nei composti. Per 9semplice: si intende 9senza parti.: E devono esserci sostanze
semplici, poiché ci sono composti; poiché un composto non è altro che una collezione o aggregato di cose
semplici» ( ). Ora in questa affermazione, vorrei sottolineare i seguenti
presupposti: d che il signiûcato di sostanza sia noto, e che abbiamo motivi per assumere
l'esistenza di qualcosa di sostanziale ma complesso, f che tutto ciò che è sostanziale e complesso
deve alla ûne essere composto da parti che non sono complesse, cioè non hanno parti, ma sono
esse stesse sostanze semplici. Di questi presupposti, il signiûcato di sostanza è già stato discusso.
L'assunzione che la materia esista è stata anche mostrata essenziale. Resta da indagare perché la
materia sia un aggregato di sostanze, e perché debba consistere di sostanze semplici.

Monadologia

L. 217; D. 218; G. vi. 607

Leibniz inizia questa discussione partendo dal fatto che la materia è estesa, e che l'estensione non
è altro che ripetizione ( ). In questa affermazione, l'estensione deve essere
accuratamente distinta dallo spazio. L'estensione, come la durata, è una proprietà di una cosa
estesa, una proprietà che essa porta con sé da un luogo all'altro. «Un corpo può cambiare spazio, ma
non può abbandonare la sua estensione» ( ); ogni cosa ha la propria estensione e

cf. G. ii. 261

D. 263; G. vii. 398



L'estensione signiûca ripetizione

durata, ma non il proprio spazio e tempo ( ). Ciò che ci interessa ora, quindi, è
l'estensione, non lo spazio. Per quanto riguarda l'estensione, Leibniz assunse un atteggiamento
più o meno di buon senso; per quanto riguarda lo spazio, ebbe una teoria complessa e piuttosto
paradossale, che può essere trattata compiutamente solo dopo aver sviluppato la dottrina
dell'estensione. Il grande errore di Leibniz fu l'idea che estensione e durata siano anteriori a
spazio e tempo. Il suo ordine logico, in opposizione all'ordine di scoperta, è il seguente: per primo
viene la nozione di sostanza, poi l'esistenza di molte sostanze, terzo l'estensione risultante dalla
loro ripetizione, e quarto lo spazio, che dipende dall'estensione ma aggiunge l'ulteriore nozione di
ordine, eliminando la dipendenza da sostanze attuali. L'ordine di dimostrazione o scoperta,
tuttavia, è diverso. L'esistenza di molte sostanze è dedotta dal fatto dell'estensione, sostenendo
che l'estensione signiûca ripetizione. Che l'estensione presupponga logicamente lo spazio,
essendo di fatto la proprietà di occupare tanto spazio, sembra sufûcientemente evidente. Leibniz,
tuttavia, trascurò questo fatto. Iniziò con l'estensione, com'era naturale per chiunque
considerasse la sostanza logicamente anteriore allo spazio. È istruttivo contrapporre l'ordine della

, che inizia con spazio e tempo, e solo poi procede alle categorie, tra cui ûgura la
sostanza e l'attributo. Che questo non fosse l'ordine di Leibniz costituisce la principale obiezione
alla sua ûlosoûa del continuum. Iniziò invece con una teoria di buon senso dell'estensione e della
durata, che tentò invano di rattoppare con una teoria paradossale dello spazio e del tempo.

D. 265; G. vii. 399

Critica di Kant

Nel mio ultimo capitolo (p. 78), affermai che uno degli argomenti di Leibniz contro l'idea che
l'essenza della materia sia l'estensione derivava dalla natura stessa dell'estensione. Dobbiamo ora
esaminare questo argomento. L'estensione, dice Leibniz in un dialogo diretto contro ,
non è un concreto, ma l'astratto di ciò che è esteso. Questa, continua, è la differenza essenziale tra
la sua teoria della sostanza e la  sostenuta da Malebranche ( ). «Oltre
all'estensione,» dice in un altro luogo, «deve esserci un soggetto che è esteso, cioè una sostanza cui
appartiene di essere ripetuta o continuata. Poiché l'estensione signiûca solo una ripetizione o continua
moltiplicazione di ciò che è esteso, una pluralità, continuità e coesistenza di parti; e quindi l'estensione
non è sufûciente a spiegare la natura della sostanza estesa o ripetuta stessa, la cui nozione è anteriore a
quella della sua ripetizione» ( ). E non solo deve esserci una pluralità di sostanze, ma
anche4suppongo afûnché la pluralità costituisca una ripetizione4deve esserci una qualità
ripetuta o estesa. Così nel latte c'è una diffusione di bianchezza, nel diamante una diffusione di
durezza ( ). Ma la diffusione di tali qualità è solo apparente, e non si trova nelle parti più
piccole. Così l'unica qualità propriamente estesa è la resistenza, che è l'essenza della materia prima
( ). Quindi l'essenza della materia prima non è l'estensione, ma è estesa, ed è
anzi l'unica qualità che possa, strettamente, essere chiamata estesa: poiché è l'unica qualità
comune a tutte le sostanze create, e quindi ripetuta ovunque. L'estensione o materia prima, dice
Leibniz, non è altro che una certa ripetizione di cose in quanto sono simili o indistinguibili. Ma
questo presuppone cose che sono ripetute, e hanno, oltre a qualità comuni, altre che sono
peculiari ( ). Questa teoria spiega due punti importanti. Primo, mostra perché
tutte le monadi hanno materia prima; poiché è in virtù di questa qualità comune che una

Malebranche

teoria cartesiana G. vi. 58234

D. 44; G. iv. 467

G. vi. 584

N. E. p. 700; G. iv. 394

D. 176; F. de C. 28330



Quindi l'essenza di una sostanza non può essere l'estensione, poiché
una sostanza deve essere una vera unità

collezione di monadi è estesa. Secondo, collega l'  con la natura
astratta e fenomenale dell'estensione. Poiché l'estensione è una ripetizione di cose in quanto sono
indistinguibili; e così, dato che nessuna cosa è realmente indistinguibile, l'estensione implica
l'astrazione da quelle qualità in cui differiscono. Così una collezione di monadi è estesa solo
quando tralasciamo tutto tranne la materia prima di ogni monade e la proprietà generale di
attività, e consideriamo solo la ripetizione di queste qualità.

Identità degli Indistinguibili

Ma la materia prima, come abbiamo visto nel capitolo precedente, e come appare ulteriormente dal
fatto che due pezzi di materia prima sono indistinguibili, è una mera astrazione; le sostanze la cui
ripetizione risulta in estensione devono avere altre proprietà oltre questa pura passività, cioè
l'attività essenziale alla sostanza, e le differenze necessarie per renderle molte. Ora, ovunque ci sia
ripetizione, ci devono essere molte sostanze indivisibili. «Dove ci sono solo esseri per
aggregazione,» dice Leibniz, «non ci sono nemmeno esseri reali. Poiché ogni essere per aggregazione
presuppone esseri dotati di una vera unità, dato che deriva la sua realtà solo da quella di coloro di cui è
composto, così che non ne avrà affatto se ogni componente è a sua volta un essere per aggregazione.»
Se ammettiamo aggregati, «dobbiamo o giungere a punti matematici, ... o agli , ... o
dobbiamo ammettere che non c'è realtà nei corpi, o, inûne, dobbiamo riconoscere in essi alcune sostanze
che hanno una vera unità» ( ). Le obiezioni speciûche ai punti matematici le considererò in
relazione al continuum. Le obiezioni agli atomi4e queste valgono anche contro i punti4sono che
sono indistinguibili, e che, se sono puramente materiali, non possono avere attività. L'obiezione a
non ammettere la realtà dei corpi sembra essere, come ho già sottolineato, niente di meglio del
buon senso; ma questo portò Leibniz a preferire, se logicamente poteva, la teoria delle «vere
unità» alla mera irrealtà dei corpi. Al contempo, è notevole che, nelle sue prime affermazioni della
dottrina delle monadi, esiti ad ammettere vere unità per tutti i corpi, e inclini a pensare che
possano esserci corpi inanimati senza alcuna unità, e quindi senza realtà ( ).  Il suo
argomento può, quindi, essere così formulato: Assumendo che ciò che ci appare come materia sia
qualcosa di reale, è evidente che deve essere una pluralità. Ora una pluralità è reale solo se i suoi
costituenti sono reali, e nulla è in deûnitiva reale tranne le sostanze e i loro stati. Ma la pluralità,
in questo caso, poiché i suoi costituenti esistono simultaneamente, non è una mera pluralità di
stati; quindi è una pluralità di sostanze, e le sostanze sono necessariamente indivisibili. Quindi
ciò che ci appare come materia deve essere una collezione di sostanze indivisibili. Ciò che non è
veramente un essere, non è veramente un essere; se fosse dell'essenza di un corpo non avere unità,
sarebbe della sua essenza essere un mero fenomeno ( ). Queste vere unità sono quelle che
Leibniz chiama . Questi termini, che mutuò da , denotano, se usati
accuratamente, non l'intera monade, ma la sua attività, o ciò in essa che è analogo a un'anima,
contrapposto alla sua materia prima, che è passiva, ed è materia anche nel senso aristotelico,
contrapposta alla forma ( ).

atomi di Epicuro

G. ii. 96

G. ii. 77 e 127 ¿ 1 À

G. II. 97
entelechie o forme Aristotele

cf. G. II. 252

 ¿ 1 À Cfr. Stein, op. cit. p. 167 nota.



I tre tipi di punto. Sostanze non materiali

Qual è la natura di queste «vere unità» coinvolte nella realtà di ciò che appare come materia?
Questa natura in generale la discuterò in ; per ora, mi interessa solo nella misura in cui
è necessaria per spiegare l'estensione. Nel prossimo capitolo dovremo indagare la dottrina
astratta del continuo e del discreto, dello spazio e dell'estensione, che sta alla base di questo
argomento; ma sarà bene iniziare con la forma più concreta della difûcile 
di Leibniz.

Capitolo XI.

dottrina del continuum

Leibniz distingue tre tipi di punti. «Gli atomi di materia,» afferma, «sono contrari alla ragione... Solo
gli atomi di sostanza, cioè unità reali e assolutamente prive di parti, sono sorgenti d'azione e i principi
assoluti della composizione delle cose, e per così dire, gli ultimi elementi dell'analisi delle sostanze.
Potrebbero chiamarsi punti metaûsici; possiedono una certa vitalità e una sorta di percezione, mentre i
punti matematici sono i loro punti di vista per esprimere l'universo. Ma quando le sostanze corporee
sono compresse, tutti i loro organi insieme formano solo un punto ûsico alla nostra vista. Così i punti
ûsici sono indivisibili solo in apparenza; i punti matematici sono esatti, ma sono mere modalità; solo i
punti metaûsici o quelli della sostanza (costituiti da forme o anime) sono esatti e reali, e senza di essi
non esisterebbe nulla di reale, poiché senza vere unità non ci sarebbe molteplicità» (

). L'espressione «punti metaûsici» non è comune, ed è usata, apparentemente, solo per
evidenziare il nesso con la divisione inûnita. Possiamo spiegare così: Lo spazio consiste in un
insieme di relazioni di distanza; i termini di tali relazioni, presi semplicemente come termini,
sono punti matematici. Sono quindi mere modalità, essendo un semplice aspetto o qualità dei
termini attuali, che sono punti metaûsici o monadi. Il punto ûsico, al contrario, è un'estensione
inûnitesimale, del tipo usato nel . Questo non è veramente indivisibile,
poiché è, dopo tutto, una piccola estensione, e l'estensione è essenzialmente ripetizione.
L'argomento dunque si riassume così: La materia in quanto tale è estesa; l'estensione è
essenzialmente pluralità; quindi gli elementi di ciò che è esteso non possono essi stessi essere
estesi. Una sostanza semplice non può essere estesa, poiché ogni estensione è composta (

). Gli atomi di materia sono contrari alla ragione perché dovrebbero essere indivisibili la cui
essenza è divisibilità. Dunque i costituenti della materia non sono materiali, se ciò che è materiale
deve essere esteso. Ma i costituenti non possono essere punti matematici, poiché questi sono
puramente astratti, non esistono realmente, e non compongono l'estensione. I costituenti di ciò
che appare come materia sono quindi inestesi, e non sono punti matematici. Devono essere
sostanze, dotate di attività, e differenti tra loro a causa della . Quindi
non rimane nulla, tra gli oggetti dell'esperienza, che queste sostanze possano essere, se non
qualcosa di analogo alle anime. Le anime sono esistenti concreti, o sostanze, diverse tra loro e
inestese. Queste devono dunque essere i costituenti di ciò che sembrano essere corpi. I corpi in
quanto tali, cioè come estesi, sono fenomeni; ma sono , poiché sono le
apparenze di collezioni di sostanze reali. La loro natura è forza, e sono indivisibili come le nostre
menti ( ).

D. 76; L. 31031; G.
iv. 482

Calcolo Inûnitesimale

G. iii.
363

Identità degli Indiscernibili

phenomena bene fundata

D. 72; L. 301; G. iv. 479



Il moto è fenomenico, sebbene la forza sia reale

L'argomento è espresso in modo eccellente in una lettera a  ( ). De Volder
afferma: Essendo l'estensione necessaria per un corpo matematico, si conclude giustamente che
in tale corpo non si possono assegnare unità indivisibili. Ma ciò non prova che il corpo
matematico sia privo di realtà. Leibniz risponde a questo argomento in modo molto dettagliato.
Ciò che può essere diviso in più parti, egli dice, è un aggregato di più; un aggregato è uno solo per
la mente e non ha realtà se non quella conferita dai suoi costituenti. Quindi ci sono nelle cose
unità indivisibili, perché altrimenti non ci sarebbero nelle cose vere unità, né alcuna realtà non
derivata, il che è assurdo. Dove non c'è vera unità, non c'è vera moltitudine. E dove non c'è realtà
non derivata, non c'è affatto realtà, poiché questa deve alla ûne derivare da qualche soggetto.
Inoltre, egli dice, concludo che nella massa dei corpi si possono trovare unità indivisibili, o
costituenti primari. I corpi sono sempre divisibili e sempre divisi, ma non così gli elementi che li
costituiscono. Il corpo matematico non è reale perché non ha tali costituenti; è qualcosa di
mentale e designa una mera pluralità di parti. Come il numero non è sostanza senza cose
numerate, così il corpo matematico, o estensione, non è sostanza, senza attività e passività. Ma
nelle cose corporee reali, le parti non sono indeûnite (come nello spazio, che è una cosa mentale),
ma assegnate effettivamente in un certo modo, poiché la natura istituisce divisioni e suddivisioni
reali secondo le varietà del movimento; e queste divisioni procedono all'inûnito, ma nondimeno
risultano in certi costituenti primari o unità reali, solo inûnite di numero. Ma per parlare
rigorosamente, la materia non è composta di unità costitutive, ma risulta da esse, poiché la
materia o massa estesa è solo un fenomeno ben fondato, e tutta la realtà consiste di unità. Quindi i
fenomeni possono sempre essere divisi in fenomeni minori, e non esistono fenomeni minimi. Le
unità sostanziali non sono parti, ma fondamenti, dei fenomeni.

De Volder G. ii. 267

Molte cose in questo argomento presuppongono la posizione generale di Leibniz sulla continuità,
posizione che, insieme alla sua teoria dello spazio, sarà lasciata al prossimo capitolo. Per
rappresentare però equamente la direzione dell'argomento di Leibniz dall'estensione alle monadi,
occorre ricordare che egli credeva di aver dimostrato, su basi puramente dinamiche, che la
materia è l'apparenza di qualcosa di sostanziale. La forza, che egli considerava equivalente
all'attività, è richiesta dalle leggi del movimento ed è necessaria in ogni frammento di materia.
Che ci debbano essere entelechie disperse ovunque nella materia, deriva dal fatto che i principi
del movimento sono così dispersi ( ). Da questo punto di vista, possiamo attribuire un
signiûcato leggermente migliore, di quanto apparisse prima, alla . La forza è
più reale del movimento, o persino della materia. Il movimento non è una causa, ma un effetto
della forza, e non è più un essere reale del tempo. Ma la forza è un essere reale, benché la materia
sia solo un fenomeno ben fondato ( ). Così, sebbene materia e movimento siano
solo apparenze, sono apparenze di qualcosa dotato di attività, e quindi di qualcosa di sostanziale.
Se assumiamo, come Leibniz fa sempre, che le nostre percezioni della materia corrispondano a un
mondo reale fuori di noi, allora quel mondo, per motivi dinamici, deve contenere forze e quindi
sostanze. L'unica difûcoltà è riconciliare questa visione con l'arbitraria e inûnita divisibilità della
materia. Questa difûcoltà ci conduce alla .

G. vii. 330
dottrina della forza

G. ii. 115; iii. 457

dottrina dell'inûnito e della continuità



C a p i t o l o  I X

Il Labirinto del Continuo
Difûcoltà riguardo ai punti

Affermazione dell'inûnito attuale e negazione del numero inûnito

Nel capitolo precedente, abbiamo visto che la materia è un fenomeno risultante da aggregati di
unità reali o monadi. L'estensione è ripetizione, e l'esteso è quindi plurale. Ma se ciò che appare
come materia è una pluralità, deve essere una pluralità inûnita. Poiché tutto ciò che è esteso può
essere diviso all'inûnito. La massa, dice Leibniz, è discreta, cioè una moltitudine attuale, ma
composta da un'inûnità di unità ( ). Qui troviamo la credenza di Leibniz nell'inûnito
attuale. Un inûnito attuale è stato generalmente considerato inammissibile, e Leibniz,
nell'ammetterlo, si trova di fronte al problema del continuo. A questo punto è dunque necessario
esaminare le sue opinioni su inûnito, continuità, numero inûnito e divisione inûnita. Queste
devono essere affrontate prima di procedere oltre con la descrizione delle vere unità o monadi,
poiché Leibniz professa di dedurre l'esistenza e la natura delle monadi principalmente
dall'esigenza di spiegare il continuo. «In questa considerazione» (cioè delle monadi), egli dice, «non
si presenta alcuna estensione o composizione del continuo, e tutte le difûcoltà sui punti svaniscono. Ed è
questo che intendevo dire da qualche parte nella mia , cioè che le difûcoltà del continuo
dovrebbero ammonirci che le cose devono essere concepite in modo del tutto diverso» (

). Dice ancora ( ): «Solo la monade è una sostanza, il corpo è sostanze, non una sostanza;
né le difûcoltà della composizione del continuo, e altre afûni, possono essere altrimenti evitate»; e
«nulla se non la Geometria può fornire un ûlo per il labirinto della composizione del continuo, dei
massimi e minimi, e del non assegnabile e dell'inûnito, e nessuno giungerà a una metaûsica veramente
solida che non sia passato attraverso quel labirinto.»  Ora, quali sono le difûcoltà del continuo, e
come si evitano? Non posso sperare di riuscire a rendere chiaro l'argomento, sia perché è quasi il
più difûcile in ûlosoûa, sia perché il trattamento di Leibniz presenta difûcoltà particolari per il
commentatore.

G. ii. 379

Théodicée
G. ii. 451; cf. G.

vi. 29 G. ii. 262

¿ 1 À

 ¿ 1 À Cohen, Inûnitesimalmethode, p. 64; G. M. vii. 326.

Chiunque abbia mai sentito parlare di Leibniz sa che credeva nell'inûnito attuale. Poche citazioni
sue sono più note della seguente ( ): «Sono così favorevole all'inûnito attuale, che, invece
di ammettere che la natura lo aborrisca, come si dice comunemente, sostengo che la natura lo manifesta
ovunque, per marcare meglio le perfezioni del suo autore. Credo quindi che non vi sia parte di materia
che non sia, non dico divisibile, ma attualmente divisa; e di conseguenza la particella più piccola
dev'essere considerata un mondo pieno d'inûnità di creature diverse.» Passaggi come questo, dico,
sono ben noti, e si concretizzano nell'osservazione comune che Leibniz credeva nell'inûnito
attuale, cioè in ciò che un  chiamerebbe . Ma questa non è affatto l'intera

D. 65; G. I. 416

hegeliano il falso inûnito



La continuità in un senso negata da Leibniz

verità sulla questione. Per cominciare, Leibniz negava l'inûnito numerico, e sosteneva la sua
negazione con argomenti molto solidi.  In secondo luogo, conosceva la distinzione, poi usata da

, tra vero e falso inûnito. « ,» dice, «esiste, in senso stretto, solo nell' , che è
anteriore a ogni composizione, e non è formato dall'aggiunta di parti»;  un aggregato inûnito non è
un vero tutto, e quindi non è veramente inûnito ( ). E queste
affermazioni non sono fatte dimenticando la sua difesa dell'inûnito attuale. Al contrario, dice in
un passaggio: «Gli argomenti contro l'inûnità attuale presuppongono che, se questa fosse ammessa, ci
sarebbe un numero inûnito, e che tutti gli inûniti sarebbero uguali. Ma si deve osservare che un
aggregato inûnito non è né un tutto unico, né dotato di grandezza, né è compatibile con il numero» (

). L'inûnito attuale è così difeso sulla base esplicita che non conduce a un numero inûnito.
Dobbiamo quindi convenire che le opinioni di Leibniz sull'inûnito non sono per niente così
semplici o ingenue come spesso si suppone. Esporre la teoria da cui seguono le suddette
osservazioni è un tentativo difûcile; ma questo tentativo devo ora intraprendere.

¿ 2 À

Hegel Il vero inûnito Assoluto
¿ 3 À

G. ii. 30435; N. E. pp. 16133; G. v. 14335

G.
ii. 304

 ¿2 À Cfr. G. vi. 629; I. 338; ii. 304-5; v. 144; N. E. p. 161.
 ¿3 À N. E. p. 162; G. v. 144. Cfr. il seguente passaggio: «Concordo con Mr Locke che, in senso stretto, si possa dire che non esiste uno spazio, un

tempo o un numero che sia inûnito, ma che è vero solo che per quanto grande possa essere uno spazio, un tempo o un numero, ce n'è sempre
un altro maggiore, ad inûnitum; e che così il vero inûnito non si trova in un tutto composto da parti. Tuttavia, si trova altrove; cioè
nell'Assoluto, che è senza parti, e che inüuenza le cose composte perché risultano dalla limitazione dell'assoluto. Quindi l'inûnito positivo non
essendo altro che l'assoluto, si può dire che in questo senso esiste un'idea positiva dell'inûnito, e che essa è anteriore a quella del ûnito» (D. 97;
N. E. 16317; G. v. 17; edizione Erdmann, p. 138. Il testo di G. sembra difettoso).

Ho già avuto occasione di menzionare , e penso che un'analogia in altri aspetti possa servire
a gettare luce sugli argomenti di Leibniz. In primo luogo, egli spesso sembra implicare, come
abbiamo già visto in relazione all'estensione, la visione essenzialmente hegeliana che 

. In secondo luogo, il suo argomento su questa questione, e l'intera deduzione del
 dalle difûcoltà del continuo, sembra portare una stretta analogia con un 

. Cioè, per dirla in modo rozzo, un risultato è accettato come vero perché può essere
dedotto da premesse ammesse come false e incoerenti tra loro.  Coloro che ammirano questi due
elementi nella ûlosoûa hegeliana penseranno che l'argomento di Leibniz sia migliore per
contenerli. Ma in ogni caso, la comprensione dell'argomento, se ho ragione nella mia
interpretazione, è notevolmente facilitata da questa analogia con un metodo divenuto familiare.

Hegel

l'astrazione
è falsiûcazione
Monadismo argomento
dialettico

¿ 4 À

 ¿4 À L'argomento non è strettamente dialettico, ma la seguente affermazione ne mostra la debolezza. La premessa generale è: poiché
la materia ha parti, ci sono molte realtà. Ora le parti della materia sono estese, e a causa della divisibilità inûnita, le parti dell'esteso
sono sempre estese. Ma poiché l'estensione signiûca ripetizione, ciò che è ripetuto in ultima analisi non è esteso. Quindi le parti della
materia in ultima analisi non sono estese. Pertanto è autocontraddittorio supporre che la materia abbia parti. Quindi le molte realtà
non sono parti della materia. (L'argomento è espresso quasi esattamente in questa forma in G. vii. 552.)
È evidente che questo argomento, nell'ottenere molte realtà, presuppone che queste siano parti della materia4una premessa che è
costretto a negare per mostrare che le realtà non sono materiali.

Nonostante , la ûlosoûa di Leibniz può essere descritta come una completa
negazione del continuo. La ripetizione è discreta, dice, dove si discernono parti aggregate, come
nel numero: è continua dove le parti sono indeterminate e possono essere assunte in un numero
inûnito di modi ( ). Che qualcosa di attuale sia continuo in questo senso,

la legge di continuità

N. E. p. 700; G. iv. 394



In numero, spazio e tempo, il tutto precede la parte

Leibniz lo nega; perché sebbene ciò che è attuale possa avere inûnite parti, queste parti non sono
indeterminate o arbitrarie, ma perfettamente deûnite ( ). Solo lo spazio e il tempo sono
continui nel senso di Leibniz, e questi sono puramente ideali. Nelle realtà attuali, dice, il semplice
è anteriore all'aggregato; negli ideali, il tutto è anteriore alla parte ( ). Aggiunge che il
continuo è ideale, perché implica parti indeterminate, mentre nell'attuale tutto è determinato. Il
labirinto del continuo, continua4e questa è una delle sue osservazioni preferite4deriva dal
cercare parti attuali nell'ordine dei possibili, e parti indeterminate nell'aggregato degli attuali (

). Ciò signiûca che punti e istanti non sono parti attuali di spazio e
tempo, che sono ideali;  e che nulla di esteso (poiché l'esteso è indeterminato) può essere un vero
componente di un aggregato di sostanze, che è attuale. Per quanto riguarda spazio, tempo e
numero, il tutto ûnito è logicamente anteriore alle parti in cui può essere diviso; per quanto
riguarda la sostanza, al contrario, l'aggregato è logicamente successivo alle singole sostanze che
lo compongono.

G. ii. 379

G. ii. 379

G.
ii. 282. Cfr. Ib. 379; iv. 491

¿ 5 À

¿ 6 À

 ¿5 À Contrasto con Cohen, op. cit. p. 63, G. M. v. 385: «Un punto è una linea inûnitamente piccola o evanescente.» Sembra essere inteso solo
matematicamente.

 ¿6 À Cfr. G. M. iv. 89 ss.

Ciò che Leibniz intende, sembra essere questo. Ci sono due tipi di indivisibili: idee semplici e
sostanze singole. Nel primo senso, il numero uno è indivisibile: è un'idea semplice, logicamente
anteriore alle frazioni la cui somma è uno. Queste frazioni lo presuppongono, e la sua semplicità
non è confutata dal fatto che ci sono inûnite frazioni di cui può essere composto. È più vero, in
effetti, considerare le frazioni come formate dalla divisione dell'unità, che considerare l'unità
come formata dalla composizione di frazioni. Allo stesso modo, metà, presa astrattamente, è una
mera proporzione, non la somma di due quarti; quest'ultima è vera solo per le cose numerate (

). Così molti che hanno ûlosofato sul punto e l'unità si sono confusi, non distinguendo la
risoluzione in nozioni dalla divisione in parti ( ). Allo stesso modo, Leibniz pensa, la linea
astratta non è composta ( ), perché ciò che è vero della linea è solo la relazione di distanza,
che, in quanto relazione, è indivisibile. La composizione esiste solo nei concreti, cioè nelle masse
di cui queste linee astratte segnano le relazioni. Nelle realtà attuali sostanziali, il tutto è un
risultato o un assemblaggio di sostanze semplici ( ). È la confusione tra ideale e attuale, dice
ancora Leibniz, che ha sconvolto tutto e prodotto .

G.
iv. 491

G. iii. 583
G. iv. 491

Ib.
il labirinto del continuo

A questo punto, sembra essenziale considerare . Questa teoria è più
o meno coinvolta in tutto ciò che si può dire sulla sua ûlosoûa; ne ho già detto qualcosa, e molto
altro seguirà. Ma qui poche osservazioni esplicite illustreranno .

la teoria dello spazio di Leibniz

la dottrina del continuo

Gli ideali in cui, secondo Leibniz, il tutto è anteriore alla parte sono i numeri, lo spazio e il tempo.
Per quanto riguarda i numeri, è evidente che l'unità, e persino gli altri interi, sono anteriori alle
frazioni. Per quanto riguarda spazio e tempo, un risultato simile è raggiunto dalla teoria
relazionale. In tutti questi casi, Leibniz avrebbe fatto meglio a dire apertamente che, sebbene
numeri e distanze possano essere maggiori o minori, non hanno parti. Per quanto riguarda le



Spazio e tempo, per Leibniz, puramente relazionali

frazioni, lo dice ( ), e questo è ciò che intende dire in tutti questi casi. Gli ideali, se sono
numeri, sono concetti applicabili ad aggregati possibili, ma non sono essi stessi aggregati; se
sono distanze, sono relazioni possibili, e devono essere distinti da un'estensione che si estende da
un'estremità all'altra della distanza.

G. iv. 491

Esistono due grandi tipi di , l'una rappresentata da , l'altra da Leibniz.
Queste due vengono messe a confronto nella controversia con . Entrambe derivano
dall'enfatizzare l'una o l'altra delle seguenti coppie di idee. Se prendiamo due punti A e B, essi
hanno (1) una distanza, che è semplicemente una relazione tra i due, (2) una lunghezza reale,
costituita da una certa quantità di spazio, e che si estende da A a B. Se insistiamo sul primo come
essenza dello spazio, otteniamo una teoria relazionale; i termini A e B, la cui distanza è spaziale,
devono essi stessi essere non spaziali, poiché non sono relazioni. Se insistiamo sul secondo,
l'effettiva lunghezza intermedia, la troviamo divisibile in un numero inûnito di punti ciascuno
simile ai punti estremi A e B. Quest'alternativa dà ,
consistente non in un assemblaggio di possibili relazioni, ma in una collezione inûnita di punti
reali. L'obiezione alla teoria di Newton è che è autocontraddittoria; l'obiezione a quella di Leibniz,
che è palesemente incoerente con i fatti e, alla ûne, altrettanto autocontraddittoria di quella di
Newton. Una teoria libera da entrambi questi difetti è molto auspicabile, poiché sarebbe qualcosa
che la ûlosoûa non ha ûnora conosciuto. Tornerò sugli argomenti di Leibniz nel prossimo
capitolo. Per ora, desidero solo sottolineare le conseguenze della sua teoria relazionale 3
conseguenze tratte anche da  e altri che hanno sostenuto questa teoria.

teoria spaziale Newton
Clarke

la teoria newtoniana dello spazio assoluto

Lotze

Lo spazio è un assemblaggio di possibili relazioni di distanza. Queste diventano reali solo quando
i punti A, B sono occupati da sostanze reali. Le distanze possono essere maggiori o minori, ma
non possono essere divise in parti, poiché sono relazioni. (Questa conseguenza non è tratta da
Leibniz, anzi è espressamente negata; ma egli usa parte in modo più generale di quanto io faccia.
Egli dice, ciò che mi basta, che nello spazio e nel tempo non ci sono divisioni se non quelle fatte
dalla mente [ ]). E i termini che sono distanti, poiché lo spazio è relazionale, non
possono essi stessi essere spaziali o estesi. La distanza, inoltre, dovrebbe essere analizzata in
predicati dei termini distanti A e B; Leibniz fa questo rappresentando la distanza come parte del
modo in cui A e B si rispecchiano l'un l'altro. E così un punto matematico, il luogo di A, è
semplicemente quella qualità di A in virtù della quale, in ogni momento, rispecchia le altre cose
come fa. Questo è il motivo per cui i punti matematici sono i punti di vista delle monadi, e anche
perché sono mere modalità, e non parti dello spazio. Questa visione dello spazio spiega anche
perché il tutto non è composto dalle sue parti. Poiché le parti di una distanza sono solo altre
relazioni di distanza più piccole, e non sono in alcun modo presupposte dalla distanza maggiore,
che è logicamente indipendente da esse. La distinzione è, in effetti, quella tra quantità intensive
ed estensive. Le quantità estensive presuppongono tutti i costituenti di cui sono la somma; le
quantità intensive, al contrario, non presuppongono in alcun modo l'esistenza di quantità minori
dello stesso tipo. La posizione di Leibniz è, quindi, che le quantità spaziali e temporali sono

G. ii. 27839



Sintesi dell'argomentazione dal continuo alle monadi

Poiché gli aggregati sono fenomenici, non esiste realmente un numero
di monadi

relazioni, e quindi intensive; mentre l'estensione è una quantità estensiva, e presuppone parti
reali in ciò che è esteso. ¿ 7 À

 ¿7 À Così, in risposta a Clarke, Leibniz dice: «Quanto all'obiezione che spazio e tempo sono quantità, o piuttosto cose dotate di quantità, e
che situazione e ordine non lo sono, rispondo che anche l'ordine ha la sua quantità; in esso c'è ciò che precede e ciò che segue; c'è distanza o
intervallo. Le cose relative hanno la loro quantità, così come quelle assolute. Per esempio, i rapporti o le proporzioni in matematica hanno la
loro quantità e sono misurati dai logaritmi; eppure sono relazioni. E quindi, sebbene tempo e spazio consistano in relazioni, hanno nondimeno
la loro quantità» (D. 270; G. VII. 404). Le opinioni di Leibniz sulla quantità intensiva non erano, tuttavia, affatto chiare.

La distinzione tra la composizione di ciò che è reale e la risoluzione di ciò che è ideale è quindi di
grande importanza. Spiega cosa intende Leibniz dicendo che un istante non è una parte del
tempo ( ), né un punto matematico è parte del continuo spaziale (

). Il continuo spaziale è l'assemblaggio di tutte le possibili distanze. I punti
matematici sono semplicemente posizioni, cioè termini possibili per le relazioni di distanza. Non
sono quindi dello stesso ordine delle possibili distanze che compongono il continuo spaziale; non
sono parti di questo continuo. Infatti una distanza, essendo una relazione, propriamente non ha
parti, e quindi non abbiamo motivo di risolverla in parti indivisibili. Ciò che è esteso nello spazio,
al contrario, è concreto; non abbiamo solo distanze, ma anche termini tra i quali le distanze
sussistono. Uno spazio astratto non è plurale, ma un corpo che occupa quello spazio deve essere
plurale. Invece di pura possibilità, abbiamo ora qualcosa di attuale nelle posizioni che, altrimenti,
sarebbero «mere modalità».

G. III. 591 D. 64, 76; L. 311; G. I. 416;
II. 279; IV. 482

Possiamo riassumere brevemente l'intera argomentazione così. (1) Nulla è assolutamente reale se
non sostanze indivisibili e i loro vari stati ( ). Questa è la conclusione della dottrina logica
astratta con cui ho iniziato la mia esposizione di Leibniz; è presupposta nell'argomentazione
dall'estensione alle monadi, e non deve essere considerata un risultato di quell'argomentazione.
(2) Ciò che ci appare come materia è reale, sebbene in quanto materia sia fenomenale. La realtà di
ciò che appare come materia è, come abbiamo visto, un mero pregiudizio. (3) La materia, in quanto
fenomeno, è un aggregato, anzi un aggregato di un numero inûnito di parti. (4) Un aggregato non
può avere realtà se non quella che deriva dai suoi costituenti, poiché solo le sostanze sono reali, e
le sostanze sono indivisibili. (5) Quindi, se si vuole salvare la realtà di ciò che appare essere
materia, questa deve consistere in una pluralità inûnita di sostanze indivisibili.

G. ii. 119

Ma il numero inûnito è autocontraddittorio, e non possiamo accontentarci dell'affermazione che
ci sia un numero inûnito di monadi. Per eludere questo argomento, Leibniz fa un uso molto
audace del suo principio che, nei concreti, la parte è anteriore al tutto, e che nulla è assolutamente
reale se non sostanze indivisibili e i loro vari stati. Essere e unità, dice, sono termini convertibili
( ). Gli aggregati, non avendo unità, non sono altro che fenomeni, poiché eccetto le
monadi componenti, il resto (l'unità dell'aggregato, suppongo) è aggiunto solo dalla percezione,
G. ii. 304



Difûcoltà di questa visione

dal semplice fatto di essere percepite in un unico momento ( ). Questa osservazione è della
massima importanza. È una conseguenza legittima della posizione generale di Leibniz, ed è forse
la migliore alternativa che quella posizione gli consentisse. Allo stesso tempo, le sue implicazioni,
come sarà presto evidente, distruggono completamente la possibilità di una pluralità di sostanze.

G. II. 517

La posizione di Leibniz è questa: che la nozione di tutto può essere applicata solo a ciò che è
sostanzialmente indivisibile. Qualsiasi realtà in un aggregato è solo la realtà dei suoi costituenti
presi uno per volta; l'unità di una collezione è ciò che Leibniz chiama semi-mentale ( ), e
quindi la collezione è fenomenale sebbene i suoi costituenti siano tutti reali. Uno è l'unico numero
applicabile a ciò che è reale, poiché qualsiasi altro numero implica parti, e gli aggregati, come le
relazioni, non sono «esseri reali». Questo spiega come si possa negare il numero inûnito, pur
ammettendo l'inûnito attuale. «Non esiste un numero inûnito,» dice Leibniz, «o una linea o altra
quantità inûnita, se sono prese come veri e propri interi» ( ). Un tutto deve essere
una sostanza, e a ciò che non è un tutto, il numero non può propriamente essere applicato. Il
mondo è un tutto solo verbalmente ( ), e persino un aggregato ûnito di monadi non è un
tutto di per sé. L'unità è mentale o semi-mentale. Nella maggior parte dei passi, Leibniz applica
questa dottrina solo contro gli aggregati inûniti, ma è evidente che deve applicarsi ugualmente a
tutti gli aggregati. Leibniz sembra averlo saputo. Così dice ( ): «Forse una
dozzina o una ventina sono solo relazioni, e sono costituite solo dalla relazione all'intelletto. Le unità
sono separate, e l'intelletto le raccoglie insieme, per quanto disperse possano essere.» La stessa
opinione è espressa alla ûne dello stesso capitolo ( ), dove dice: «Questa unità
dell'idea di aggregati è verissima, ma in fondo, bisogna confessare, questa unità delle collezioni è solo un
rispetto (rapport) o una relazione, il cui fondamento è in ciò che si trova in ciascuna sostanza singola per
sé. E così questi esseri per aggregazione non hanno altra unità completa se non quella che è mentale; e
di conseguenza la loro entità è anch'essa in qualche modo mentale o fenomenale, come quella
dell'arcobaleno» ( ).

G. II. 304

N. E. p. 161; G. v. 144

G. II. 305

N. E. p. 148; G. v. 132

Libro II. Cap. XII.

N. E. 149; G. v. 133

Ora questa posizione è una deduzione legittima dalla teoria secondo cui tutte le proposizioni
devono essere ridotte alla . L'affermazione di una pluralità di sostanze
non è di questa forma4non assegna predicati a una sostanza. Di conseguenza, come in altri casi
simili, Leibniz si rifugia, come molti ûlosoû successivi, nella mente4si potrebbe quasi dire,
nell'unità sintetica dell'appercezione. La mente, e solo la mente, sintetizza la diversità delle
monadi; ogni monade separata è reale indipendentemente dalla percezione di essa, ma una
collezione, in quanto tale, acquisisce una realtà solo precaria e derivata dalla percezione
simultanea. Così la verità nel giudizio di pluralità è ridotta a un giudizio sullo stato di ogni
monade che percepisce la pluralità. È solo in tale percezione che una pluralità forma un tutto, e
così la percezione è deûnita da Leibniz come l'espressione di una moltitudine in un'unità (

).

forma soggetto-predicato

G. iii.
69

Questa nozione, che le proposizioni derivino la loro verità dall'essere credute, è una che criticherò
nel trattare della relazione di Dio con le verità eterne. Per ora, è sufûciente porre un dilemma



davanti a Leibniz. Se la pluralità risiede solo nel percipiente, non possono esserci molti
percipienti, e così l'intera dottrina delle monadi collassa. Se la pluralità risiede non solo nel
percipiente, allora c'è una proposizione non riducibile alla forma soggetto-predicato, la base per
l'uso della sostanza è venuta meno, e l'affermazione di aggregati inûniti, con tutte le sue
contraddizioni, diventa inevitabile per Leibniz. La tanto decantata soluzione delle difûcoltà del
continuo si risolve così in fumo, e ci ritroviamo con tutti i problemi della materia irrisolti. ¿ 8 À

 ¿8 À Il principio generale che tutti gli aggregati sono fenomenali non deve essere confuso con il principio, sostenuto anche da Leibniz,
che gli aggregati inûniti non hanno numero. Quest'ultimo principio è forse uno dei modi migliori per sfuggire all'antinomia del
numero inûnito.

Abbiamo ora visto l'uso che Leibniz fece del suo principio che nel reale la parte è prioritaria al
tutto. Abbiamo visto come questo gli abbia permesso di dire che c'è una moltitudine inûnita di
cose, negando allo stesso tempo il numero inûnito. La moltitudine di cose, dice, supera ogni
numero ûnito, o piuttosto ogni numero ( ). Potremmo solo chiedere che un qualche
numero sia applicabile, se questa moltitudine fosse un tutto; e che sia un tutto, lui lo nega,
sebbene l'affermazione di un tutto sia implicata anche nel chiamarla moltitudine. Non si può
negare che questa posizione sia coerente con i suoi principi, e anzi ne sia un risultato diretto. Ma
la coerenza è di quel tipo che mostra un errore nei principi. Il dilemma in cui si trova Leibniz è il
risultato diretto della combinazione di tre premesse, che, come ho affermato nel  (p. 4),
sono irrimediabilmente incoerenti. Queste tre premesse sono: (1) che tutte le proposizioni hanno
un soggetto e un predicato, (2) che la percezione dà conoscenza di un mondo che non sono io
stesso o i miei predicati, (3) che l'Io è un soggetto logico ultimo.

G. vi. 629

Capitolo I.



C a p i t o l o  X

La Teoria dello Spazio e del Tempo e la sua
Relazione con il Monadismo

Ragioni per cui una ûlosoûa della sostanza deve negare la realtà dello
spazio

Ho descritto in generale, nel capitolo precedente, la natura della teoria di Leibniz su spazio e
tempo; desidero esaminare, in questo capitolo, quali fossero le sue basi, in che misura tali basi
siano le stesse delle basi per il monadismo in generale, e quale fosse la relazione delle monadi di
Leibniz con lo spazio. Molto di ciò che dirò sarà applicabile anche a ,  e in generale a tutte le
teorie che sostengono una pluralità di cose. Cominciamo con la teoria dello spazio.

Lotze ¿ 1 À

 ¿ 1 À Sebbene Lotze alla ûne non abbia sostenuto la pluralità, ma abbia fuso tutto nel suo M.

«Ho diverse dimostrazioni,» dice Leibniz, «per confutare la fantasia di coloro che considerano lo
spazio una sostanza, o almeno un essere assoluto» ( ). Queste dimostrazioni, così
come compaiono in Leibniz, procedono sulla base della logica tradizionale e, su tale base, hanno
una forza molto grande. Poiché la logica tradizionale4la logica sottostante a ogni uso della
sostanza o dell' 4presuppone, come ho cercato di mostrare, che tutte le proposizioni
abbiano un soggetto e un predicato. Se ora si ammette che lo spazio esista di per sé, mentre si
mantiene la dottrina della sostanza, ci sarà una relazione tra le sostanze e gli spazi che occupano.
Ma questa relazione sarà ; non sarà una relazione di soggetto e predicato, poiché ogni
termine della relazione esiste e può continuare a esistere anche se la relazione cambia. Né la cosa
né la parte di spazio sono annientate quando la parte è evacuata dalla cosa e rioccupata da una
cosa diversa. La relazione, dunque, tra un luogo e la sostanza che lo occupa, è una per cui la logica
tradizionale non aveva spazio. Di conseguenza, l'esistenza indipendente dei luoghi fu negata da
ûlosoû attenti, e ammessa da  solo perché era cieco alle sue conseguenze. , per
evitare le conseguenze, fece dello spazio e del tempo parti dell'essenza di Dio, una posizione che
Leibniz mostrò facilmente essere assurda ( ). La tesi che Leibniz stava realmente
combattendo era che lo spazio esiste di per sé, e non come mero attributo di qualcosa.

D. 243; G. vii. 363

Assoluto

sui generis

Newton Clarke

D. 263; G. vii. 398

Vediamo così perché, per una , è essenziale confutare la realtà dello spazio.
Un monista deve sostenere che lo spazio è un attributo; un monadista, che lo spazio è un insieme
di relazioni. Contro la prima visione, Leibniz è abbastanza forte; a favore della seconda, non è
conclusivo. Ma procediamo con i suoi argomenti.

ûlosoûa della sostanza

«Se non ci fossero creature,» dice Leibniz, «lo spazio e il tempo sarebbero solo nelle idee di Dio» (
). Contro questa visione,  dice: «Non possiamo mai immaginare che non ci sia

spazio, anche se possiamo ben pensare che non ci siano oggetti in esso» (
). Qui abbiamo un'opposizione netta e deûnita: Kant ha tratto la conseguenza che la teoria di

D.
252; G. vii. 37637 Kant

ed. Hartenstein, 1867, Vol. iii.
p. 59



Argomentazioni di Leibniz contro la realtà dello spazio

La teoria della posizione in Leibniz

Leibniz cerca di evitare.  «Se lo spazio è una realtà assoluta,» dice Leibniz, «lungi dall'essere una
proprietà o un accidente opposto alla sostanza, sarà più sussistente delle sostanze» ( ).
Quali erano, allora, gli argomenti con cui Leibniz confutava la realtà dello spazio?

¿ 2 À

D. 248; G. vii. 373

 ¿2 À La soggettività kantiana dello spazio può qui essere lasciata da parte.

L'argomento logico astratto, che lo spazio, se reale, debba essere o soggetto o predicato, ma
evidentemente non è né l'uno né l'altro, non è, per quanto ne so, esposto esplicitamente in
Leibniz, sebbene nella controversia con  egli sostenga che lo spazio, poiché ha parti, non
può essere un attributo di Dio, e che lo spazio vuoto non può essere attributo di nulla (

). Contro il considerare lo spazio come un attributo, l'argomento reale è che l'essenza
della materia non è l'estensione4un argomento che abbiamo già visto essere conclusivo. Contro il
considerare lo spazio come una sostanza, o esistente indipendente, l'argomento preferito di
Leibniz deriva dall'  e dalla ; e questo
argomento si applica ugualmente contro il tempo. Lo spazio è assolutamente uniforme, e un suo
punto è esattamente come un altro. Così non solo i punti sono indiscernibili, ma vari
arrangiamenti delle cose sarebbero indiscernibili4ad esempio, l'arrangiamento attuale e quello
che risulterebbe dal ruotare l'intero universo di un qualsiasi angolo ( ). Inoltre,
se il tempo fosse reale, il mondo avrebbe potuto essere creato prima, e nessuna ragione
sufûciente potrebbe apparire per crearlo in un momento piuttosto che in un altro (

). E in generale, l'universo nel suo insieme non può avere posizioni assolute diverse nello
spazio o nel tempo, poiché queste posizioni sarebbero indiscernibili, e quindi una sola e identica
( ). Oltre a questi argomenti, ci sono le contraddizioni del continuo, che abbiamo
esaminato nel capitolo precedente. Spazio e tempo, se sono reali, non possono essere composti
altrimenti che da punti matematici; ma non possono mai esserne composti, poiché questi sono
mere ; due di essi non sono più grandi di uno, non più di quanto due oscurità perfette
siano più scure di una ( ). E per quanto riguarda il tempo, nulla di esso esiste se non
istanti, e questi non sono propriamente parti di esso, e come può esistere una cosa di cui nessuna
parte esiste mai ( )?

Clarke
D. 264, 248;

G. vii. 399, 372

Identità degli Indiscernibili Legge della Ragion Sufûciente

D. 24334; G. vii. 364

D. 249; G. vii.
373

D. 247; G. vii. 372

estremità
G. ii. 347

D. 268; G. vii. 402

Ma se spazio e tempo non sono reali, cosa sono? La risposta è suggerita dall'argomento
dell' . Da quell'argomento segue che non c'è una posizione assoluta, ma
solo relazioni mutue tra cose, dalle quali la posizione è astratta. Lo spazio è un ordine secondo cui
le situazioni sono disposte, e lo spazio astratto è quell'ordine di situazioni, quando sono concepite
come possibili ( ). Il tempo, ancora, è un essere di ragione esattamente quanto lo
spazio, ma la coesistenza e la postesistenza sono qualcosa di reale ( ). Ma se lo spazio è un
ordine di situazioni, cosa sono le situazioni stesse? Come possono esse essere spiegate
relazionalmente?

Identità degli Indiscernibili

D. 281; G. vii. 415
G. ii. 183



La relazione delle monadi con lo spazio: una difûcoltà fondamentale del
monadismo

Su questa questione, Leibniz è molto esplicito ( ). Quando la relazione di
situazione di un corpo A rispetto ad altri corpi C, D, E ecc. cambia, mentre le relazioni mutue di
situazione di C, D, E ecc. non cambiano, deduciamo che la causa del cambiamento è in A, e non in
C, D, E ecc. Se ora un altro corpo B ha, rispetto a C, D, E ecc., una relazione di situazione
precisamente simile a quella che A aveva precedentemente, diciamo che B è nello stesso luogo in
cui era A. Ma in realtà non c'è nulla di individualmente identico nei due casi; poiché nel primo
caso, le relazioni di situazione erano affezioni di A, mentre ora sono affezioni di B, e lo stesso
accidente individuale non può essere in due soggetti diversi. Così l'identità implicata nel parlare
dello stesso luogo è un'illusione; ci sono solo relazioni di situazione precisamente simili. La
spiegazione di Leibniz è resa inutilmente autocontraddittoria dall'introduzione del ,
che, come abbiamo visto, egli dedusse dalla forza ( ). Dal moto assoluto
avrebbe dovuto dedurre, come , la posizione assoluta. Ma la sua spiegazione della
situazione può essere liberata da questa incoerenza. Egli è ansioso di dare un signiûcato univoco
a stesso luogo, per poter dire deûnitivamente che i due corpi A e B sono, o non sono,
successivamente nello stesso luogo. Ma questo, secondo la sua teoria, non è né necessario né
possibile. Deve sempre speciûcare i corpi rispetto ai quali il luogo deve essere stimato, e deve
ammettere, come può senza contraddizione, che altri corpi di riferimento produrrebbero,
ugualmente legittimamente, un risultato diverso. Il suo riferimento alla causa del cambiamento di
situazione è dovuto a un'incoerenza, fondamentale nella sua Dinamica e in tutta la Dinamica che
lavora con posizione relativa, ma evitabile, in una teoria relazionale dello spazio, ûnché non si
introduce alcun riferimento alla Dinamica. Possiamo quindi accettare la seguente deûnizione: «Il
luogo è ciò che è lo stesso in momenti diversi per cose esistenti diverse, quando le loro relazioni di
coesistenza con certi altri esistenti... concordano interamente.» Ma quando aggiunge che questi altri
esistenti «si suppone che rimangano ûssi da uno di questi momenti all'altro,» sta facendo una
supposizione che, in una teoria relazionale, è totalmente e assolutamente priva di signiûcato (

). Sono tali aggiunte che mostrano la debolezza della teoria. C'è chiaramente
qualcosa di più delle relazioni nello spazio, e coloro che cercano di negarlo non riescono, a causa
di fatti evidenti, a evitare di contraddirsi. Ma con la pratica nel negare l'ovvio, bisogna ammettere,
la teoria relazionale può acquisire un alto grado di autoconsistenza interna.

D. 26537; G. vii. 4003402

moto assoluto
cf. D. 269; G. vii. 404

Newton

D.
266; G. vii. 400

Passo ora a un altro tema strettamente collegato, vale a dire la relazione dello spazio con le
monadi. Lo spazio, come abbiamo visto, è qualcosa di puramente ideale; è una collezione di
relazioni possibili astratte. Ora le relazioni devono sempre essere ridotte ad attributi dei termini
correlati. Per effettuare questa riduzione delle relazioni spaziali, devono essere introdotte le
monadi e le loro percezioni. E qui Leibniz avrebbe dovuto trovare una grande difûcoltà4una
difûcoltà che afüigge ogni monadismo, e in generale ogni ûlosoûa che, ammettendo un mondo
esterno, sostiene la soggettività dello spazio.



Le prime opinioni di Leibniz su questo argomento

La difûcoltà è questa. Le relazioni spaziali non sussistono tra monadi, ma solo tra oggetti
simultanei di percezione di ciascuna monade.  Così lo spazio è propriamente soggettivo, come in

. Tuttavia, le percezioni di diverse monadi differiscono, a causa della differenza dei punti di
vista; ma i punti di vista sono punti matematici, e l'insieme dei possibili punti di vista è l'insieme
delle possibili posizioni.  Così Leibniz ebbe due teorie dello spazio, la prima soggettiva e
kantiana, la seconda fornendo una controparte oggettiva, cioè i vari punti di vista delle monadi.
La difûcoltà è che la controparte oggettiva non può consistere meramente nella differenza dei
punti di vista, a meno che lo spazio soggettivo non sia puramente soggettivo; ma se è puramente
soggettivo, il fondamento per punti di vista diversi è scomparso, poiché non c'è motivo di credere
che i fenomeni siano .

¿ 3 À

Kant

¿ 4 À

bene fundata

 ¿3 À G. ii. 444, 4503I, 378; iii. 357, 623.
 ¿4 À Cf. G. ii. 253, 324, 339, 438; iv. 439, 48233 (D. 76; L. 311), 48435 (D. 78; L. 314); vii. 30334 (D. 102; L. 34032).

La natura di questa difûcoltà sarà resa più chiara esaminando lo sviluppo delle opinioni di
Leibniz sulla relazione delle Monadi con lo spazio. Vedremo che, quando era giovane, in accordo
con la sua inclinazione materialistica, considerava decisamente le anime come occupanti punti
nello spazio, mentre più tardi, dopo essersi convinto dell'irrealtà dello spazio, si sforzò sempre più
di enfatizzare la soggettività dello spazio a spese della controparte oggettiva.

«Molti anni fa,» scrisse Leibniz nel 1709, «quando la mia ûlosoûa non era ancora sufûcientemente
matura, collocavo le anime in punti» ( ). Da questa visione iniziale sembra aver derivato
molte delle premesse della sua dottrina, e queste premesse le accettò in seguito come base
consolidata per ulteriori argomentazioni. Dimenticando che queste premesse stesse erano
derivate dalla realtà dello spazio, non ebbe timore di usarle per confutare quella realtà. Tale,
almeno, mi appare una visione plausibile del suo sviluppo. Sembrerebbe essere giunto molto
vicino alla sua teoria delle monadi nel 1671-72, e poi, per il contatto con il , essere
stato portato via per un po' dalle sue tendenze individualistiche, per ritornarvi solo quando ebbe
dimostrato  e la falsità del detto che l'estensione è
l'essenza della materia.

G. ii. 372

Cartesianesimo

l'inadeguatezza della Dinamica Cartesiana

Ancor prima del , si era già avvicinato molto alla dottrina delle monadi. «Posso
dimostrare», afferma, «dalla natura del moto... che la mente agisce su sé stessa... che la mente consiste
in un punto o centro, ed è quindi indivisibile, incorruttibile, immortale... La mente è un piccolo mondo,
racchiuso in un punto, e costituito dalle sue idee, come un centro, sebbene indivisibile, consiste di angoli»
( ). E nel 1671 dichiara che le sue prove di Dio e dell'immortalità poggiano sulla difûcile
dottrina del punto, dell'istante, dell'indivisibile e della conazione4le stesse difûcoltà che la sua
teoria successiva avrebbe cercato di risolvere. «La mente stessa», prosegue, «consiste propriamente
in un singolo punto dello spazio, mentre un corpo occupa un luogo.» «Se assegniamo alla mente un
luogo più ampio di un punto, essa è già un corpo e possiede ; non è quindi
immediatamente presente a sé stessa.» Ma se postuliamo che la mente consista in un punto, essa è

suo viaggio a Parigi

G. I. 61

partes extra partes



Le sue opinioni intermedie

Le sue opinioni successive

indivisibile e indistruttibile. Il corpo, sostiene, ha un nucleo sostanziale che è sempre preservato,
e questo nucleo consiste in un punto ûsico, mentre l'anima consiste in un punto matematico (

).
G. I.

52354

In queste visioni giovanili c'è un'accettazione schietta della realtà dello spazio e un materialismo
che ricorda la centrale telefonica di .  La mente, afferma, dev'essere nel luogo di
convergenza di tutti i moti impressi dagli oggetti sensoriali ( ). Dovette presto apparire
evidente a Leibniz che questa dottrina non risolveva le difûcoltà del punto e dell'istante, né offriva
una teoria sostanziale coerente. Così troviamo, nelle sue prime esposizioni pubbliche della
dottrina delle monadi, un terzo tipo di punto aggiunto ai precedenti due: il punto metaûsico,
mentre il punto matematico non è più ciò in cui l'anima consiste, ma solo il suo punto di vista (

).

Karl Pearson ¿ 5 À

G. I. 53

D.
76; L. 311; G. iv. 4823483

 ¿5 À Grammatica della Scienza, Cap. II. § 3.

Ma persino qui spazio e punto matematico conservavano più realtà di quanto desiderabile, e di
conseguenza sia l'espressione «punti metaûsici» sia l'affermazione che i punti matematici sono i
punti di vista delle sostanze scompaiono dopo il 1695.  Dopo questo periodo, parla ancora di
punti di vista, spiegandoli sempre per analogia con punti spaziali da cui il mondo è, per così dire,
visto in prospettiva ( ). Ma insiste che questa è solo un'analogia, senza tuttavia
dirci a cosa sia analoga. Sembra consapevole della difûcoltà, poiché nei suoi scritti successivi
evita dichiarazioni esplicite sulla . Le anime possono avere, ritiene, almeno in
relazione ai corpi, quella che può essere chiamata ubeità deûnitiva, cioè sono presenti in un certo
volume, senza che possiamo assegnare loro alcun punto speciûco in quel volume (

). Nell'ultimo anno di vita, i suoi commenti sono ancor più negativi. «Dio», afferma,
«non è presente alle cose per situazione, ma per essenza; la sua presenza si manifesta con la sua
operazione immediata. La presenza dell'anima è di natura completamente diversa. Dire che è diffusa in
tutto il corpo signiûca renderla estesa e divisibile. Dire che è, nella sua interezza, in ogni parte di un
corpo, signiûca renderla divisibile da sé stessa. Fissarla a un punto, diffonderla su molti punti, sono solo
espressioni abusive, » ( ). Dopo questa affermazione
puramente negativa, Leibniz passa a un altro argomento. Sembra, in effetti, non avere nulla di
meglio da dire se non che esistono tre tipi di : circoscrittiva, deûnitiva e ripetitiva,  che la
prima appartiene ai corpi, la seconda alle anime e la terza a Dio ( ).
L'affermazione più deûnita è in una lettera a  ( ): «La questione se (una
sostanza semplice) sia da qualche parte o in nessun luogo è una questione di parole: poiché la sua
natura non consiste nell'estensione, ma è relata all'estensione che rappresenta; e quindi si deve collocare
l'anima nel corpo, dove si trova il suo punto di vista secondo cui ora rappresenta l'universo. Volere di più
e rinchiudere le anime in dimensioni signiûca voler immaginare le anime come corpi.» Qui, e in tutti

¿ 6 À

G. ii. 438; III. 357

ubeità dell'anima

N. E. 2303231;
G. v. 2053206

idola tribus D. 2453246; G. vii. 3653366

ubeità ¿ 7 À

N. E. 230; G. v. 205
Lady Masham G. iii. 357



gli altri passi a me noti, Leibniz riûuta di affrontare il fatto che tutte le monadi rappresentino lo
stesso mondo, e che questo mondo sia sempre da lui immaginato con qualcosa di analogo allo
spazio delle nostre percezioni. Sembra che una volta abbia percepito che l'argomento
dall'estensione alla pluralità di sostanze implicasse uno spazio oggettivo, e abbia di conseguenza
ripudiato questo argomento. «Ciò che appartiene all'estensione», dice, «non deve essere assegnato
alle anime, né dobbiamo derivare la loro unità o pluralità dalla categoria della quantità, ma dalla
categoria della sostanza, cioè non dai punti, ma dalla » ( ). Ciò
suggerisce che l'argomento della Dinamica sia più fondamentale di quello dell'estensione4
un'opinione che, come abbiamo visto, non può essere sostenuta. Un'indagine più approfondita
rivela confusioni sempre più disperate. Cerca di dare una posizione alle monadi in relazione ai
corpi. Le monadi, afferma, sebbene non siano estese, hanno un certo tipo di situazione, cioè una
relazione ordinata di coesistenza con altre cose, attraverso la macchina che dominano. «Le cose
estese implicano molte cose dotate di situazione; ma le cose semplici, sebbene non abbiano estensione,
devono tuttavia avere situazione nell'estensione, anche se questa non può essere designata 
come nei fenomeni incompleti» ( ). Aggiunge che una sostanza semplice, sebbene non abbia
estensione, ha posizione, che è il fondamento dell'estensione, poiché l'estensione è una
ripetizione continua simultanea di posizione ( ). Poiché insiste anche che un numero
inûnito di punti non costituisce insieme un'estensione ( ), dobbiamo supporre che la
posizione, anche in questo caso, sia presenza in un volume, non in un punto. Questa visione,
abbastanza curiosamente, è avanzata esplicitamente nel , la stessa opera in cui
parla dei punti matematici come punti di vista delle anime. Dopo aver spiegato l'unione di anima
e corpo mediante l'armonia prestabilita, prosegue: «E possiamo così comprendere come l'anima
abbia la sua sede nel corpo per una presenza immediata, che non potrebbe essere maggiore, poiché
l'anima è nel corpo come l'unità (o unità: in francese ) è nel risultato delle unità, che è la
moltitudine.»  Questa assurda nozione di presenza immediata in un volume era resa plausibile
dal riferimento al corpo organico o alla macchina; ma poiché questo a sua volta consisteva di
monadi, sarebbe stata necessaria una nuova spiegazione per la loro posizione. Le anime, dice
Leibniz, non devono essere considerate in punti, ma possiamo dire che sono in un luogo per
corrispondenza, e quindi sono nell'intero corpo che animano ( ). Ma poiché il corpo a sua
volta consiste di monadi, sorge l'ovvia domanda: Dov'è il corpo? Nessuno dei suoi espedienti, in
breve, offre a Leibniz una via di fuga da uno spazio oggettivo, precedente lo spazio fenomenico e
soggettivo nelle percezioni di ogni monade; e questo avrebbe dovuto essergli ovvio, dato che non
ci sono tanti spazi quante monadi, ma uno spazio unico, anzi uno solo per tutti i mondi possibili.

 L'insieme di relazioni e luoghi che costituisce lo spazio non è solo nelle percezioni delle
monadi, ma deve essere effettivamente qualcosa che è percepito in tutte quelle percezioni. Le
confusioni in cui cade Leibniz sono la pena per aver considerato l'estensione come prioritaria
rispetto allo spazio, e rivelano un'obiezione fondamentale a tutti i monadismi. Poiché questi,
lavorando con la sostanza, devono negare la realtà dello spazio; ma per ottenere una pluralità di
sostanze coesistenti, devono assumere surrettiziamente quella realtà. , potremmo dire,
aveva dimostrato che il mondo attuale non poteva essere spiegato con una sola sostanza; Leibniz
dimostrò che non poteva essere spiegato con molte sostanze. Divenne quindi necessario fondare

forza primitiva di operazione G. ii. 372

punctatim
G. II. 253

G. II. 339
ib. 370

Nuovo Sistema

unité
¿ 8 À

G. ii. 371

¿ 9 À

Spinoza



Tempo e cambiamento

la metaûsica su qualche nozione diversa da quella di sostanza4un compito non ancora
realizzato.

 ¿6 À La scomparsa del primo non deve essere attribuita unicamente alla scoperta del termine monade nel 1696, poiché conservò altri
termini4entelechie, sostanze semplici, forme ecc.4nonostante l'adozione della parola monade.

 ¿7 À Un'opinione che, è vero, è citata come quella delle scuole, ma senza disapprovazione.
 ¿8 À G. iv. 485; D. 78; L. 314. Cfr. la nota di Mr Latta su questo passo. Sul concetto di presenza per operazione che Leibniz sembra qui

considerare, parlerò più avanti, quando tratterò la teoria di anima e corpo. Leibniz, tuttavia, respinse con scherno l'idea, che sembra
seguire da questa teoria, che le anime siano estese. Vedi D. 267; G. vii. 402.

 ¿9 À Cfr. D. 102; L. 340-2; G, vii. 303-4; ii. 379.

Resta da dire qualcosa riguardo al tempo e al cambiamento. Qui abbiamo molti meno passi a cui
riferirci, e4per quanto ne so4nessuna discussione approfondita dopo che la ûlosoûa di Leibniz è
maturata. Il tempo, come lo spazio, è relazionale e soggettivo ( ). La sua
soggettività è già stata discussa nel ; desidero qui discutere solo la sua relatività.
Leibniz non sembra aver percepito chiaramente cosa ciò implichi. Ciò che è implicato è che nel
tempo, come nello spazio, abbiamo solo distanze, non lunghezze o punti. Cioè, abbiamo solo
prima e dopo: gli eventi non sono a un certo tempo, ma quelli non simultanei hanno una distanza,
espressa dicendo che uno è prima dell'altro. Questa distanza non consiste di punti temporali, così
che non possiamo dire che il tempo sia trascorso tra due eventi. Altri eventi possono essere tra
loro4cioè possono esserci eventi prima di una coppia e dopo l'altra. Ma quando due eventi non
hanno eventi intermedi, hanno semplicemente una relazione di prima e dopo, senza essere
separati da una serie di momenti. Nessun evento può durare per un periodo di tempo, poiché non
esiste una cosa come una durata temporale4ci sono solo diversi eventi che formano una serie. Né
possiamo dire che gli eventi durino un istante, poiché non esistono istanti. Così non ci sarà
alcuna cosa come uno stato di cambiamento, poiché ciò implica continuità. Nel movimento, per
esempio, avremo diverse posizioni spaziali occupate in serie, ma non ci sarà un passaggio da una
all'altra. È vero che Leibniz considera il tempo un plenum ( )4una frase che, come
per lo spazio, in una teoria relazionale può solo signiûcare che le distanze minime che
effettivamente si veriûcano sono inûnitesimali. O meglio, poiché, come Leibniz ammette (

), se due eventi fossero separati solo da tempo vuoto, non potremmo mai scoprire la
quantità di tale tempo, dobbiamo intendere, quando diciamo che il tempo è un plenum, che tra
due eventi dati c'è sempre un altro evento. Ma questa visione lascia intatte le difûcoltà della
continuità.

cfr. D. 244; G. vii. 364; ii. 183
Capitolo IV.

D. 281; G. VII. 415

N. E.
159; G. v. 142

Applicata al movimento, questa visione non deve essere espressa dicendo che un corpo passa
istantaneamente da un luogo all'altro, e poi vi rimane ûnché non compie un altro salto. Perché ciò
implicherebbe che il tempo trascorra tra salti successivi, mentre l'essenza della visione
relazionale è che nessun tempo trascorre: la presenza in una posizione nello spazio è separata da
una distanza temporale, ma non da una durata temporale ( ), dalla presenza nella posizione
successivamente occupata. Né dobbiamo dire che un corpo in movimento sia talvolta in
movimento e talvolta in quiete; infatti non può mai, nell'accezione usuale delle parole, essere né

v. p. 131



I monadismi adottano una visione asimmetrica delle relazioni di spazio
e tempo con le cose

Leibniz sostenne confusamente una controparte oggettiva di spazio e
tempo

in quiete né in movimento. Dire che un corpo è in quiete può solo signiûcare che la sua
occupazione di una certa posizione nello spazio è simultanea (la simultaneità essendo una
relazione ultima) con due eventi che non sono simultanei tra loro. E dire che un corpo è in
movimento signiûcherà che la sua occupazione di una posizione e la sua occupazione di un'altra
sono successive. Ma da ciò non arriveremo mai a uno stato di movimento, nemmeno prendendo
un numero inûnito di posizioni spaziali occupate successivamente. Lo stesso argomento si
applicherà esattamente al cambiamento in generale, e uno stato di movimento o cambiamento,
come abbiamo visto, è assolutamente necessario per la dottrina leibniziana dell'attività. ¿ 10 À

 ¿ 10 À Cfr. G. iv. 513. Non conosco alcuna discussione sulle difûcoltà del movimento, eccetto quella nell'Archiv f. Gesch. der Phil. I. 213-4
che risale al 1676, e getta poca luce su ciò che Leibniz pensava quando la sua ûlosoûa era matura.

La teoria relazionale del tempo è del tutto più paradossale di quella dello spazio, e ciò è dovuto al
fatto che passato e futuro non esistono nello stesso senso del presente. Inoltre Leibniz ammette
che il tempo precedente abbia una priorità naturale rispetto a quello successivo ( ), e che
probabilmente ci fu un primo evento, cioè la creazione ( )4ammissioni che
aumentano notevolmente la difûcoltà di sostenere la relatività della posizione temporale. C'è,
inoltre, in tutti i monadismi, un'asimmetria riguardo alla relazione delle cose con lo spazio e il
tempo, per la quale, per quanto ne so, non c'è nulla da addurre se non l'apparente persistenza
dell'Io. Si sostiene che le sostanze persistano nel tempo, ma non pervadano lo spazio.

G. III. 582
D. 274; G. VII. 408

La differenza di posizione spaziale nello stesso tempo mostra differenza di sostanza, ma la
differenza di posizione temporale nello stesso luogo non mostra ciò. L'ordine temporale consiste
di relazioni tra predicati, l'ordine spaziale sussiste tra sostanze. Per questa importante assunzione
non c'è, in Leibniz, alcuna sorta di argomentazione. È fatta confusamente dal senso comune per
quanto riguarda le cose, e sembra essere presa da lì in modo acritico da tutti i monadismi. Che sia
stata così poco discussa, anche da coloro che credevano di trattare tempo e spazio in modo del
tutto simile, è un curioso e sfortunato esempio della forza dell'immaginazione psicologica.

Sembrerebbe così che Leibniz, più o meno inconsciamente, avesse due teorie di spazio e tempo,
l'una soggettiva, che dà solo relazioni tra le percezioni di ogni monade, l'altra oggettiva, che dà
alle relazioni tra percezioni quella controparte, negli oggetti della percezione, che è una e la stessa
per tutte le monadi e persino per tutti i mondi possibili. Leibniz avrebbe volentieri considerato
questa controparte come una «cosa puramente ideale», un «essere di ragione», un «ente mentale».
Desidero ripetere brevemente le ragioni per cui questi epiteti denigratori sono applicabili solo allo
spazio e al tempo soggettivi, non a quella controparte che devono avere al di fuori della percezione.
Ciò sarà effettuato ricapitolando gli argomenti su cui si basa la Monadologia.



«Il corpo è un aggregato di sostanze,» afferma Leibniz, «non propriamente una sostanza unica. Ne
consegue necessariamente che in ogni parte del corpo si trovino sostanze indivisibili» ( ).

 Questo argomento svanirebbe se lo spazio fosse puramente soggettivo e il corpo esteso, come
per , un puro fenomeno. Un altro argomento prediletto per la differenza tra monadi, che
secondo Leibniz ha pari valore delle dimostrazioni geometriche ( ), è che se non fossero
diverse, il movimento in un plenum non farebbe differenza, poiché ogni luogo potrebbe ricevere
solo l'equivalente di ciò che aveva prima ( )4ancora un argomento che
coinvolge un luogo non meramente nelle percezioni delle monadi. Ciò si collega al suo argomento
che entelechie devono essere disperse nella materia, poiché i principi del movimento sono così
dispersi ( ). Un'altra ragione per l'oggettività di spazio e tempo è che sono ordini del
possibile oltre che dell'attuale, pur esistendo dopo la creazione in modo diverso da come
esistevano prima nella mente di Dio. Nell'origine delle cose, ci viene detto, una certa matematica
divina fu impiegata per determinare la massima quantità di esistenza, «tenendo conto della
capacità del tempo e del luogo (o dell'ordine possibile di esistenza)» ( ). Questo
ordine possibile, prima della creazione, esisteva solo nella mente di Dio ( ), ma
dopo la creazione esisteva in altro modo; Leibniz dichiara esplicitamente che lo spazio non esiste
necessariamente come Dio ( ), benché lo spazio come mero oggetto dell'intelletto divino
debba necessariamente esistere. Dunque dobbiamo distinguere (1) spazio e tempo nella mente di
Dio, (2) spazio e tempo nelle percezioni di ogni monade, (3) spazio e tempo oggettivi, esistenti
dopo la creazione ma non prima. Questa terza specie, per Leibniz, rimarrebbe relazionale. Così
afferma ( ): «Vi sono sostanze semplici ovunque, effettivamente separate l'una
dall'altra dalle proprie azioni, che mutano continuamente le loro relazioni.» Ma il punto cruciale è che
le relazioni, essendo tra monadi e non tra le varie percezioni di una monade, sarebbero relazioni
irriducibili, non coppie di aggettivi delle monadi. Nel caso della simultaneità, ciò è
particolarmente evidente e sembra presupposto nell'idea stessa di percezione. Se ciò è vero,
dedurre la simultaneità dalla percezione è un circolo vizioso fatale.

D. 38; G. II. 135
¿ 11 À

Kant
G. II. 295

D. 219; L. 221; G. VI. 608

G. VII. 330

D. 102; L. 341; G. VII. 304
D. 252; G. VII. 377

G. VI. 405

D. 209; L. 408; G. VI. 598

 ¿ 11 À Cfr. G. II. 301: «Poiché le monadi o principi di unità sostanziale sono ovunque nella materia, ne consegue che deve esserci un'inûnità
attuale, dato che non esiste parte, o parte di parte, che non contenga monadi.»



C a p i t o l o  X I

La Natura delle Monadi in Generale
Percezione

Passo ora alla descrizione delle qualità comuni delle monadi. Le prime sono  e
. Che le monadi debbano avere percezioni è provato in vari modi. (1) (

) Le monadi «non possono avere forme; altrimenti avrebbero parti. Di conseguenza, una
monade, in sé e in un dato momento, non può essere distinta da un'altra se non per le sue qualità e
azioni interne, che non possono essere altro che le sue percezioni (ossia rappresentazioni del composto o
di ciò che è esterno, nel semplice) e le sue appetizioni (cioè le sue tendenze a passare da una percezione
all'altra), che sono i principi del mutamento.» Cioè, per l' , le monadi
devono differire; ma poiché non hanno parti, possono differire solo nei loro stati interni; e gli
stati interni, per quanto ne sappia l'esperienza, sono o percezioni o appetizioni. (2) Vi è un altro
argomento di natura più dinamica ( ). «Poiché il mondo è un plenum, tutte le
cose sono connesse, e ogni corpo agisce su ogni altro, più o meno secondo la distanza, ed è inüuenzato
dall'altro per reazione. Ne segue che ogni Monade è uno specchio vivente, o uno specchio dotato di
attività interiore, rappresentativo dell'universo secondo il suo punto di vista.» Leibniz non poteva
evidentemente usare questo argomento per provare di avere egli stesso percezioni, poiché queste,
in un sistema come il suo, sono presupposte nella Dinamica. Dunque la prova che tutte le monadi
hanno percezioni presuppone che uno le abbia, e questa rimane una premessa. Ciò che si prova è
che tutto il resto consiste di sostanze simili con percezioni simili.

percezione
appetizione D. 209; L. 407; G.
vi. 598

Identità degli Indiscernibili

D. 210; L. 409; G. vi. 599

Che Leibniz stesso avesse percezioni, o, se si preferisce, che esistesse un mondo esterno a sé e ai
suoi predicati, non fu mai da lui dedotto da alcun principio ulteriore. «Le anime conoscono le cose,»
dice, «perché Dio ha posto in esse un principio rappresentativo delle cose esterne» (

). «Ciò che è miracoloso, o piuttosto meraviglioso, è che ogni sostanza
rappresenti l'universo dal suo punto di vista» ( ). La percezione è meravigliosa perché non
può essere concepita come un'azione dell'oggetto sul percipiente, poiché le sostanze non
interagiscono mai. Così, sebbene sia relata all'oggetto e simultanea con esso (o quasi), non è in
alcun modo dovuta all'oggetto, bensì solo alla natura del percipiente. L'occasionalismo preparò la
strada a questa visione con la dottrina che la mente percepisce la materia, benché le due non
possano interagire. Ciò che fece Leibniz fu estendere a un numero inûnito di sostanze la teoria
inventata per due soltanto ( ).

D. 251; G. vii. 375.
Cfr. D. 27536; G. vii. 410

G. iii. 464

D. 27536; G. vii. 410

Quanto al signiûcato di , essa è «l'espressione della pluralità in un'unità (
)» ( ). Quanto a ciò che si intende per espressione, Leibniz è molto

esplicito. «Una cosa ne esprime un'altra,» dice, «... quando vi è una relazione costante e regolare tra ciò
che può dirsi dell'una e dell'altra. È così che una proiezione in prospettiva esprime il suo originale.
L'espressione è comune a tutte le forme, ed è un genere di cui la percezione naturale, il sentimento
animale e la conoscenza intellettuale sono specie. Nella percezione naturale e nel sentimento basta che

percezione l'expression de la
multitude dans l'unité G. iii. 69



Appetizione

La percezione non è dovuta all'azione del percepito sul percipiente

ciò che è divisibile e materiale, disperso tra più esseri, sia espresso o rappresentato in un essere
indivisibile, o in una sostanza dotata di vera unità» ( ). Leibniz aggiunge: «Non è necessario
che ciò che esprime sia simile alla cosa espressa, purché si conservi una certa analogia di condizioni. . . . .
E così il fatto che le idee delle cose siano in noi non è altro che il fatto che Dio, autore sia delle cose che
della mente, ha impresso nella mente una facoltà di pensiero, tale che dai suoi propri meccanismi possa
trarre ciò che corrisponde perfettamente a quanto consegue dalle cose. E così, sebbene l'idea del cerchio
non sia simile al cerchio, da essa si possono trarre verità che nell'effettivo cerchio l'esperienza avrebbe
senza dubbio confermato» ( ). Così la percezione potrebbe sembrare appena
distinguibile dall'armonia prestabilita, e ridursi all'asserzione che ogni stato di una monade
corrisponde, secondo qualche legge, allo stato simultaneo di ogni altra monade: ed è così che,
come suggerivo alla ûne del , la simultaneità è implicita nella deûnizione di
percezione. Vi è tuttavia un elemento nella percezione, cioè la sintesi o espressione della
molteplicità, che non è coinvolto nella sola armonia prestabilita; e questo elemento deve di
conseguenza essere ricordato ed enfatizzato.

G. ii. 112

N. E. 71637; G. vii. 264

Capitolo X.

Per quanto riguarda , c'è poco da aggiungere a quanto detto sull'attività della sostanza.
«L'appetizione è la tendenza da una percezione all'altra» ( ). È concepita per analogia con la
volontà. La natura delle forme sostanziali, dice Leibniz, è forza, che implica qualcosa come
sensazione o desiderio, così che diventano simili alle anime ( ). Le percezioni
nella monade scaturiscono l'una dall'altra secondo la legge delle appetizioni, o per le cause ûnali
del bene e del male, ( ). Solo la volontà, tuttavia, conûnata alle monadi
autocoscienti, è deûnitivamente determinata dal fatto che l'oggetto del desiderio sembra buono.
Questo punto, su cui Leibniz è alquanto vago, sarà trattato più avanti.

appetizione
G. iii. 575

D. 72; L. 301; G. iv. 479

D. 210; L. 409; G. vi. 599

La  di Leibniz risulta peculiare per la sua negazione di qualsiasi azione
esterna sul percipiente. La sua teoria può essere considerata l'antitesi di quella kantiana. Kant
riteneva che le cose in sé siano cause (o fondamenti) delle rappresentazioni, ma non possano
essere conosciute tramite queste.  Leibniz, al contrario, negò la relazione causale ma ammise la
conoscenza. La sua negazione della causalità derivava ovviamente dal riûuto generale dell'azione
transeunte, che, come abbiamo visto, scaturiva dalla sua concezione della sostanza individuale
come contenente eternamente tutti i suoi predicati. «Non credo», afferma, «che sia possibile alcun
sistema in cui le monadi interagiscano, poiché non sembra esserci modo di spiegare tale azione. Inoltre,
tale azione sarebbe superüua: perché una monade dovrebbe dare a un'altra ciò che l'altra già possiede?
Questa è l'essenza stessa della sostanza: il presente è gravido del futuro» ( ). La sua prima
espressione, alquanto sperimentale, dell'indipendenza reciproca delle sostanze, nel ,
è interessante perché espone con chiarezza le sue ragioni: «Possiamo dire, in un certo senso e con
acume, benché non secondo l'uso comune, che una sostanza particolare non agisca mai su un'altra
sostanza particolare né ne subisca l'azione, se consideriamo che ciò che accade a ciascuna è solo

teoria della percezione

¿ 1 À

G. ii. 503
gennaio 1686



La critica di Lotze a questa visione

conseguenza della sua idea o nozione completa presa isolatamente, poiché quest'idea contiene già tutti i
suoi predicati o eventi ed esprime l'intero universo». Prosegue spiegando che nulla ci può accadere se
non pensieri e percezioni, conseguenze di quelli presenti: «Se potessi distinguere chiaramente tutto
ciò che mi accade ora, potrei vedere tutto ciò che mi accadrà mai, e ciò avverrebbe anche se tutto fosse
distrutto tranne Dio e me» ( ).G. iv. 440

 ¿ 1 À Ad es. Reine Vernunft, ed. Hartenstein, 1867, p. 349.

Questa teoria della percezione ha senza dubbio un'apparenza paradossale. Sembra assurdo
supporre che la conoscenza di ciò che accade fuori di me sorga in me simultaneamente all'evento
esterno, senza un nesso causale tra i due. Ma alla teoria che oggetti esterni agiscano sulla mente
producendo percezioni si oppongono molte obiezioni. Una è che tale spiegazione non si applica
alla conoscenza delle verità eterne. Non possiamo supporre che la proposizione «due più due fa
quattro» agisca sulla mente ogni volta che questa ne è consapevole. Una causa deve essere un
evento, e questa proposizione non è un evento. Dobbiamo quindi ammettere che alcune
conoscenze non sono causate dalla proposizione conosciuta. Se questo è ammesso, non sembra
esserci motivo di negare che ogni conoscenza possa essere causata diversamente. Leibniz, per
quanto ne so, non usa esplicitamente questo argomento, ma la sua insistenza nel primo libro dei

 nel dimostrare l'innatismo delle verità eterne potrebbe collegarsi a tale visione.
Secondo la sua teoria, infatti, ogni conoscenza è innata nello stesso senso delle verità eterne, cioè
scaturisce dalla natura della mente, non dagli oggetti sensibili. L'argomento che Leibniz
effettivamente usa è migliore: l'inintelligibilità di qualsiasi azione causale attribuita agli oggetti
sensibili. «Non acconsento», dice Leibniz, «alle nozioni volgari secondo cui le immagini delle cose
sono trasportate dagli organi di senso all'anima. Non è concepibile attraverso quale apertura o mezzo di
trasporto queste immagini possano passare dall'organo all'anima» ( ). Basta
enunciare queste nozioni per vedere quanto siano «volgari». Ma quando Leibniz aggiunge,
d'accordo con i , che «non si può spiegare come la sostanza immateriale sia affetta dalla
materia» ( ), usa un argomento che senza dubbio inüuenzò la sua teoria, ma che
non ha il minimo diritto di impiegare. Poiché sostiene che esistono solo monadi, la percezione, se
causata dall'esterno, sarebbe pur sempre un'azione tra simili, non un'azione della mera materia
sulla mente come suggerisce. La relazione mente-corpo, in realtà, è una relazione tra molte
monadi, non tra due sostanze radicalmente diverse.

Nuovi Saggi

D. 275; G. vii. 410

Cartesiani
D. 276; G. vii. 410

 ha formulato nella sua  una critica all'indipendenza delle monadi che
mi pare rivelare un radicale fraintendimento delle basi leibniziane. «Non ammiro», afferma ( ),
«questa espressione (che le monadi non hanno ûnestre), perché la trovo del tutto immotivata, e vedo che
esclude bruscamente proprio ciò che era ancora in questione». Se Lotze avesse ricordato la serie di
argomenti logici esposti nei  precedenti 3 dimostranti che, se esistono sostanze,
ciascuna dev'essere fonte di tutti i suoi predicati 3 difûcilmente avrebbe fatto tale affermazione.
Se avesse ricordato la propria ûlosoûa 3 come nel capitolo immediatamente successivo (

) deve abbandonare la pluralità delle cose proprio perché l'azione transeunte è

Lotze Metaûsica (§§ 63367)
§ 63

Capitoli II3IV

Libro I,
Cap. VI



L'armonia prestabilita

inintelligibile 3 se avesse ricordato che, nel suo insegnamento, l'unità di una cosa è
essenzialmente l'unità di una serie causale 3 se avesse avuto presenti queste considerazioni,
avrebbe risparmiato la propria casa di vetro senza avventurarsi a lanciare sassi. E considerando
che per lui una cosa è una singola serie causale, l'assurdità di ammettere l'interazione tra cose
diventa una contraddizione diretta. L'antinomia della causalità 3 per cui ogni elemento del
presente deve avere il suo effetto, mentre nessun effetto può essere affermato senza considerare
l'intero presente 3 è un'antinomia su cui, credo, non fu mai chiaro. Si accontenta di affermare
prima la tesi (quando tratta la pluralità), poi l'antitesi (quando giunge alla sua M, l'unità). Ma
affermare, come fa, che due serie causali possano interagire è una contraddizione diretta, e anche
se incarnasse un'antinomia reale, non si può deûnire assurdo chi la nega. La critica di Lotze a
Leibniz sembra dunque dovuta più a una sua confusione mentale che a errori in Leibniz. Il
monadismo ha fondamenti solidi quanto il monismo, e un monadista deve, con Leibniz,
sostenere l'indipendenza reciproca delle sostanze.

Per spiegare come le percezioni forniscano conoscenza delle cose esterne presenti, pur non
essendone causate, Leibniz inventò il coronamento concettuale della sua ûlosoûa, il concetto con
cui denotò il suo sistema. Amava deûnirsi «l'autore del sistema dell' ». L'armonia
prestabilita è quell'elemento della sua ûlosoûa di cui sembrava più orgoglioso. Come
l'indipendenza reciproca delle sostanze, fu senza dubbio suggerita dal corso della 

. La similitudine degli orologi, con cui la illustrò, si trova in  e altri
, persino in .  La relazione tra pensiero ed estensione in

 è molto simile a quella tra due monadi qualsiasi in Leibniz. Il vantaggio che aveva
sull'occasionalismo, e che sfruttò al massimo, era che grazie all'attività di ogni sostanza poteva
preservare l'armonia di tutte le serie senza l'intervento perpetuo di Dio. Questo vantaggio era già
assicurato in Spinoza, ma non nell'occasionalismo come quello di . Qui si riteneva
che, poiché la materia è essenzialmente passiva, i cambiamenti nella materia corrispondenti a
quelli nella mente dovessero essere effettuati dall'operazione diretta di Dio in ogni caso. In
Leibniz, al contrario, era richiesto un solo miracolo originale per avviare tutti gli orologi (

)4il resto avveniva naturalmente. Possiamo supporre che Leibniz abbia iniziato con il
problema cartesiano dell'armonia tra anima e corpo, trovando nella sua dottrina delle monadi
un'armonia molto più ampia che spiegava molto di più. L'armonia prestabilita, pensa, è provata a
priori: solo tre spiegazioni della relazione anima-corpo sono possibili, e tra queste la sua è la
migliore ( ). Le altre due sono, ovviamente, l'  o azione causale diretta, e il
sistema delle cause occasionali, cioè l'azione di Dio sulla materia in occasione di ogni volizione.
Finché si manteneva la passività perfetta della materia, l'ipotesi di Leibniz era certamente la
migliore. Ma i sistemi di Geulincx e Spinoza, che egli trascura in questo contesto (Geulincx,
infatti, non è mai menzionato e sembra essergli sconosciuto), hanno molti dei vantaggi in questo
problema che egli rivendica come peculiari. È interessante confrontare, ad esempio,
l'enunciazione della  dell'  di Spinoza: «Qualsiasi cosa accada nell'oggetto
dell'idea che costituisce la mente umana deve essere percepita dalla mente umana, o, in altre parole,

armonia prestabilita

ûlosoûa
cartesiana Geulincx
occasionalisti contemporanei Cartesio ¿ 2 À

Spinoza

Malebranche

G. III.
143

G. III. 144 inüuxus physicus

Prop. XII, Parte II Etica



un'idea di quella cosa esisterà necessariamente nella mente umana. Cioè, se l'oggetto dell'idea che
costituisce la mente umana è un corpo, nulla può accadere in quel corpo che non sia percepito dalla
mente». Da tale teoria è evidente che Leibniz possa aver tratto molti suggerimenti per la sua
teoria della percezione e dell'armonia prestabilita. È quindi un peccato che non abbia tenuto
maggior conto di questa ipotesi più afûne.

 ¿2 À Vedi Ludwig Stein, Zur Genesis des Occasionalismus, Archiv für Gesch. der Phil., Vol. 1; spec. p. 59, nota. Leibniz è stato accusato di
aver rubato questa illustrazione a Geulincx, ma Stein osserva che era così comune da essere reperibile in molte altre fonti, senza
richiedere un riconoscimento speciale.

L'armonia prestabilita è una conseguenza immediata della percezione e dell'indipendenza
reciproca delle monadi. «La natura di ogni sostanza semplice, anima o vera monade,» spiega
Leibniz, «essendo tale che il suo stato successivo è una conseguenza del precedente; ecco qui la causa
dell'armonia scoperta. Dio deve solo far sì che una sostanza semplice diventi, una volta e all'inizio, una
rappresentazione dell'universo secondo il suo punto di vista; poiché da ciò solo segue che sarà così in
perpetuo; e che tutte le sostanze semplici avranno sempre un'armonia tra loro, perché rappresentano
sempre lo stesso universo» ( ).  Ogni monade rappresenta costantemente l'intero
universo, quindi gli stati di tutte le monadi in ogni istante corrispondono, poiché è lo stesso
universo che rappresentano. A ciò  obietta che alcune monadi potrebbero percorrere la loro
serie di percezioni più velocemente o più lentamente di altre ( ). A questa difûcoltà, dice,
non ricorda alcuna risposta in Leibniz. Sembra aver dimenticato che  sollevò precisamente
lo stesso punto ( ) e che Leibniz vi rispose ( ). «Se il tempo è maggiore,»
dice, «ci saranno più stati successivi e simili interposti; e se è minore, ce ne saranno di meno; poiché non
c'è vuoto, né condensazione, né penetrazione (se così posso dire) nei tempi, più che nei luoghi». Cioè,
come la quantità di  è proporzionale all'estensione, così il numero di eventi è
proporzionale al tempo. Qualunque cosa si pensi di questa risposta, è evidente che le monadi, se
ognuna rispecchia lo stato attuale dell'universo, necessariamente procedono di pari passo. Forse è
meglio iniziare con la percezione e dedurre l'armonia prestabilita. Se si ammette di avere
percezioni di un mondo esterno, si possono addurre argomenti per mostrare che ciò vale anche
per altre sostanze; e da ciò segue l'armonia prestabilita.

D. 278; G. vii. 412 ¿ 3 À

Lotze
Met. § 66

Clarke
G. vii. 38738 G. vii. 415 e D. 281

materia prima

 ¿3 À Cfr. anche G. i. 38233.

Resta da spiegare, in termini di monadi, la relazione tra anima e corpo, e l'attività e passività delle
sostanze. Ciò sarà tentato nel prossimo capitolo.



C a p i t o l o  X I I

Anima e Corpo
Le relazioni tra monadi saranno d'ora in poi considerate

Visioni cartesiane e spinoziane delle relazioni tra Anima e Corpo

Passo ora a un settore completamente nuovo della dottrina delle monadi. Finora abbiamo
considerato singole monadi come unità isolate, ma ora dobbiamo occuparci delle loro relazioni.
Dobbiamo considerare, in effetti, lo stesso problema che, in un sistema dualistico, sarebbe la
relazione tra mente e materia. La forma speciale di questo problema, solitamente considerata, è 

. Nel discutere questa relazione, Leibniz introdusse una nuova idea,
quella di . Quest'idea, è vero, era già implicita nella , ma lì non era relativa,
come nella teoria di anima e corpo, all'attività di qualche altra monade. Con questa relazione, sia
l'attività che la passività acquisiscono nuovi signiûcati. Da questo punto in poi, la ûlosoûa di
Leibniz è meno originale di prima. In effetti è principalmente impegnato ad adattare alla dottrina
delle monadi teorie precedenti (in particolare quella di ), che, mediante la relazione di
attività e passività, diventano disponibili per lui nonostante la negazione dell' .
Quindi dovrebbe essere tracciata una linea netta, penso, tra le parti della ûlosoûa di Leibniz
ûnora discusse e quelle che, attraverso la passività, dipendono dall'apparente interazione delle
monadi. Le prime sembrano principalmente originali, mentre le seconde sono in gran parte prese
in prestito, sebbene sempre senza riconoscimento, da Spinoza.

la
relazione tra Anima e Corpo

passività materia prima

Spinoza
azione transeunte

Il problema della relazione tra Anima e Corpo occupava molta dell'attenzione dei . La
posizione di  stesso su questa questione, che un'azione diretta della mente sulla materia è
possibile alterando la direzione, se non la quantità, del movimento degli spiriti animali, fu
abbandonata dai suoi seguaci per ottime ragioni. Percepirono che, se mente e materia sono due
sostanze, non si deve supporre che siano capaci di interazione. Ciò portò all'  da un
lato4la teoria, cioè, che Dio muove il corpo in occasione delle nostre volizioni4e dall'altro alla

. In quest'ultima teoria, più afûne a quella di Leibniz, mente e corpo non sono
sostanze diverse, ma attributi diversi di una sostanza, le cui modiûcazioni formano due serie
parallele. La mente è l'idea del corpo, e qualsiasi cambiamento nel corpo è accompagnato, sebbene
senza interazione, da un cambiamento corrispondente nella sua idea, cioè nella mente. Questa
teoria, come quella degli occasionalisti, fu resa impossibile per Leibniz dalla scoperta che
l'essenza della materia non è l'estensione, ma che la materia è necessariamente plurale. Di
conseguenza richiese una nuova teoria di Anima e Corpo, e questa esigenza fu senza dubbio un
motivo principale per la .  L'uso di questa dottrina nello
spiegare la relazione tra Anima e Corpo è molto ingegnoso. Cercherò ora di esporla.

cartesiani
Cartesio

Occasionalismo

teoria di Spinoza

dottrina dell'armonia prestabilita ¿ 1 À

 ¿ 1 À Nella ûlosoûa di Wolff, l'armonia di tutte le monadi è scomparsa, e rimane solo quella di anima e corpo.



Schema della visione di Leibniz

Le tre classi di monadi

Attività e passività

In breve, la dottrina è la seguente. Poiché non c'è nulla di reale se non le monadi, il corpo è
l'apparenza di una collezione inûnita di monadi. Ma le monadi differiscono per chiarezza delle
percezioni, e quelle con percezioni più chiare sono più attive. Quando un cambiamento in una
monade spiega un cambiamento in un'altra, la prima è detta attiva, la seconda passiva. Così, nel
mio corpo, quella monade che sono io stesso ha percezioni più chiare di qualsiasi altra, e può dirsi
dominante nel corpo, poiché, in relazione alle altre monadi, è attiva mentre loro sono passive.

Non c'è vera interazione, ma l'apparenza di essa risulta dall'armonia prestabilita. Così l'anima è
una, il corpo è molteplice, e non c'è interazione tra loro. Ma nella misura in cui l'anima ha
percezioni chiare, le ragioni di ciò che accade nel corpo si trovano nell'anima; e in questo senso
l'anima agisce sul corpo e lo domina. Questo è lo schema della teoria che deve ora essere
esaminato in dettaglio.

In primo luogo, esistono tre grandi classi nella gerarchia delle monadi, non nettamente distinte,
ma che si fondono l'una nell'altra. Queste sono le , le anime e gli spiriti. Le monadi
nude, chiamate anche forme o , possiedono il minimo di percezione e desiderio; hanno
qualcosa di analogo alle anime, ma niente che possa essere rigorosamente deûnito anima. Le
anime si distinguono dalla prima classe per memoria, sentimento e attenzione (

). Gli animali hanno anime, ma gli uomini hanno spiriti o anime
razionali. Gli spiriti includono una gerarchia inûnita di  e  superiori all'uomo, ma non
diversi da lui se non per grado. Sono deûniti dall'autocoscienza o appercezione, dalla conoscenza
di Dio e delle verità eterne, e dal possesso di ciò che è chiamato ragione. Gli spiriti, a differenza
delle anime, non rispecchiano solo l'universo delle creature, ma anche Dio. Compongono così la

, in relazione alla quale soltanto Dio possiede propriamente la bontà [
]. Gli spiriti sono inoltre immortali: preservano l'identità morale,

che dipende dalla memoria di sé, mentre le altre monadi sono semplicemente incessanti, cioè
rimangono numericamente identiche senza saperlo.

monadi nude
entelechie

D. 19031; G. vii.
529; D. 220; L. 230; G. vi. 610

geni angeli

Città di Dio G. vi. 62132 (D.
231; L. 26738); contrasto G. vi. 169

In relazione alla chiarezza della percezione, le monadi sono dette attive o passive.  Possiamo
ancora comunemente parlare di una sostanza che agisce su un'altra, dice Leibniz, quando un
cambiamento nell'una spiega un cambiamento nell'altra ( ). Ma «il dominio e
la subordinazione delle monadi, considerati nelle monadi stesse, consistono solo nei gradi delle loro
perfezioni» ( ). «Le modiûcazioni di una monade sono cause ideali di quelle di un'altra, nella
misura in cui le ragioni appaiono in una monade che indussero Dio, all'inizio, a predisporre
modiûcazioni nell'altra» ( ). E così il corpo dipende dalla mente in questo senso, che la
ragione di ciò che accade nel corpo si trova nella mente. Nella misura in cui l'anima è perfetta e ha

¿ 2 À

D. 79; L. 317; G. iv. 486

G. ii. 451

G. ii. 475



Perfezione e chiarezza della percezione

percezioni chiare, prosegue Leibniz, il corpo le è soggetto; nella misura in cui è imperfetta, è
soggetta al corpo ( ).  Dice inoltre che la creatura è detta agire esternamente nella misura
in cui è perfetta, e subire da un'altra nella misura in cui è imperfetta. L'azione è quindi attribuita
dove le percezioni sono distinte, la passione dove sono indistinte. Una creatura è più perfetta di
un'altra quando contiene ciò che rende conto a priori di ciò che accade nell'altra, e in questo modo
si dice che agisce su un'altra. L'inüuenza di una monade su un'altra è puramente ideale, attraverso
Dio, che prende nota della  nel regolare le altre [ ]. Ogni
sostanza che passa a un grado maggiore di perfezione agisce, e quella che passa a un grado
minore di perfezione subisce. In ogni sostanza che ha percezione, l'azione reca gioia, mentre la
passione reca dolore ( ).

G. vi. 138 ¿ 3 À

monade superiore G. vi. 615 (D. 225; L. 245)

G. iv. 441

 ¿2 À Questo senso di attività non deve essere confuso con quello che è essenziale alla sostanza.
 ¿3 À Cfr. Spinoza, Etica, Parte V, Prop. X.

L'attività che si oppone alla passività è del tutto distinta da quella che è essenziale alla sostanza.
«Prendendo l'azione in rigore metaûsico,» dice Leibniz ( ), «come ciò che
avviene in una sostanza spontaneamente e dalla sua stessa natura, tutto ciò che è propriamente una
sostanza agisce soltanto, poiché tutto le viene da se stessa, dopo Dio, essendo impossibile che una
sostanza creata abbia inüuenza su un'altra. Ma prendendo l'azione come esercizio di perfezione, e la
passione come il contrario, c'è azione nelle vere sostanze solo quando la loro percezione (che io concedo
a tutte) si sviluppa e diventa più distinta, come c'è passione solo quando diventa più confusa; cosicché
nelle sostanze capaci di piacere e di dolore, ogni azione è un passo verso il piacere, e ogni passione un
passo verso il dolore.»

N. E. pp. 21839; G. v. 195

In questa teoria, piena di reminiscenze di ,  ci sono due elementi in ciò che è attivo, ossia
la perfezione e la chiarezza della percezione. È evidente che Leibniz non confonde questi due
elementi, ma li considera necessariamente connessi. Pensa inoltre, in modo evidente, che il suo
uso copra i casi ordinariamente considerati rispettivamente di azione e passione. Ma queste idee
richiedono una spiegazione, così come la frase «rendere conto a priori di ciò che accade in un'altra
monade». La spiegazione, credo, è la seguente.

Spinoza ¿ 4 À

 ¿4 À Cfr. ad es. Spinoza, Etica, Libro III, Prop. 1.

Solo gli spiriti sono buoni o cattivi come ûni in sé: le monadi nude e le anime sono semplici mezzi
per loro. Ora, negli spiriti, la volontà è sempre determinata dalla ragione del bene,  cioè
perseguiamo ciò che giudichiamo essere il migliore possibile.  Quindi agiremo sempre
rettamente se giudicheremo sempre rettamente ( ).  Di conseguenza, poiché il giudizio
retto dipende da una percezione chiara, siamo più o meno perfetti a seconda che abbiamo
percezioni più o meno chiare. Nella volontà, dove siamo ordinariamente detti attivi, il passaggio a
una nuova percezione è percepito come determinato dall'interno, ciò che è sempre realmente, e la
nostra percezione è quindi ûnora chiara. Ma nella sensazione, dove siamo ordinariamente detti

¿ 5 À

¿ 6 À

G. vii. 92 ¿ 7 À



Materia prima come elemento in ogni monade

passivi, la nuova percezione appare falsamente provenire dall'esterno, e la nostra percezione è
quindi confusa. Non percepiamo la connessione con la percezione precedente, e siamo ûnora
imperfetti. L'uso che Leibniz fa delle parole attivo e passivo non è dunque del tutto scollegato
dall'uso popolare, anche se sarebbe imprudente vedere una relazione troppo stretta.

 ¿5 À G. iv. 454; v. 171 (N. E. 19031); F. de C. 62 (D. 182).
 ¿6 À È così, tra l'altro, che le ragioni sufûcienti attuali dell'attuale si distinguono dalle possibili ragioni sufûcienti del possibile. Tutte le

ragioni sufûcienti attuali sono volizioni o di Dio o di creature libere, e queste sono sempre determinate dalla percezione (vera o falsa)
del bene. Ma sarebbe possibile, non solo per noi, ma anche per Dio, perseguire il male, e allora la percezione del male sarebbe una
ragione sufûciente. Così le ragioni sufûcienti attuali sono cause ûnali e implicano un riferimento al bene. Cfr. § 15, supra.

 ¿7 À Che questa visione fosse spesso contraddetta da Leibniz (ad es. implicitamente, ib. p. 95) era dovuto solo a ragioni teologiche. Era
l'unica visione a cui aveva diritto.

E così la frase «contenere ciò che rende conto a priori dei cambiamenti in un'altra monade» deve
essere intesa in relazione sia alla perfezione che alla chiarezza della percezione. A causa
dell'armonia prestabilita, i cambiamenti in monadi diverse sono interrelati; ma i cambiamenti
nelle  esistono principalmente per il bene dei cambiamenti correlati negli spiriti.

 Così la spiegazione mediante ragione sufûciente, o mediante cause ûnali, di ciò che accade in
una monade inferiore, è possibile solo tenendo conto di qualche , in cui il
cambiamento correlato è buono. Ma quando questa monade superiore è libera e, a causa di una
percezione confusa, sceglie ciò che è realmente cattivo, questa spiegazione mediante cause ûnali
non regge più, e la monade superiore è quindi considerata passiva, poiché la ragione ûnale del suo
cambiamento in peggio non è in se stessa, ma in qualche cambiamento correlato altrove.

monadi inferiori
¿ 8 À

monade superiore

 ¿8 À Per l'incoerenza di Leibniz su questo punto vedi .§ 124.

Ci sono, nella teoria sopra esposta, molte lacune evidenti, che lascio senza commento.  È più
importante spiegare la connessione tra passività e materia prima. Leibniz distingue in un punto
( ) i seguenti cinque termini: «(1) L'entelechia primitiva o anima, (2) la materia prima o
potenza passiva primitiva, (3) la monade composta da queste due, (4) la massa o materia secondaria o
la macchina organica, alla quale concorrono innumerevoli monadi subordinate, (5) la sostanza animale
o corporea, che la monade dominante rende una macchina unica.» Inoltre, la connessione tra anima e
corpo è spiegabile solo mediante la materia prima.  Dobbiamo quindi, prima di poter
comprendere la connessione tra anima e corpo, esaminare la natura della materia prima come
elemento in ogni monade e la sua connessione con la materia prima nella Dinamica.

¿ 9 À

G. ii. 252

¿ 10 À

 ¿9 À La principale è che non sembra esserci alcuna ragione per cui l'azione in una sostanza dovrebbe corrispondere alla passione
piuttosto che all'azione in un'altra. Leibniz sembra anzi considerarlo più o meno accidentale quando ciò accade; così dice (G. iv. 440):
«Può accadere che un cambiamento che aumenta l'espressione dell'una diminuisca quella dell'altra.»

 ¿ 10 À G. ii. 520, 248; vi. 546 (D. 169).

La materia prima, come elemento in ciascuna monade, è ciò la cui ripetizione produce la materia
prima della Dinamica. È anche identiûcata con la passività o forza passiva di ciascuna monade,
con la percezione confusa e con la ûnitezza in generale. Dio potrebbe privare una monade di



La materia prima come fonte di ûnitezza, pluralità e materia

, cioè dell'insieme di monadi che costituisce il suo corpo; ma non potrebbe privare
una monade di materia prima, senza la quale sarebbe actus purus, cioè Dio stesso ( ). È così
per mezzo della materia prima che le monadi si distinguono da Dio e vengono rese limitate e
ûnite; e questo sembra essere il signiûcato di Leibniz nell'affermare che le percezioni confuse
sono ciò che implica la materia o l'inûnito nel numero ( ). Scrivendo ad , Leibniz
dice: «Se per materia intendiamo qualcosa di sempre essenziale alla stessa sostanza, potremmo, con
alcuni scolastici, intenderne il potere passivo primitivo di una sostanza, e in questo senso la materia non
sarebbe né estesa né divisibile, benché sarebbe il principio di divisibilità, o di ciò che, in essa, appartiene
alla sostanza» ( ) (1687). Questa è, penso, la prima cosa che egli introduce nella teoria delle
monadi: la materia prima nel senso attribuitole da «alcuni scolastici», con il carattere tentativo di
una nuova idea. Ma a questo senso egli aderisce sempre in seguito. La materia prima, dice, non è
estesa, ma è ciò che l'estensione presuppone. È il potere passivo che, con l'entelechia o potere
attivo, completa la monade e aderisce sempre alla propria monade.  Le sostanze hanno materia
metaûsica o potere passivo nella misura in cui esprimono qualcosa confusamente; hanno potere
attivo nella misura in cui esprimono qualcosa distintamente ( ). Le monadi
sono soggette a passioni e quindi non sono forze pure; sono i fondamenti non solo delle azioni,
ma anche delle resistenze o passibilità, e le loro passioni risiedono nelle percezioni confuse (

). Poiché la sostanza agisce quanto più può, a meno che non sia ostacolata; e non è ostacolata
naturalmente se non dall'interno. Quando si dice che una monade è ostacolata da un'altra, ciò
deve essere compreso come la rappresentazione di quell'altra in sé stessa ( ). Inoltre non è
assurdo, pensa Leibniz, che la resistenza in una sostanza non faccia altro che impedire la propria
attività; abbiamo bisogno, dice, di un principio di limitazione nelle cose limitate, come dell'azione
negli agenti ( ).

materia secunda
G. ii. 325

G. iii. 636 Arnauld

G. ii. 120

¿ 11 À

N. E. 720; G. vii. 322

G. iii.
636

G. ii. 516

ib. 257

 ¿ 11 À G. ii. 306; cfr. anche G. iv. 511 (D. 120).

Diverse cose sono interessanti e degne di nota in questa teoria della materia prima. In primo
luogo, è istruttivo osservare la differenza tra la spiegazione della limitazione di Leibniz e quella di

. «Quella cosa è detta ûnita nel suo genere,» dice Spinoza ( ), «che può essere
limitata da un'altra cosa della stessa natura.» Così la ûnitezza consiste in una relazione con
qualcos'altro, e il ûnito non è autosussistente. Ma la materia prima di Leibniz non è nulla di
relativo, bensì parte della natura di ciascuna monade. Ciascuna monade è limitata, non da
qualcosa d'altro, ma da sé stessa;  e così Dio non è la somma delle monadi ûnite, ma qualcosa di
radicalmente diverso nella sua natura. Connesso a questo punto è il modo in cui la passività
implica la materia e l'inûnito nel numero ( ). C'è un solo modo di percepire il mondo
chiaramente, cioè il modo in cui Dio lo percepisce, d.w.z. come è realmente. Ma ci sono inûniti
modi di percepirlo confusamente. Così l'  permette solo un Dio ed è
compatibile con molte altre sostanze solo se queste hanno tutte percezioni più o meno confuse. E
poiché la materia è la percezione confusa di una pluralità inûnita di monadi, la materia
presuppone doppiamente la materia prima, cioè come fonte della pluralità e nuovamente come

Spinoza Eth. i. Def. 2

¿ 12 À

G. III. 636

Identità degli Indiscernibili



E dell'interconnessione delle monadi

Due teorie su anima e corpo in Leibniz

ragione per cui la pluralità è percepita come materia. E questo ci porta alla relazione tra la materia
prima in ciascuna monade e la materia prima nella Dinamica. I due elementi nella deûnizione
dinamica - impenetrabilità e inerzia - corrispondono rispettivamente, penso (sebbene sia solo
un'inferenza), al fatto che le monadi differiscono per punto di vista e al fatto che la passività causa
una resistenza a una nuova percezione nella monade. Entrambi sono inclusi nella percezione
confusa. Dio, che solo vede perfettamente chiaro, non ha punto di vista - lo spazio, per Lui, è
come nella Geometria, senza alcun qui o lì. Tutti i punti sono simili nella loro relazione con Dio (

), e lo stesso deve valere per le parti del tempo. Così il punto di vista è parte della
percezione confusa e quindi della materia prima; e la differenza di punti di vista è la fonte
dell'impenetrabilità. Analogamente, a causa della passività o indistintezza della percezione, una
data percezione non dà origine alla percezione che risulterebbe se la stessa cosa fosse percepita
più chiaramente; e questo, possiamo supporre, è la fonte dell'inerzia. C'è tuttavia una differenza
tra l'uso dinamico di materia prima e l'uso nella teoria delle monadi, cioè che nella Dinamica la
parola è solitamente applicata a un'estensione ûnita, risultante da un numero inûnito di monadi,
mentre nella teoria delle monadi è applicata alla qualità corrispondente di ciascuna monade, d.w.z.
a quella qualità la cui ripetizione è necessaria per produrre estensione.

G.
iv. 439; ii. 438

 ¿ 12 À Cfr. Erdmann, Grundriss der Geschichte der Philosophie, 3a ed. Berlino, 1878, Vol. II, p. 150. In un documento molto interessante,
completamente spinoziano e appartenente probabilmente al periodo tra il 1676 e il 1680, Leibniz dà effettivamente come propria la
deûnizione di ûnitezza di Spinoza: «Il ûnito implica la negazione di qualcosa della sua stessa specie» (G. VII. 196). Osserva tuttavia che
questa deûnizione sembra inapplicabile ai discreti.

La connessione tra percezione confusa e punto di vista spiega anche alcuni detti piuttosto
complessi sull'interconnessione delle monadi. «Se ci fossero solo spiriti,» afferma Leibniz,
«sarebbero privi della connessione necessaria, senza l'ordine dei tempi e dei luoghi. Questo ordine esige
materia, movimento e le sue leggi» ( ). Solo Dio è al di sopra di ogni materia; creature libere
dalla materia sarebbero disertori dall'ordine generale e distaccati dalla concatenazione universale
( ). Leibniz si pronuncia inoltre contro l'idea che gli angeli siano spiriti
disincarnati. Rimuoverli dai corpi e dal luogo, sostiene, signiûca estrometterli dalla connessione e
dall'ordine universale del mondo, costituito da relazioni con tempo e spazio ( ). Tutte
queste affermazioni sembrano spiegate dal fatto che i luoghi derivano da punti di vista, e i punti
di vista implicano percezione confusa o materia prima. Ciò, a sua volta, è strettamente connesso
alla dottrina della percezione inconscia, che Leibniz difese con successo contro . Mantenere
che rispecchiamo l'intero universo fu possibile solo grazie all'ampio utilizzo di questa dottrina.
Leibniz portò anzi la dottrina al punto di affermare che ogni percezione di cui siamo consapevoli
è composta da un numero inûnito di percezioni impercettibili ( ). Una volta
dedusse persino l'inûnità delle monadi da questa sola considerazione. Nelle nostre percezioni,
dice, per quanto distinte possano essere, ve ne sono di confuse a qualsiasi grado di piccolezza, e a
queste, come a quelle più ampie e distinte, corrisponderanno monadi (G. ii. 46031).

G. vi. 172

D. 169; G. vi. 546

G. ii. 324

Locke

N. E. 11638: G. v. 10537



Prima teoria

Possiamo ora tentare di comprendere la connessione tra anima e corpo. Qui, credo, vi sono due
teorie incoerenti, entrambe presenti in Leibniz. Ciò ha causato divisione tra i commentatori:
alcuni insistono su una come unica teoria, altri sull'altra. Non avendo trovato modo di conciliare
tutte le affermazioni di Leibniz in materia, esporrò prima la teoria che mi sembra coerente con il
resto della sua ûlosoûa, per poi passare alla seconda, mostrando perché non sia conciliabile con le
altre sue vedute e come egli vi sia stato condotto. La prima teoria è stata sostenuta da , la
seconda da , nelle cui opere gli argomenti sono trattati ampiamente.

Erdmann
Kuno Fischer

Per cominciare, dobbiamo distinguere un corpo organico da una mera massa. Un corpo organico
ha una , in relazione alla quale acquisisce una certa unità. È riguardo alla
natura e al grado di questa unità che le due teorie divergono. Un corpo inorganico non ha una
simile monade dominante unica, ma è un mero aggregato.  Ma ogni monade appartiene a
qualche corpo organico, sia come monade dominante che subordinata.  Ogni corpo organico è
composto da un numero inûnito di corpi organici più piccoli, i più piccoli dei quali occupano solo
un punto ûsico. Una macchina naturale, dice Leibniz, è una macchina anche nelle sue parti più
piccole percepibili [ ]. Nella prima teoria, la monade
dominante domina nel senso che rappresenta più chiaramente ciò che le altre monadi
rappresentano in modo molto confuso. In accordo con le affezioni del corpo, la monade
dominante rappresenta, come centro, le cose esterne a sé [ ]. Leibniz non è
molto preciso sul signiûcato di dominio, ma il seguente sembra essere il suo intendimento. Ogni
monade percepisce più chiaramente ciò che accade nella sua vicinanza che non a distanza [

]. Se dunque in un certo volume vi è una monade con percezioni molto
più chiare delle altre, questa monade può percepire tutto ciò che accade in quel volume più
chiaramente di qualsiasi altra al suo interno. E in questo senso può dominare su tutte le monadi
nella sua immediata vicinanza.

monade dominante

¿ 13 À

¿ 14 À

G. vi. 599 (D. 209; L. 408); G. ii. 100; iv. 492

G. vi. 598 (D. 209; L. 407)

G. ii.
74; G. vi. 599 (D. 210; L. 409)

 ¿ 13 À G. vi. 539 (D. 163); G. v. 309 (N. H. 362); G. ii. 75, 100.
 ¿ 14 À G. ii. 118, 135; iii. 356; vii. 502.

Ma non dobbiamo supporre che le monadi che compongono il corpo organico siano sempre le
stesse. Non vi è una porzione di materia, cioè di esseri viventi inferiori, appropriata per sempre
all'anima, poiché i corpi sono in üusso perpetuo. L'anima cambia il proprio corpo, ma sempre
gradualmente [ ]. Non possiamo quindi essere certi che la più piccola
particella di materia (cioè materia secondaria) ricevuta alla nascita rimanga nel nostro corpo. Ma
lo stesso animale o macchina sussiste in un certo senso [ ]; persiste, per dirla con
Leibniz, speciûcamente ma non individualmente [ ]. Certi organi rimangono,
almeno per sostituzione equivalente, come un ûume rimane lo stesso benché la sua materia
cambi ( ). Questa è semplicemente la visione scientiûca ordinaria, secondo cui il corpo
rimane dello stesso tipo, benché non composto della stessa materia. Il corpo consiste dunque solo
di quelle monadi inferiori i cui punti di vista, in un dato momento, sono così vicini a quello della
monade dominante da percepire tutto meno chiaramente di lei, poiché ogni monade percepisce

G. vi. 619 (D. 229; L. 258)

G. vi. 543 (D. 167)
G. v. 214 (N. E. 240)

G. iv. 529



Seconda teoria

più chiaramente ciò che è nella propria vicinanza. Corpo e anima non formano insieme una
sostanza unica ( ), e non interagiscono neppure. «I corpi agiscono come se (ciò che è
impossibile) non ci fossero anime, e le anime agiscono come se non ci fossero corpi, ed entrambi
agiscono come se l'una inüuenzasse l'altro» [ ]. La massa organizzata, entro
cui è il punto di vista dell'anima, è pronta ad agire da sé, nel momento in cui l'anima lo vuole.
Questo, dice Leibniz, produce la cosiddetta unione di anima e corpo [ ].
Anima e corpo non interagiscono, ma solo concordano: l'una agisce liberamente secondo le regole
delle cause ûnali, l'altro agisce meccanicamente secondo le leggi delle cause efûcienti. Ma ciò non
sminuisce la libertà dell'anima. Ogni agente che agisce secondo cause ûnali è libero. Dio,
prevedendo ciò che la causa libera avrebbe fatto, regolò la macchina per accordarsi con essa [

].

G. vi. 595

G. vi. 621 (D. 230; L. 264)

G. iv. 484 (D. 78; L. 314)

G.
vii. 412 (D. 278)

Questa, dunque, è la prima teoria su anima e corpo. Un corpo organico è una collezione di monadi
mutevoli, che acquisisce unità essendo sempre soggetta a una stessa monade dominante. Questa
soggezione consiste sia nelle percezioni più chiare della monade dominante, sia nel fatto che le
cause ûnali, che governano tutti gli eventi, hanno riferimento, per quanto riguarda il corpo, sia
alla monade dominante, sia a qualche monade esterna al corpo, sia alla «perfezione metaûsica» e
all'«ordine delle cose». Un corpo dominato da uno spirito consiste d'innumerevoli corpi organici
più piccoli, ma esso stesso, apparentemente, non fa parte di alcun corpo organico più grande. La
materia secondaria, o massa, consiste in una collezione di corpi organici non uniûcati da una
monade dominante unica. Vi sono tuttavia molti elementi in Leibniz incoerenti con questa teoria
semplice. A questi dobbiamo ora volgere la nostra attenzione.

Sebbene tutto quanto esposto nella teoria precedente sia riscontrabile in Leibniz, vi sono molti
altri passaggi, su cui non ho detto nulla, che conducono a una teoria totalmente diversa. Questa
teoria va respinta, credo, perché del tutto incoerente con la ûlosoûa generale di Leibniz. Ma è
necessario dire qualcosa al riguardo, specialmente perché è stata sostenuta, con costante
riferimento alle fonti, da un recente commentatore, .Dillmann ¿ 15 À

 ¿ 15 À Eine neue Darstellung der Leibnizischen Monadenlehre auf Grund der Quellen. Leipzig, 1891.

In quest'altra teoria, mente e corpo insieme formano una sostanza unica, dotata di vera unità. La
mente fa del corpo un , anziché un mero aggregato. Contro questa visione, abbiamo
affermazioni perfettamente deûnite, come la seguente ( ): «La sostanza
corporea ha un'anima e un corpo organico, cioè una massa composta da altre sostanze. È vero che la
stessa sostanza pensa e ha una massa estesa unita a sé, ma non consiste di questa massa, poiché tutto
ciò può esserle tolto senza alterare la sostanza.» Ciononostante, in altri passi, Leibniz parla come se
anima e corpo formassero una sostanza unica.

unum per se
D. 177; F. de C. pp. 32, 34

«L’entelechia,» afferma, «è o un'anima o qualcosa di analogo a un'anima, e attua sempre naturalmente
un corpo organico, il quale, preso di per sé, separato dall'anima, non è una sostanza singola ma un
aggregato di più, in una parola, una macchina naturale» ( ) (1702). Prosegue:G. iv. 39536; N. E. 701



Il vinculum substantiale

«Ogni monade creata è dotata di un corpo organico» ( ), «i principi vitali appartengono solo
ai corpi organici» [ ], e ancora: «Ci sono tante entelechie quanti corpi organici» (

). È evidente che non ogni monade può avere un corpo organico, se questo consiste di altre
monadi subordinate. E vi sono molte ragioni più dirette a sostegno della tesi che corpo e anima
insieme formino una sostanza unica. «I corpi che sono un , come l'uomo,» dice Leibniz,
«sono sostanze e possiedono forme sostanziali» ( ) (gen. 1686). Leibniz parla sempre come se
la presenza dell'anima impedisse al corpo di essere un mero aggregato: suggerisce che il corpo
senza l'anima sia un mero aggregato, ma con essa, acquisisca una vera unità. «Il numero di sostanze
semplici,» afferma, «in qualsiasi massa, per quanto piccola, è inûnito; poiché oltre all'anima, che
costituisce l'unità reale dell'animale, il corpo della pecora, ad esempio, è attualmente diviso, cioè è un
assemblaggio di animali o piante invisibili, similmente compositi eccetto ciò che costituisce la loro unità
reale; e sebbene ciò proceda all'inûnito, è evidente che tutto alla ûne dipende da queste unità, il resto, o i
risultati, essendo solo fenomeni ben fondati» ( ). Questa tendenza raggiunge l'estremo in
una teoria che ha dato molti grattacapi ai commentatori, ma in realtà non è più incoerente con il
sistema di Leibniz di molti altri passaggi4mi riferisco alla dottrina del .

G. vii. 502
G. vi. 539 (D. 163) G. ii.

368

unum per se
G. iv. 459

G. iv. 492

vinculum substantiale

Questa dottrina è sviluppata nelle lettere a  e nasce dal tentativo di Leibniz di
conciliare la sua ûlosoûa con . È necessario trovare un senso in
cui  sia una sostanza unica. Leibniz ammette dapprima «una certa unione
metaûsica reale tra anima e corpo organico» ( ), ammissione già fatta a  (

), ma Des Bosses lo persuade che ciò non è sufûciente per l' . Suggerisce
allora, come prospettiva che non accetta ma che potrebbe aiutare un buon cattolico, l'ipotesi di un
vincolo sostanziale ( ). «Se la sostanza corporea,» dice, «è qualcosa di reale oltre le monadi,
come una linea è ritenuta qualcosa oltre i suoi punti, dovremo dire che la sostanza corporea consiste in
una certa unione, o piuttosto in qualcosa di reale che unisce, aggiunto da Dio alle monadi; che da una
certa unione della potenza passiva delle monadi risulta la materia prima, cioè ciò che è richiesto
dall'estensione e dall'antitipia, o diffusione e resistenza; ma che dall'unione delle entelechie delle monadi
sorge una forma sostanziale, la quale però può così nascere ed estinguersi, e si estingue quando
quell'unione cessa, a meno che Dio non la conservi miracolosamente. Ma tale forma non sarà un'anima,
che è una sostanza semplice e indivisibile.»  Questo  è affermato utile solo «se
la fede ci conduce alle sostanze corporee» ( ). E più tardi aggiunge ( ): «E questo sembra ciò
che dovrebbe essere detto da persone del vostro modo di pensare ( ), riguardo al
mutamento dell'intera sostanza di un corpo nell'intera sostanza di un altro corpo, che tuttavia conserva
la sua natura precedente.» Il vinculum substantiale differisce dall'unione reale di anima e corpo4
che Leibniz ammette anche altrove4per il fatto che le monadi non sono aggiunte come totalità
per formare una somma con vera unità, ma sono scisse in materia prima ed entelechia prima
dell'aggiunta. Così la somma degli elementi costitutivi della materia prima dà una massa passiva
estesa, mentre la somma delle entelechie dà una forma sostanziale che anima la massa. C'è un
vinculum substantiate per ogni corpo organico, cioè uno corrispondente a ogni monade dominante
( ). Leibniz è poi condotto da Des Bosses ad ammettere che questo vincolo

Des Bosses
il dogma della transustanziazione

il Corpo di Cristo
G. ii. 371 Tournemine G. vi.

595 ortodossia cattolica

G. ii. 435

¿ 16 À vinculum substantiale
ib. ib. p. 458

secundum vestros

G. ii. 481, 486, 496



La seconda teoria da respingere

sostanziale deve, per essere teologicamente utile, essere imperituro come l'anima individuale (
). Nelle lettere successive, la dottrina è solitamente presupposta come base di discussione e

impiegata per stabilire una materia reale e un continuo reale. Ma Leibniz stesso non afferma mai
di credervi. Era estremamente ansioso di persuadere i cattolici che potessero, senza eresia,
credere nella sua dottrina delle monadi. Così il vinculum substantiale è piuttosto 

 che il credo di un ûlosofo ( ).

G.
ii. 481

la concessione di
un diplomatico cf. G. ii. 499

 ¿ 16 À Cfr. lo schema di tutte le entità, G. ii. 506.

Sembra non impossibile che altre osservazioni di Leibniz, per quanto incoerenti con la prima
teoria del corpo, siano anch'esse dovute a inüuenze teologiche. Il problema della 
occupò Leibniz ûn dal tempo in cui era al servizio dell'  e costituì uno dei
suoi motivi per negare che l'essenza della materia fosse l'estensione. Nei suoi primi resoconti del
sistema, pensati per il fervente e proselitista , si trovano suggerimenti simili. «Il corpo di
per sé,» dice Leibniz, «separato dall'anima, ha solo un'unità di aggregazione» ( ); e ciò
sembra implicare che con l'anima il corpo abbia un'unità reale. Afferma inoltre che il corpo,
separato dall'anima, non è propriamente una sostanza ma un aggregato, come un mucchio di
pietre ( ). E quando Arnauld obietta alla nuova ûlosoûa che l'anima unita alla materia non
forma un'unità, poiché dà solo una denominazione estrinseca, Leibniz replica che la materia
appartiene alla sostanza animata, che è veramente un unico essere; e la materia presa solo come
massa è solo un fenomeno ben fondato, come spazio e tempo ( ). Ciò potrebbe essere inteso,
nella prima parte, come riferito alla materia prima, ma il passo seguente è più difûcile. «Coloro che
non ammettono,» dice, «che ci siano anime nelle bestie e forme sostanziali altrove, possono comunque
approvare il modo in cui spiego l'unione di mente e corpo, e tutto ciò che dico sulla vera sostanza; ma
resta loro da salvare, come meglio possono, senza tali forme e senza nulla che abbia una vera unità, sia
mediante punti, sia, se lo preferiscono, mediante atomi, la realtà della materia e delle sostanze
corporee» ( ). Aggiunge che se non ci sono sostanze corporee come egli intende, allora i
corpi sono solo veri fenomeni, come l'arcobaleno. Poiché la materia è attualmente divisa
all'inûnito, non raggiungeremo mai un essere vero, se non quando troviamo macchine animate,
la cui anima o forma sostanziale costituisce un'unità sostanziale indipendente dalla mera
contiguità. E se non ce ne sono, conclude, allora l'uomo è l'unica cosa sostanziale nel mondo
visibile ( ). Tutte queste affermazioni implicano che anima e corpo insieme siano
veramente uno, sebbene il corpo da solo, per quanto reale, sia molteplice. Nelle lettere ad Arnauld,
ciò potrebbe essere attribuito alla rozzezza di una nuova ûlosoûa, ma, come abbiamo visto, ci
sono molte espressioni successive di tipo simile. E la dottrina che, discutendo la relazione delle
monadi con lo spazio ( ), abbiamo trovato inevitabile, cioè che l'anima è presente in un
volume, non in un mero punto, va associata a questa visione. L'anima con la sua presenza informa
l'intero corpo e lo rende uno, sebbene altre anime subordinate siano presenti in varie parti del
corpo e rendano ciascuna di tali parti un'unità.  Inoltre, per Leibniz, lo spazio è un plenum, ma
non è composto di punti matematici. Dobbiamo quindi supporre che ogni monade occupi almeno

Presenza Reale
Arcivescovo di Magonza

Arnauld
G. ii. 100

ib. 75

ib. 118

G. ii. 127

G. ii. 77

§ 71.

¿ 17 À



Preformazione

un punto ûsico. Un tale punto ûsico potrebbe essere chiamato corpo organico e spiegherebbe
come tutte le monadi abbiano un corpo organico. Il corpo organico di una monade che non
domina sarebbe, di per sé, un fenomeno puro e in nessun senso un aggregato. È impossibile,
tuttavia, liberare questa visione da incoerenze. A ciò possono aver contribuito due cause: una il
desiderio teologico di salvare la realtà dei corpi,  l'altra un'occasionale confusione tra materia
primaria, come elemento in ogni monade, e materia primaria come estesa, o persino con la
materia secondaria. Quest'ultima può essere stata una causa parziale nelle lettere ad Arnauld; in
quelle a , la prima deve aver agito da sola, poiché le distinzioni tra i vari tipi di materia
sono tracciate più chiaramente che altrove.

¿ 18 À

Des Bosses
¿ 19 À

 ¿ 17 À Cfr. quanto segue (G. ii. 474): «Ci si chiede se l'anima di un verme esistente nel corpo di un uomo sia una parte sostanziale del corpo
umano, o piuttosto, come preferirei dire, un semplice requisito, e qualcosa di non metaûsicamente necessario, ma richiesto solo nel corso della
natura.»

 ¿ 18 À Così in un passo Leibniz conferma le sue argomentazioni con la nota: «Inoltre l'ultimo Concilio Lateranense dichiara che l'anima è
veracemente la forma sostanziale del nostro corpo» (G. II. 75).

 ¿ 19 À Vedi ad es. G. ii. 368, 370, 371.

Potrebbe esserci una teoria che spieghi meglio queste apparenti incongruenze, ma non sono
riuscito a trovarne alcuna. La mia teoria coincide sostanzialmente con quella di , al quale
posso rimandare per ulteriori approfondimenti.

Erdmann

Poche parole sembrano necessarie sulla , la teoria con cui Leibniz spiegava la
generazione. Poiché ogni monade è eterna, la monade che io stesso sono deve essere esistita
precedentemente. Leibniz sostiene che essa formava una delle monadi costitutive del corpo del
padre o della madre ( ). Prima del concepimento, egli ritiene, era o una mera monade
sensitiva, o in ogni caso possedeva solo una ragione elementare. Quest'ultima opinione ha il
vantaggio di consentirci di fare a meno dei miracoli. Nella prima ipotesi, poiché una monade
sensitiva non può diventare naturalmente razionale, dobbiamo supporre che la generazione
implichi un miracolo. Leibniz non sa decidere tra queste alternative, anzi entrambe si trovano
nella  ( ). Sembrerebbe che l'alternativa miracolosa sia la migliore, perché
Leibniz desidera sostenere che gli esseri umani non possono naturalmente, dopo la morte,
regredire al livello di semplici monadi sensitive; ma se le monadi possono diventare naturalmente
razionali, non sembra esserci motivo per cui non possano cessare naturalmente di esserlo.
Leibniz sostenne la sua teoria della preformazione riferendosi all'embriologia microscopica del
suo tempo. È tuttavia evidente che non riusciva a spiegare l'inüuenza paritaria di entrambi i
genitori. Quando questo viene preso in considerazione, perdiamo la semplicità della singola
monade dominante, ma otteniamo una teoria straordinariamente simile alla continuità del
plasma germinale di . Qualche anno fa, quindi, avremmo potuto citare Leibniz come
anticipatore degli ultimi risultati della scienza moderna; ma dopo il declino di Weissmann,
dobbiamo negarci questo piacere.

Preformazione

G. III. 565

Théodicée ¿ 20 À G. vi. 152, 352

Weissmann

 ¿20 À Un fatto che, tra l'altro, supporta l'asserzione di Stein che le parti furono scritte in tempi molto diversi: v. Leibniz und Spinoza,
Berlino, 1890, p. 275 e segg.





C a p i t o l o  X I I I

Percezione Confusa e Inconscia
Due tipi di differenze tra monadi

Stati mentali inconsci

Abbiamo visto che ci sono due aspetti in cui le monadi differiscono. Differiscono per punto di vista
e differiscono per chiarezza della percezione. Il primo di questi cambia continuamente: la realtà
sottostante al fenomeno del movimento è il cambiamento del punto di vista. Questa mi sembra,
per lo meno, l'unica interpretazione possibile, sebbene Leibniz non dichiari mai esplicitamente
questa affermazione. In questo modo dovremmo poter interpretare la differenza tra movimento
assoluto e relativo. La monade che cambia il proprio punto di vista ha movimento assoluto,
mentre un'altra che percepisce questo cambiamento ha solo un cambiamento relativo della
situazione.  Questa visione implica nuovamente la controparte oggettiva dello spazio, che
abbiamo visto essere inevitabile.

¿ 1 À

 ¿ 1 À Cfr., su questo argomento, G. ii. 92 e iv. 513.

Il punto di vista, come abbiamo visto, dipende dalla percezione confusa, ma non da diversi gradi
di confusione. Per quanto riguarda il grado di confusione, dobbiamo anche supporre possibile un
cambiamento. Lasciando da parte il possibile cambiamento miracoloso nel concepimento, Leibniz
difûcilmente poteva sostenere che i bambini abbiano percezioni chiare quanto gli adulti. E
afferma che la morte, pur non potendo distruggere completamente la memoria, confonde le
nostre percezioni [ ]. Questa è anche la sua spiegazione del sonno. Sostiene,
contro , che l'anima pensa sempre, ma confessa che non è sempre consapevole del pensiero.
Non siamo mai senza percezioni, dice, ma spesso senza , cioè quando non abbiamo
percezioni distinte ( ). Pensare è l'attività propria dell'anima, e una sostanza
una volta in azione lo sarà sempre ( ). Se la sua attività cessasse, anche la sostanza,
come abbiamo visto, cesserebbe, e al risveglio non saremmo numericamente identici a quando ci
addormentammo.

G. vii. 531; (D. 193)
Locke

appercezioni
N. E. p. 166; G. v. 148

G. v. 101; N. E. 111

Questo ci porta a un progresso molto importante compiuto da Leibniz nella . 
pensava che non potesse esserci nulla nella mente di cui la mente non fosse cosciente. Leibniz
sottolineò l'assoluta necessità degli stati mentali inconsci. Distinse tra percezione, che consiste
semplicemente nell'essere coscienti di qualcosa, e appercezione, che consiste nell'autocoscienza,
cioè nell'essere consapevoli della percezione [ ].
Una percezione inconscia è uno stato di coscienza, ma è inconscia nel senso che non ne siamo
consapevoli, di essa, sebbene in essa siamo consapevoli di qualcos'altro. Quanto siano importanti
queste percezioni inconsce appare dall' . È in conseguenza di esse che

Psicologia Locke

G. v. 46 (N. E. 47; L. 370); G. vi. 600 (D. 211; L. 411)

Introduzione ai Nuovi Saggi



Percezioni confuse e minute

«il presente è gravido del futuro e carico del passato, che tutte le cose cospirano, e che, nella minima
delle sostanze, occhi penetranti come quelli di Dio potrebbero leggere l'intero corso delle cose
nell'universo» ( ). Esse preservano anche  e spiegano
l' ; prevengono un'indifferenza di equilibrio ( ), ed è in virtù di esse che
nessuna cosa è perfettamente uguale a un'altra ( ).

N. E. 48; L. 373; G. v. 48 l'identità dell'individuo
armonia prestabilita ib.

G. v. 49; N. E. 51; L. 377

A favore degli stati mentali inconsci Leibniz ha diversi argomenti, alcuni molto convincenti, altri,
credo, basati su confusioni. L'argomento di , dice, che non possiamo sapere nulla di cui non
siamo consapevoli di sapere, prova troppo, perché allora non sappiamo nulla che non stiamo
effettivamente pensando ( ). Di nuovo, e questo è l'argomento più conclusivo, «è
impossibile per noi riüettere sempre espressamente su tutti i nostri pensieri; altrimenti la mente
riüetterebbe su ogni riüessione all'inûnito, senza mai poter passare a un nuovo pensiero. Ad esempio, nel
percepire qualche presente sensazione, dovrei sempre pensare che io penso ad essa, e poi pensare che io
penso di pensare ad essa, e così all'inûnito» ( ). Un altro argomento meno
conclusivo è che tutte le impressioni hanno il loro effetto, e il percepibile deve essere composto di
parti impercettibili [ ]; donde si suppone che seguirebbe che le
percezioni ûnite, come i loro oggetti, devono essere inûnitamente divisibili, e quindi composte di
parti di cui non siamo consci. Leibniz, infatti, identiûcò quattro cose apparentemente diverse: (1)

, (2) , (3) , e (4) .
Di queste quattro, la prima è provata dalla regressione inûnita risultante dall'autocoscienza ed è
necessaria per sostenere che pensiamo sempre e rispecchiamo sempre l'intero universo. La
seconda è necessaria per spiegare la percezione sensoriale e, come abbiamo visto, per le
differenze tra le diverse monadi. La terza consegue dall'argomento che una percezione, supposta
ûnita, ha tante parti quanto il suo oggetto, e poiché il suo oggetto può essere l'intero universo, il
numero delle sue parti può essere inûnito. La quarta è necessaria per spiegare il senso in cui le
verità sono innate 3 un senso, per inciso, molto simile a quello in cui l'a priori di Kant è nella
mente. Tutte e quattro sembrano essere state ugualmente negate da Locke e affermate da Leibniz.
Vale quindi la pena di indagare le loro connessioni.

Locke

G. v. 80; N. E. 84

G. v. 108; N. E. 11839

G. v. 24, 105, 107 (N. E. 25, 116, 118)

percezione inconscia percezione confusa percezione minuta disposizione psichica

Sembra evidente che la percezione inconscia sia la più fondamentale, e che le altre derivino da
essa quando sia ammessa. Una percezione confusa, potremmo dire, è tale che non siamo
separatamente consapevoli di tutte le sue parti. La conoscenza è confusa, nella terminologia di
Leibniz, quando non posso enumerare separatamente i contrassegni necessari per distinguere la
cosa conosciuta da altre cose ( ). E così, nella percezione confusa, sebbene possa
essere consapevole di alcuni elementi della mia percezione, non sono consapevole di tutti (

); poiché la percezione si suppone complessa quanto il suo oggetto, e quindi, se
fossi consapevole di tutti gli elementi della mia percezione, potrei distinguere completamente
l'oggetto da altri oggetti diversi. Le parti che non distinguo sono minime.  Inoltre, riguardo alle
percezioni minime, Leibniz sostiene, con la moderna , che una percezione deve
raggiungere una certa magnitudine prima che ne diventiamo consapevoli, e così percezioni

G. iv. 422; D. 27
ad es.

G. v, 109; N. E. 120

¿ 2 À

psicoûsica



sufûcientemente minime sono necessariamente inconsce. Le disposizioni psichiche, inûne, sono
un nome per qualcosa che deve essere assunto da chiunque sostenga che ogni mente abbia una
natura deûnita e non sia una  lockiana; ma il nome di per sé non è una spiegazione,
cosa che la teoria di Leibniz intende fornire. Locke aveva negato che alcuna verità fosse innata,
poiché tutto ciò che conosciamo è stato appreso. Leibniz, in risposta, non mostra stupore, come

, che i bambini dimentichino così presto. Ma dice che le verità innate
sono sempre nella mente, ma sono solo elicitare, cioè rese oggetti di appercezione, da esperienza
ed educazione. I sensi, afferma, forniscono il materiale per la riüessione; non penseremmo al
pensiero, se non pensassimo a qualcos'altro, cioè alle cose particolari fornite dai sensi (

). Potrebbero, ammette, esserci verità innate nell'anima che l'anima non conosce mai; ma
ûnché non le conosce, non può sapere che furono sempre presenti ( ). Cioè, la
mente percepisce queste verità ma non è consapevole di percepirle. Questa è una spiegazione
della vaga idea di disposizioni psichiche mediante la percezione inconscia. Leibniz spiega che
quando dice che le verità sono innate, non intende semplicemente che la mente abbia la facoltà di
conoscerle, ma che ha la facoltà di trovarle in sé stessa ( ).  Tutto ciò che
conosciamo si sviluppa dalla nostra stessa natura, cioè è ottenuto per riüessione, rendendo
coscienti le percezioni che prima erano inconsce. Così tutto in deûnitiva dipende dalla percezione
inconscia, la cui possibilità fu negata da Locke e la cui necessità fu dimostrata da Leibniz.

tabula rasa

Shelley su Magdalen Bridge

G. v. 197; N.
E. 220

G. v. 75; N. E. 80

G. v. 70; N. E. 7435 ¿ 3 À

 ¿2 À Cfr. G. iv. 574: «In fondo i pensieri confusi non sono altro che una moltitudine di pensieri che in sé sono simili a quelli distinti, ma sono così
piccoli che ciascuno separatamente non suscita la nostra attenzione e non ci induce a distinguerlo.»

 ¿3 À Non si può negare, tuttavia, che sia nel resto di questo passaggio che altrove, egli ricada nella spiegazione delle verità come
disposizioni psichiche [ad es. G. v. 79, 97 (N. E. 84, 105)].

Al contempo, sembrerebbe che percezioni minime e inconsce siano, in ûn dei conti, quasi
sinonimi, e che percezioni confuse siano quelle che contengono parti minime o inconsce. Per
cominciare, non tutte le conoscenze sono confuse. La conoscenza di una verità necessaria è
distinta e indivisibile4se la possediamo, non è confusa. E in qualsiasi percezione complessa data,
se una parte è chiaramente conosciuta, quella parte può essere separata dal resto, che da solo è
propriamente confuso. Poiché le nostre percezioni sono sempre parzialmente corrette, la parte
corretta può essere astratta come percezione distinta, e solo il resto sarà confuso. Ad esempio,
nella percezione della materia, poiché vi è realmente pluralità, non è nella pluralità che la nostra
concezione è confusa. La confusione risiede nell'apparente continuità delle parti, e ciò è dovuto
alla loro esiguità. E in tutte le illustrazioni preferite di Leibniz sulla percezione confusa4ad es. il
fragore del mare, composto dai rumori delle singole onde4egli insiste sempre sull'esiguità dei
costituenti. Così sembra che possiamo identiûcare percezione minima e inconscia. Ciò, tuttavia,
creerebbe una difûcoltà nella spiegazione delle verità innate di cui siamo inconsapevoli, a meno
che non supponiamo che la nostra percezione di tali verità possa crescere o diminuire
intensivamente senza essere divisibile in parti. Su questo punto, per quanto ne so, non vi è nulla
di deûnito in Leibniz. Egli non sembra aver percepito che la percezione confusa, se fornisce una
qualsiasi conoscenza vera, deve essere in parte distinta; e questo, credo, gli impedì di avere una
chiara percezione della relazione tra confusione ed esiguità. L'uso che egli fece di ciò apparirà
ulteriormente nel prossimo capitolo, dove esamineremo la sua teoria della conoscenza.



C a p i t o l o  X I V

La Teoria della Conoscenza di Leibniz
Cosa signiûca teoria della conoscenza

Idee e verità innate

Prima di iniziare l'esposizione della  di Leibniz, potrei precisare che ciò di
cui discuterò non è esattamente , ma un soggetto che appartiene principalmente
alla . Le discussioni logiche dei  trattavano quella parte, in ciò che
comunemente si chiama Epistemologia, che a me sembra non psicologica. Il problema che ci
interessa ora è di tipo diverso; non è il problema: Quali sono le condizioni generali della verità? né,
Qual è la natura delle proposizioni? È il problema interamente successivo: Come giungiamo noi e
altre persone a conoscere una verità? Qual è l'origine delle conoscenze come eventi nel tempo? E
questa questione appartiene evidentemente principalmente alla Psicologia e, come dice Leibniz,
non è preliminare in ûlosoûa [ ]. Le due domande sono state confuse4
almeno da 4perché si è supposto che la verità non sarebbe vera se nessuno la
conoscesse, ma diventa vera essendo conosciuta. Leibniz, come vedremo discutendo di Dio, fece
questa confusione, e  sembrerebbe averla fatta, poiché rinnega uno scopo meramente
psicologico.  Ma questo non è un motivo per farla a nostra volta, e in seguito cercherò di evitarla.
Al contempo, Locke è in un certo senso giustiûcato. Il problema non è puramente psicologico,
poiché discute la conoscenza piuttosto che la credenza. Dal punto di vista rigoroso della
Psicologia, non può esserci distinzione tra credenza vera e falsa, tra conoscenza ed errore. Come
fenomeno psichico, una credenza può essere distinta dal suo contenuto, ma non dalla verità o
falsità di quel contenuto. Così, discutendo la conoscenza, cioè la credenza in una proposizione
vera, presupponiamo sia verità che credenza. L'indagine è quindi ibrida e successiva sia alla
discussione ûlosoûca della verità che a quella psicologica della credenza.

teoria della conoscenza
Epistemologia

Psicologia Capitoli II.3V.

G. v. 15 (N. E. 15; D. 95)
Cartesio

Locke
¿ 1 À

 ¿ 1 À Saggio, Introduzione, § 2.

Nel capitolo precedente ho spiegato brevemente in che senso Leibniz sosteneva l'esistenza di idee
e verità innate. Esse sono sempre presenti nella mente, ma diventano propriamente conosciute
solo quando diventano oggetti coscienti di appercezione. Leibniz si sforza, nelle ,
di dimostrare solo l'innatismo delle verità necessarie, sebbene sia obbligato a sostenere, a causa
dell'indipendenza delle monadi, che tutte le verità che vengono mai conosciute sono innate.
Tuttavia, trova più facile dimostrare l'impossibilità di apprendere verità necessarie attraverso
l'esperienza, e conûda, suppongo, che ciò fornisca un argomento presuntivo contro l'

. Usa l'espressione  nelle  per indicare una
verità in cui tutte le idee sono innate, cioè non derivate dai sensi; ma spiega che esiste un uso
diverso della parola [ ]. Nel senso in cui la usa, «il dolce non è l'amaro» non è

Nuove Inchieste

intera teoria
della conoscenza di Locke verità innata Nuove Inchieste

G. v. 66 (N. E. 70)



innato, perché dolce e amaro provengono dai sensi esterni. Ma «il quadrato non è il cerchio» è
innato, perché quadrato e cerchio sono idee fornite dall'intelletto stesso [ ]. Sorge
ora la domanda: come distingue Leibniz le idee sensibili dalle altre idee? Non può sostenere, come
altri ûlosoû, che le idee sensibili siano impresse dall'esterno. Né può sostenere che siano le sole
capaci di rappresentare cose esterne, poiché sono tutte confuse e sarebbero assenti in una vera
conoscenza del mondo [ ]. Le idee sensibili devono quindi essere distinte
per loro natura, non per un riferimento a cause esterne. Su questo punto, Leibniz, per quanto ne
so, non dice nulla di deûnitivo. L'approssimazione più vicina a una spiegazione precisa si trova nel

 ( ). Parla dell'azione degli oggetti sensibili su di noi, dice, nello
stesso modo in cui un  potrebbe parlare del sorgere del sole. Esiste un senso in cui le
sostanze possono agire l'una sull'altra, «e in questo stesso senso si può dire che riceviamo conoscenza
dall'esterno, per mezzo dei sensi, perché alcune cose esterne contengono o esprimono più
particolarmente le ragioni che determinano la nostra anima a certi pensieri». Così le idee sensibili
sono quelle in cui siamo passivi nel senso spiegato nel . Inoltre, le idee sensibili sono
confuse ed esprimono il mondo esterno. «Le idee distinte sono una rappresentazione di Dio, le idee
confuse sono una rappresentazione dell'universo» [ ]. Di fatto, denota come idee
sensibili tutte quelle che presuppongono l'estensione o l'esteriorità spaziale, sebbene lo spazio
stesso non sia un'idea sensibile. «Le idee che si dice provengano da più di un senso,» spiega, «come
quelle di spazio, ûgura, movimento, quiete, provengono piuttosto dal senso comune, cioè dalla mente
stessa, poiché sono idee del puro intelletto, ma sono correlate all'esterno, e i sensi ce le fanno percepire»
[ ]. Così le qualità che appaiono come esterne sono idee sensibili, ma tutto ciò
che è coinvolto nell'esteriorità stessa non è sensazionale. Le qualità che appaiono come esterne
sono confuse, poiché non possono, come appaiono, essere stati di monadi. Le idee derivate dalla
riüessione, al contrario, non sono necessariamente confuse ( ), perché se descrivono
veramente i nostri stati mentali, descrivono qualcosa di attuale e non un mero fenomeno. Oltre a
questa ragione, c'è anche il fatto che attraverso la riüessione scopriamo le categorie (o
predicamenti, come li chiama Leibniz). C'è, in effetti, molto che ricorda  nella teoria della
conoscenza di Leibniz. L'esistenza, dice, non può essere trovata negli oggetti sensibili se non con
l'aiuto della ragione, e quindi l'idea di esistenza deriva dalla riüessione [ ]. Al
principio che non c'è nulla nell'intelletto che non provenga dai sensi, Leibniz aggiunge: eccetto
l'intelletto stesso ( ). «È verissimo,» dice, «che le nostre percezioni delle idee
provengono o dai sensi esterni, o dal senso interno, che può essere chiamato riüessione; ma questa
riüessione non è limitata alle mere operazioni della mente, come si afferma (da ); si estende anche
alla mente stessa, ed è percependo la mente che percepiamo la sostanza» [ ]. L'anima,
dice, è innata a se stessa, e quindi contiene certamente alcune idee essenzialmente [

]. Comprende così essere, unità, sostanza, identità, causa, percezione, ragione e molte
altre nozioni che i sensi non possono dare [ ]; e queste idee sono presupposte in
ogni conoscenza che può derivare dai sensi. E le verità necessarie, sottolinea Leibniz, sono
certamente conosciute, sebbene i sensi non possano dimostrare che siano necessarie [

]. Ne consegue che tali verità si sviluppano dalla natura della mente. Si può supporre che
Leibniz si soffermasse sulle verità necessarie perché, nel loro caso, la conoscenza non può essere
attribuita a un'azione causale del conosciuto sulla mente. Poiché ciò che è conosciuto, in questo

G. v. 79 (N. E. 84)

G. v. 77, 109 (N. E. 82, 120)

Discours de Métaphysique G. iv. 452
copernicano

Capitolo XII.

G. v. 99 (N. E. 109)

G. v. 116 (N. E. 129)

cf. G. ii. 265

Kant

G. v. 117 (N. E. 130)

G. v. 100; N. E. 111

Locke
G. v. 23 (N. E. 24)

G. iii. 479; G. v.
93 (N. E. 100)

G. v. 100 (N. E. 111)

G. v. 77 (N.
E. 81)



I Nuovi Saggi incoerenti con la metaûsica di Leibniz

caso, non è nel tempo, e quindi non può essere la causa della nostra conoscenza. Ciò rese più facile
supporre che la conoscenza non sia mai causata da ciò che è conosciuto, ma sorga
indipendentemente dalla natura della mente.

La dottrina delle verità innate, così come sviluppata nelle , assomiglia più alla
 di quanto non avrebbe diritto. Spazio, tempo e categorie sono innati, mentre le

qualità che appaiono nello spazio non lo sono. Alla teoria generale che tutte le verità conosciute
sono innate, che Leibniz avrebbe dovuto adottare, non c'è risposta se non una che attacca l'intera
dottrina delle monadi. Ma alla teoria delle Nuove Inchieste, che adotta la visione del senso
comune secondo cui le percezioni sensoriali sono causate dai loro oggetti, mentre le verità innate
sono incapaci di una tale causa, ci sono, credo, obiezioni che si applicano ugualmente alla dottrina
kantiana secondo cui l'a priori è soggettivo. L'argomento per la soggettività sembra essere
semplicemente questo: quando ciò che conosciamo è l'esistenza di qualcosa nel presente, la nostra
conoscenza può essere supposta causata da quell'esistenza, poiché c'è una relazione temporale tra
loro. Ma quando ciò che conosciamo è una verità eterna, non ci può essere una tale relazione
temporale. Quindi la conoscenza non è causata da ciò che è conosciuto. Ma nient'altro, si sostiene,
potrebbe averla causata a meno che la conoscenza non fosse già oscuramente nella mente. Quindi
tale conoscenza deve essere, in un certo senso, innata. È difûcile formulare questo argomento in
modo convincente. Sembra dipendere dalla dicotomia radicalmente viziosa che la conoscenza
deve essere o causata dal conosciuto o completamente non causata. In Leibniz, che riûutava
un'azione causale degli oggetti della percezione, questo argomento, come mezzo per distinguere
diversi tipi di conoscenza, è particolarmente scandaloso. Ma tralasciando questa dottrina
particolare e ammettendo che gli oggetti causino le nostre percezioni, ne segue che le verità
necessarie debbano essere innate? Tutti coloro che sostengono questa visione sono costretti,
come Leibniz, ad ammettere che la conoscenza innata è solo virtuale [ ], mentre
tutta la conoscenza cosciente è acquisita e ha cause deûnite. Ora, se la conoscenza può essere resa
cosciente da cause diverse da ciò che è conosciuto, perché non può essere interamente dovuta a
tali cause? Tutto ciò che possiamo dire è che la mente deve aver avuto una disposizione verso tale
conoscenza4una frase vaga che non spiega nulla. Inoltre, lo stesso argomento si applica alla
percezione sensoriale. Se la mente non fosse capace di conoscenza sensoriale, gli oggetti non
potrebbero causare tale conoscenza. Le sensazioni di colori, suoni, odori, ecc., devono essere
ugualmente innate in questa visione. C'è, infatti, la stessa difûcoltà nell'ammettere che la
conoscenza cosciente di una verità necessaria sia causata, come nell'ammettere che qualsiasi
conoscenza di essa sia causata. La difûcoltà, in ogni caso, è creata supponendo che la conoscenza
possa essere causata solo da ciò che è conosciuto. Questa supposizione sarebbe scomparsa se le
persone si fossero chieste cosa veramente sia conosciuto. Si suppone che nella conoscenza a priori
conosciamo una proposizione, mentre nella percezione conosciamo un esistente. Questo è falso.
Conosciamo una proposizione in entrambi i casi allo stesso modo. Nella percezione conosciamo la
proposizione che qualcosa esiste. È evidente che non conosciamo semplicemente il qualcosa,
qualunque esso sia, poiché questo è ugualmente presente nella mera immaginazione. Ciò che

Nuove Inchieste
dottrina di Kant

G. v. 71 (N. E. 76)



Difûcoltà riguardo alle idee innate

distingue la percezione è la conoscenza che quel qualcosa esiste. E in effetti tutto ciò che può
essere conosciuto deve essere vero, e quindi deve essere una proposizione. La percezione,
possiamo dire, è la conoscenza di una proposizione esistenziale, non consciamente dedotta da
nessun'altra proposizione, e riferita allo stesso tempo o quasi in cui la conoscenza esiste. Se
questo fosse stato debitamente realizzato4se le persone avessero riüettuto che ciò che è
conosciuto è sempre una proposizione4sarebbero state meno pronte a supporre che la
conoscenza potesse essere causata da ciò che è conosciuto. Dire che la conoscenza è causata nella
percezione da ciò che esiste, non dal fatto che esiste, signiûca ammettere subito che tale
conoscenza non è causata da ciò che è conosciuto. Così percezione e conoscenza intellettuale
diventano molto più afûni di quanto comunemente si creda. Dobbiamo o sostenere che tutta la
conoscenza è sempre nella mente, nel qual caso la sua emersione nella coscienza diventa un
problema, o ammettere che tutta la conoscenza è acquisita, ma non è mai causata dalla
proposizione che è conosciuta. Quali siano le sue cause, in ogni caso particolare, diventa un
problema puramente empirico, che può essere lasciato interamente alla psicologia.

C'è, inoltre, una grande difûcoltà riguardo a ciò che Leibniz intendesse per idee innate. Questa
questione è trattata nelle , all'inizio del  [ ]. «Non è vero,»
si fa chiedere a , «che l'idea è l'oggetto del pensiero?» «Lo ammetto,» risponde Leibniz,
«purché si aggiunga che è un oggetto interno immediato, e che questo oggetto è un'espressione della
natura o delle qualità delle cose. Se l'idea fosse la forma del pensiero, sorgerebbe e cesserebbe con i
pensieri attuali che le corrispondono; ma essendo l'oggetto, può essere prima e dopo i pensieri. » Così
un'idea, sebbene sia nella mente, non è né conoscenza né desiderio; non è un pensiero, ma ciò di
cui un pensiero pensa. Questo passaggio chiarisce che l'unica ragione che Leibniz aveva per dire
che le idee esistono nella mente è che evidentemente non esistono al di fuori di essa. Sembra non
essersi mai chiesto perché dovrebbero essere supposte esistere, né aver considerato la difûcoltà
nel farne semplici entità mentali. Si consideri, ad esempio, l'idea di 2. Questa non è, confessa
Leibniz, il mio pensiero del 2, ma qualcosa di cui il mio pensiero tratta. Ma questo qualcosa esiste
nella mia mente, e quindi non è lo stesso del 2 a cui pensa qualcun altro. Quindi non possiamo
dire che esista un numero 2 deûnito, a cui persone diverse pensano; ci sono tanti numeri 2 quante
sono le menti. Questi, si dirà, hanno tutti qualcosa in comune. Ma questo qualcosa non può essere
altro che un'altra idea che, a sua volta, consisterà di tante idee diverse quante sono le menti. Così
siamo condotti a una regressione inûnita. Non solo due persone non possono pensare alla stessa
idea, ma non possono nemmeno pensare a idee che abbiano qualcosa in comune, a meno che non
ci siano idee che non siano essenzialmente costituenti di alcuna mente. Con la deûnizione di
Locke, che un'idea è l'oggetto del pensiero, possiamo concordare; ma non dobbiamo cercare di
eludere la conseguenza che un'idea non è semplicemente qualcosa nella mente, né dobbiamo
cercare di dare a ogni idea un'esistenza da qualche altra parte. La stessa critica si applica
precisamente all'affermazione che conoscenza, idee e verità «sono solo abitudini naturali, cioè
disposizioni e attitudini attive e passive» ( ).

Nuove Inchieste Libro II G. v. 99 (N. E. 109)
Locke

¿ 2 À

N. E. 105; G. v. 97



Distinzione tra senso e intelletto

La qualità delle idee

 ¿2 À Cfr. anche G. III. 659 (D. 236); IV. 451.

La conoscenza sensibile in Leibniz non si distingue propriamente da quella intellettuale per la
sua , ma per la sua natura. Differisce in quanto le qualità con cui ha a che fare sono
spazialmente estese e tutte confuse. Dalla loro confusione segue che quelle che sembrano
semplici sono in realtà complesse, sebbene non siamo in grado di analizzarle. Così il verde,
sebbene appaia semplice, è per Leibniz una mescolanza di porzioni impercettibili di blu e giallo
[ ]. Ma come apparirebbero il blu e il giallo se percepiti distintamente, non ce lo
dice. Sembra però pensare, com'era naturale per chi credeva nei giudizi analitici, che la natura
della nostra evidenza per le verità necessarie e per quelle sensazionali sia diversa. La prima verità
di ragione, dice, è la , mentre le prime verità di fatto sono numerose
quanto le percezioni immediate. Che io pensi non è più immediato del fatto che varie cose siano
pensate da me, e questo viene addotto come critica al cogito di  [ ]. Cioè, la
legge di non contraddizione è l'unica premessa ultima per le verità necessarie, ma per le verità
contingenti ci sono tante premesse ultime quante sono le esperienze. Nulla, dice, dovrebbe essere
preso come principio primitivo, se non le esperienze e la legge di identità o non contraddizione,
senza la quale non ci sarebbe differenza tra verità e falsità [ ]. Così molte
verità di fatto non hanno altra evidenza che l'auto-evidenza, ma questo vale solo, tra le verità
necessarie, per la legge di non contraddizione. Le verità auto-evidenti di fatto, tuttavia, sono tutte
psicologiche: riguardano i nostri pensieri. In questo senso Leibniz concorda con Cartesio e con

. Dove è più ûlosoûco di entrambi è nel percepire che le verità di fatto presuppongono
verità necessarie, e che la nostra esistenza non è quindi una premessa ultima e fondamentale per
tutte le verità. La mia esistenza, dice, è un assioma nel senso di essere indimostrabile, non nel
senso di essere necessaria [ ]. Come ogni esistenza ûnita, è contingente, ma è
certa quanto le verità necessarie ( ). Leibniz concorda dunque con Locke sul fatto
che abbiamo una conoscenza intuitiva della nostra esistenza, una conoscenza dimostrativa
dell'esistenza di Dio e una conoscenza sensibile di quella delle altre cose ( ). Ma la conoscenza
sensibile può essere messa in dubbio e non può essere accettata senza un fondamento generale
per l'esistenza di altre cose [ ]. In questa teoria, che nelle sue linee generali è più
o meno , ci sono, come ho già sottolineato, due progressi rispetto a Cartesio. Il primo è
che la mia esistenza non è presa come premessa per le verità necessarie; il secondo è che
l'esistenza dei miei vari pensieri è certa quanto la mia stessa esistenza. Leibniz non scoprì, ciò che
sembra altrettanto vero, che l'esistenza delle cose esterne è certa e immediata quanto quella dei
miei pensieri, e così non fu in grado, come abbiamo visto, di giustiûcare la sua credenza in un
mondo esterno.

genesi

G. v. 275 (N. E. 320)

legge di non contraddizione

Cartesio G. iv. 357 (D. 48)

G. v. 14 (D. 94; N. E. 13)

Berkeley

G. v. 391 (N. E. 469)
N. E. 499; G. v. 415

ib.

G. v. 117 (N. E. 130)
cartesiana

Vengo ora a un altro aspetto in cui Leibniz perfezionò , ossia la dottrina nota come 
. Questa è sviluppata in « » (

Cartesio la
qualità delle idee Pensieri su conoscenza, verità e idee D. 27-32; G. iv. 422-



Deûnizione

) (1684). Cartesio sosteneva che tutto ciò che è concepito chiaramente e distintamente è vero.
Questo principio, osserva Leibniz, è inutile senza criteri di chiarezza e distinzione [

]. Egli stabilisce quindi le seguenti deûnizioni. La conoscenza è oscura o chiara. La conoscenza
chiara è confusa o distinta. La conoscenza distinta è adeguata o inadeguata, ed è anche simbolica o
intuitiva. La conoscenza perfetta è sia adeguata che intuitiva.

6
G. iv. 425 (D.

31)

Quanto al signiûcato di questi termini, una nozione è oscura quando non mi permette di
riconoscere la cosa rappresentata o di distinguerla da cose simili; è chiara quando mi permette di
riconoscere la cosa rappresentata. La conoscenza chiara è confusa quando non posso enumerare
separatamente i marchi necessari per distinguere la cosa conosciuta da altre, benché tali marchi
esistano. Esempi ne sono i colori e gli odori, che sebbene non possiamo analizzarli, sono
certamente complessi, come si può vedere considerandone le cause. (Ricordiamo che Leibniz
credeva che la percezione avesse sempre lo stesso grado di complessità del suo oggetto, e poiché il
verde può essere prodotto mescolando blu e giallo, un oggetto verde è complesso, e quindi anche
la nostra percezione del verde è complessa.) La conoscenza chiara è distinta, o quando possiamo
enumerare separatamente i marchi di ciò che è conosciuto4cioè quando c'è una deûnizione
nominale4o quando ciò che è conosciuto è indeûnibile ma primitivo, cioè una nozione semplice
ultima. Così una nozione composta, come l'oro, è distinta quando tutti i suoi marchi sono
conosciuti chiaramente; è adeguata se tutti i marchi sono anche conosciuti distintamente; se non
sono conosciuti distintamente, la conoscenza è inadeguata. Leibniz non è certo che esista un
esempio perfetto di conoscenza adeguata, ma l' , pensa, vi si avvicina molto. La
conoscenza distinta è anche divisa in simbolica o intuitiva. È simbolica o cieca quando non
percepiamo tutta la natura dell'oggetto in una volta, ma sostituiamo segni o simboli, come in
matematica, il cui signiûcato possiamo richiamare a piacimento. Quando abbracciamo nel
pensiero in una volta tutte le nozioni elementari che compongono un'idea, il nostro pensiero è
intuitivo. Così la nostra conoscenza di idee primitive distinte, se l'abbiamo, deve essere intuitiva,
mentre la nostra conoscenza di nozioni complesse è, in generale, solo simbolica.

Aritmetica

Questa dottrina ha importanti implicazioni per la deûnizione. Una deûnizione reale,
contrapposta a una meramente nominale, mostra la possibilità della cosa deûnita, e sebbene ciò
possa essere fatto à posteriori, mostrando che la cosa esiste effettivamente, può anche essere fatto
à priori, ovunque la nostra conoscenza sia adeguata. In questo caso, infatti, un'analisi completa è
stata effettuata senza scoprire alcuna contraddizione; e dove non c'è contraddizione, ciò che è
deûnito è necessariamente possibile [ ]. Sulla deûnizione in generale, Leibniz fa
molte osservazioni importanti. Una deûnizione è solo l'esposizione distinta di un'idea [

], ma può essere reale o nominale. È nominale quando si limita a enumerare i marchi, senza
mostrarne la compatibilità. È reale quando tutti i marchi sono mostrati come compatibili, così che
ciò che è deûnito è possibile. L'idea deûnita è allora reale, anche se nulla esiste mai di cui possa
essere predicata [ ]. I termini semplici non possono avere una deûnizione
nominale; ma quando sono semplici solo rispetto a noi, come il verde, possono avere una

G. iv. 424-5 (D. 30)
G. v. 92 (N.

E. 99)

G. v. 279 (N. E. 325)



La Characteristica Universalis

deûnizione reale che ne spiega la causa, come quando diciamo che il verde è una mescolanza di
blu e giallo [ ]. La continuità delle forme gli crea qualche problema riguardo alla
deûnizione, e lo costringe ad ammettere che possiamo dubitare se alcuni bambini siano umani o
meno. Ma egli fa notare, contro , che sebbene non possiamo decidere la questione, c'è
sempre una sola risposta vera. Se la creatura è razionale, è umana, altrimenti non lo è; ed è
sempre o razionale o non razionale, anche se possiamo dubitare su quale alternativa scegliere [

]. C'è, tuttavia, una vera difûcoltà in tutti i casi di continuità: un cambiamento
inûnitesimale nell'oggetto può produrre un cambiamento ûnito nell'idea; come la perdita di un
altro capello può rendere un uomo calvo. In tali casi, Leibniz pensa che la natura non abbia
determinato precisamente la nozione [ ]; ma questa sembra una risposta
inadeguata.

G. v. 275 (N. E. 319)

Locke

G.
v. 290 (N. E. p. 339)

G. v. 281 (N. E. 328)

Connessa alla nozione leibniziana di deûnizioni e alla riduzione di tutti gli assiomi a identità o
conseguenze immediate di deûnizioni [ ], è la sua idea di una 

 o . Quest'idea, che Leibniz coltivò per tutta la vita, fu da lui
affrontata già a vent'anni.  Pare credesse che il metodo simbolico, in cui regole formali
eliminano la necessità di pensare, potesse produrre ovunque gli stessi fruttuosi risultati ottenuti
nelle scienze del numero e della quantità. «Telescopi e microscopi,» afferma, «non sono stati così
utili alla vista quanto questo strumento lo sarebbe per potenziare la capacità di pensiero» ( ).
«Se lo possedessimo, potremmo ragionare in metaûsica e morale proprio come in geometria e analisi»
( ). «Se sorgessero controversie, non vi sarebbe più bisogno di dispute fra due ûlosoû che fra due
contabili. Basterebbe prendere le matite in mano, sedersi con le lavagne e dirsi (con un amico come
testimone, se gradito): Calcoliamo» ( ). Stabilendo le premesse di qualsiasi scienza a priori,
egli pensava che il resto potesse derivare da mere regole d'inferenza; per stabilire premesse
corrette, bastava analizzare tutte le nozioni impiegate sino a concetti semplici, dopodiché gli
assiomi sarebbero scaturiti come proposizioni identiche. Sostenne l'applicazione di questo
metodo agli , ritenendoli dimostrabili [ ]. La Caratteristica
Universale sembrava molto simile al . Il sillogismo, dice, è una delle invenzioni umane
più feconde, una sorta di matematica universale [ ]. Ciò che desiderava era
afûne alla moderna scienza della ,  ramo della matematica sviluppato da 
con l'idea di trattare le «Leggi del Pensiero.» Come idea matematica 3  che
abbraccia ,  e  come casi particolari 3 la concezione di
Leibniz si è rivelata utilissima. Ma come metodo ûlosoûco, presentava il difetto formalista
derivante dalla convinzione in proposizioni analitiche, che spinse  ad adottare un metodo
geometrico. Il compito della ûlosoûa è proprio scoprire quei concetti semplici e quegli assiomi
primitivi su cui si fondano calcoli e scienze. Credere che gli assiomi primitivi siano identici porta
ad enfatizzare i risultati anziché le premesse, radicalmente opposto al vero metodo ûlosoûco. Le
premesse perdono interesse e difûcoltà se ridotte a «A è A» o «AB non è non-A.» Leibniz suppose
così che l'essenziale fosse un comodo metodo deduttivo. In realtà, i problemi ûlosoûci precedono
la deduzione. Un'idea deûnibile, o una proposizione dimostrabile, hanno interesse ûlosoûco

G. v. 92 (N. E. 99) Characteristica
Universalis Matematica Universale

¿ 3 À

G. vii. 14

G. vii. 21

G. vii. 200

assiomi di Euclide G. v. 92 (N. E. 99)
sillogismo

G. v. 460 (N. E. 559)
Logica Simbolica ¿ 4 À Boole

Algebra Universale
Logica Formale Algebra ordinaria Geometria

Spinoza



secondario. L'enfasi dovrebbe cadere sull'indeûnibile e indimostrabile, dove l'unico metodo è
l'intuizione. La Caratteristica Universale, dunque, pur essendo in matematica un'idea
d'importanza capitale, rivelò in ûlosoûa un radicale equivoco, incoraggiato dal sillogismo e
basato sulla convinzione della natura analitica delle verità necessarie. ¿ 5 À

 ¿3 À Nella Dissertatio de Arte Combinatoria, G. iv. 273102.
 ¿4 À Cfr. G. vii. 214315, 230, dove sono date diverse regole del Calcolo della Logica Simbolica.
 ¿5 À Per un resoconto delle opinioni di Leibniz sull'argomento, vedi Guhrauer, op. cit. Vol. I. p. 320 e segg. Per un trattamento completo,

vedi Couturat, La Logique de Leibnitz, Parigi, 1900 (in stampa).



C a p i t o l o  X V

Le prove dell'esistenza di Dio
Quattro prove ammesse da Leibniz

L'argomento ontologico

Giungo ora alla parte più debole della ûlosoûa di Leibniz, quella più piena di contraddizioni. Ogni
aspetto arbitrario o bisognoso di chiarimenti nel sistema esaminato veniva facilmente spiegato
col comodo espediente di riferirsi a un . Difûcoltà inevitabili, ma anche
evitabili, furono trascurate perché rafforzavano gli argomenti prediletti dall'ortodossia
leibniziana. Una ûlosoûa della sostanza, in generale, dovrebbe essere o un  o un

. Il monismo è necessariamente , il monadismo, se logico, necessariamente
. Leibniz però riteneva inutile ogni ûlosoûa che non stabilisse l'esistenza di Dio, e

innegabilmente certe lacune nel suo sistema furono rattoppate riferendosi a , 
e . Esaminiamo ora gli argomenti con cui raggiunse questo risultato.

Creatore Onnipotente

monismo
monadismo panteista
ateo

Potere Divino Bontà
Sapienza

Leibniz propone quattro distinti argomenti per provare l'esistenza di Dio. Solo uno, per quanto ne
so, fu da lui inventato, ed era il peggiore dei quattro. Essi sono: ,

,  e .
l'argomento ontologico

l'argomento cosmologico l'argomento dalle verità eterne l'argomento dall'armonia prestabilita

L'argomento ontologico, che  mutuò da , è poco usato da Leibniz e, in forma
cartesiana, da lui severamente criticato.

Cartesio Anselmo

Tuttavia, esso e l'argomento dalle verità eterne sono gli unici a partire da premesse necessarie, e
quindi formalmente capaci di produrre una conclusione necessaria. È essenziale mostrare che
l'esistenza di Dio è una verità necessaria. Se vero, l'  dev'essere
sostanzialmente corretto. Se è contraddittorio supporre che Dio non esista, ne segue che
l'esistenza appartiene alla sua essenza e quindi può essere dedotta da essa. È proprio ciò che tenta
l'argomento ontologico. Leibniz dunque non lo rigetta del tutto.

argomento ontologico

L'argomento ontologico può esprimersi in molti modi. Nella forma originale, afferma che Dio
possiede tutte le perfezioni e l'esistenza è fra esse 3 cioè il bene è migliore se esiste che se non
esiste. Dunque l'esistenza appartiene all'essenza di Dio; supporre che l'Essere perfettissimo non
esista è contraddittorio. Dio può anche deûnirsi, senza riferimento al Bene, come l'Essere più
reale o la somma di tutta la realtà, e da ciò ugualmente segue che esiste. Leibniz obiettava che
questi argomenti non provano l'idea di Dio essere possibile. Ammetteva che provano ciò che vale
solo per Dio: se è possibile, esiste [ ].
Quest'obiezione era già stata mossa a , e confutata nelle risposte alle seconde obiezioni
alle sue .  Leibniz mostrò agevolmente che l'idea di Dio è possibile. La sua possibilità
segue a posteriori dall'esistenza di cose contingenti; poiché l'essere necessario è causa di sé, e se

es. G. v. 419 (N. E. 504); G. vi. 614 (D. 224; L. 242)
Cartesio

Meditazioni ¿ 1 À



Prova che l'idea di Dio è possibile

ciò non fosse possibile, nessun essere sarebbe possibile [ ]. Ma questa linea
argomentativa appartiene piuttosto alla . La possibilità di Dio segue a priori
dall'assenza di limiti, negazioni e dunque contraddizioni [ ]. Questo
argomento è ben esposto nel saggio che Leibniz sottopose a  all'Aia nel 1676, intitolato
«Che l'Essere perfettissimo esiste».  Il contenuto di questo saggio, nonostante la data precoce, è
perfettamente coerente con la sua ûlosoûa matura. Si propone di provare, da premesse da lui
sempre accettate, che Dio è possibile, per poi usare l'argomento ontologico per mostrare che Dio è
attuale. Così introduce l'argomento ontologico con il ragionamento che riteneva indispensabile.

G. iv. 406 (D. 137)
prova cosmologica

G. vi. 614 (D. 224; L. 242)
Spinoza

¿ 2 À

 ¿ 1 À Vedi Oeuvres de Des Cartes, ed. Cousin, Vol. I. pp. 407, 440 e segg.
 ¿2 À G. vii. 261 (N. E. 714). Vedi anche Stein, Leibniz u. Spinoza, Beilage I. Cfr. Beilage vii., gen. 1678.

L'argomento è il seguente. Ogni qualità semplice o assoluta, positiva e indeûnibile, che esprima il
proprio oggetto senza limiti, è una perfezione. Tutte queste qualità possono essere predicate di
uno stesso soggetto. Supponiamo che due di esse, A e B, siano incompatibili. La loro
incompatibilità, dice Leibniz, non può essere provata senza risolverle, altrimenti la loro natura
non entrerebbe nel ragionamento. Ma entrambe sono irriducibili. Né l'incompatibilità, pensa
Leibniz, può essere nota di per sé. Dunque A e B non sono incompatibili, e tale soggetto è possibile.
E poiché l'esistenza è una perfezione, un tale soggetto esiste.

Questo ragionamento è valido nella misura in cui prova che Dio, così deûnito, non è
autocontraddittorio; e con la teoria analitica dei giudizi necessari, ciò basta a provarne la
possibilità. Tuttavia, il punto interessante è l'argomento ontologico stesso, implicito
nell'affermare che poiché l'esistenza è una perfezione, Dio esiste. Questo dipende dal considerare
l'esistenza un predicato, come fa Leibniz [ ].G. v. 339 (N. E. 401)

Ma egli riconosce, per le cose ûnite, una grande differenza tra esistenza e ogni altro predicato.
Solo i giudizi esistenziali non sono analitici. In ogni proposizione dove il predicato non è
esistenza, il predicato è contenuto nel soggetto; ma quando il predicato è esistenza, non lo è,
tranne nel caso di Dio. Leibniz avrebbe ammesso ciò che  sostenne: cento talleri immaginati
sono identici a cento talleri esistenti; perché ciò è implicito nella natura sintetica delle asserzioni
esistenziali. Se così non fosse, il concetto di cento talleri attuali differirebbe da quello di cento
talleri possibili; l'esistenza sarebbe contenuta nel concetto, e il giudizio esistenziale sarebbe
analitico. Ma Leibniz non avrebbe dovuto affatto ritenere l'esistenza un predicato, poiché due
soggetti, di cui uno abbia un certo predicato e l'altro no, non possono essere identici. Avrebbe
quindi dovuto giungere alla posizione kantiana: l'esistenza non è un predicato, e la non-esistenza
di Dio non può essere contraddittoria.  Cercò invece di colmare il divario fra verità contingenti e
necessarie, ossia tra quelle esistenziali e non, mediante l'esistenza necessaria di Dio. Questo
tentativo è alla base di tutti i suoi argomenti, ed è particolarmente evidente nella prova
cosmologica, che esamineremo ora.

Kant

¿ 3 À



L'argomento cosmologico

Obiezioni a questo argomento

 ¿3 À «L'essere evidentemente non è un predicato reale, cioè un concetto di qualcosa che potrebbe essere aggiunto al concetto di una cosa. Esso è
semplicemente la posizione di una cosa, o di certe determinazioni, in sé stessa» (Reine Vernunft, ed. Hart. p. 409).

L'argomento cosmologico, a prima vista, appare più plausibile di quello ontologico, ma è meno
ûlosoûco e trae la sua superiore plausibilità solo dal nascondere le proprie implicazioni. Presenta
un vizio formale poiché parte dall'esistenza ûnita come dato, e ammettendola contingente,
procede a inferire un esistente che non è contingente. Ma poiché la premessa è contingente,
anche la conclusione deve esserlo. Ciò si evita solo sottolineando che l'argomento è analitico,
procede da una proposizione complessa a una logicamente presupposta in essa, e che verità
necessarie possono essere coinvolte in quelle contingenti. Ma tale procedura non è propriamente
una prova del presupposto. Se un giudizio A presuppone un altro B, allora senza dubbio se A è
vero, B è vero. Ma è impossibile che vi siano ragioni valide per ammettere A che non siano anche
ragioni per ammettere B. In , ad esempio, se si ammettono le proposizioni, si devono
ammettere gli assiomi; ma sarebbe assurdo addurre questo come ragione per ammettere gli
assiomi. Un tale argomento è al massimo , quando l'avversario è un cattivo
ragionatore. Se le persone sono disposte ad ammettere l'esistenza ûnita, allora le si costringe ad
ammettere l'esistenza di Dio; ma se chiedono una ragione per ammettere l'esistenza ûnita, le
uniche basi, se l'argomento cosmologico è valido, sono quelle che portano prima all'esistenza di
Dio; tali basi, tuttavia, se esistono, si trovano solo nell'argomento ontologico; e Leibniz lo
ammette virtualmente chiamando questa prova un argomento à posteriori [

].

Euclide

ad hominem

G. vi. 614 (D. 224; L.
242)

L'argomento cosmologico, come lo espone Leibniz, è brevemente il seguente. Il mondo attuale è
necessario ipoteticamente, ma non assolutamente. Poiché è ciò che è, ne segue che sarà ciò che
sarà. Ma la causalità, che collega uno stato del mondo al successivo, non mostra mai perché esista
un mondo. Anche supponendo l'eternità del mondo, non si sfugge alla necessità di una ragione
per l'intera serie; sebbene ogni stato segua dal precedente, non si ottiene mai una ragione
sufûciente del perché esistano stati. Quindi deve esserci una ragione extramondana delle cose.
L'intera collezione di esistenti ûniti è contingente e richiede quindi una ragione sufûciente; ma
questa non può essere trovata nella serie, poiché ogni termine è contingente e richiede a sua volta
una ragione sufûciente. Dunque la ragione sufûciente di tutti i contingenti deve essere essa
stessa non contingente, ma metaûsicamente necessaria. Inoltre la ragione dell'esistente può
derivare solo dall'esistente. Quindi la ragione sufûciente metaûsicamente necessaria di tutti i
contingenti deve essere un esistente necessario, cioè un Essere la cui essenza implica l'esistenza; e
questo può essere solo Dio [ ].G. vii. 302 (D. 100; L. 337)

Questo argomento è attaccabile perché, se la ragione di un esistente può essere solo un altro
esistente, allora l'argomento ontologico non può essere valido. «Per le cose eterne si deve intendere
che, anche senza causa, c'è una ragione che, nelle cose permanenti, è la necessità stessa o l'essenza»



L'argomento dalle verità eterne

( ). Quindi è solo la ragione di un esistente contingente che deve essere un esistente. Ma ciò può
essere solo perché la ragione del contingente deve essere una ragione che inclina senza
necessitare, il che è dell'essenza stessa della contingenza. Di conseguenza, una volta ottenuta
l'esistenza necessaria di Dio, il mondo dei contingenti non deve seguirne necessariamente. Ne
segue che le volizioni divine devono essere contingenti, poiché raggiungono necessariamente i
loro effetti, e se questi effetti devono essere contingenti può essere solo perché le volizioni sono
contingenti. Le volizioni stesse richiedono quindi una ragione sufûciente che inclina senza
necessitare. Questa si trova nella bontà di Dio. Si ritiene che Dio sia libero di fare il male, ma non
lo fa [ ]. Ma la bontà di Dio stessa deve essere supposta
necessaria (cfr. p. 39 supra). Così la contingenza delle proposizioni esistenziali poggia in deûnitiva
sull'affermazione che Dio non fa necessariamente il bene ( ). Le azioni buone di Dio
devono essere concepite come una collezione di esistenti particolari, ciascuno con una ragione
sufûciente nella sua bontà. Oppure si può collocare la loro ragione sufûciente nella sua saggezza,
cioè nella sua conoscenza del bene, che è una conoscenza di proposizioni necessarie. La bontà di
Dio, dice Leibniz, lo portò a desiderare di creare il bene, la sua saggezza gli mostrò il migliore
possibile, e il suo potere gli permise di crearlo ( ).

Ibid.

G. vi. 386 (D. 203); G. vii. 409 (D. 274)

G. iv. 438

G. vi. 167

Ma per tornare all'argomento cosmologico. Dicendo che l'intero mondo dei contingenti è ancora
contingente e deve avere una ragione in un Essere metaûsicamente necessario diverso da sé,
Leibniz cerca di escludere il  che si nasconde in tutti gli argomenti per Dio. Avrebbe
potuto ugualmente dire che ogni esistente ûnito è condizionato da qualche altro esistente, ma
l'intera serie di esistenti non può essere condizionata da alcun esistente. Ne seguirebbe che la sua
ragione sufûciente non fosse un esistente, e quindi che la somma totale dell'esistenza è
metaûsicamente necessaria. Questa forma di argomentazione lo avrebbe però condotto allo

. È molto analoga alla forma usata da , e sta realmente alla base
dell'argomento di Leibniz. La sua validità è indiscutibile se si ammette la teoria esistenziale del
giudizio. Sostenere che non c'è verità è autocontraddittorio, poiché se la nostra tesi fosse vera, ci
sarebbe verità. Se poi ogni verità consiste in proposizioni su ciò che esiste, è autocontraddittorio
sostenere che nulla esiste. Quindi l'esistenza di qualcosa è metaûsicamente necessaria. Questo
argomento, esposto ampiamente in , partecipa sia
degli argomenti ontologici che cosmologici. Suggerisce anche la prova di Leibniz dalle 

, da cui scopriremo il senso in cui sostenne .

panteismo

spinozismo Mr Bradley

Libro I, Capp. ii3iv della Logica di Mr Bradley
Verità

Eterne la teoria esistenziale dei giudizi

Abbiamo visto che Leibniz considerava le verità eterne come ipotetiche in tutto e per tutto. Esse
non affermano l'esistenza dei loro soggetti. Il possibile è più ampio dell'attuale, e tutti i mondi
possibili possono essere descritti solo da verità eterne. Ma questa visione, che a me sembra
pienamente valida, allarma Leibniz. Egli pensa che si possa obiettare che le possibilità o essenze
precedenti all'esistenza siano ûnzioni. A ciò risponde che non sono ûnzioni, ma devono essere
cercate nella mente di Dio, insieme alle verità eterne. L'esistenza della serie attuale delle cose,
prosegue, mostra che la sua affermazione non è gratuita; poiché la ragione della serie non si trova



La sua debolezza

al suo interno, ma deve essere cercata nelle necessità metaûsiche o verità eterne, mentre allo
stesso tempo la ragione di un esistente contingente deve essa stessa esistere. Pertanto le verità
eterne devono avere la loro esistenza in un Essere assolutamente o metaûsicamente necessario,
cioè in Dio [ ]. Così le idee confuse sono quelle che rappresentano
l'universo, mentre le idee distinte, da cui derivano le verità necessarie, sono una rappresentazione
di Dio ( ). E l'intelletto di Dio è descritto come la regione delle verità eterne (

). In Dio quelle cose che altrimenti sarebbero immaginarie sono realizzate [
]. Così le relazioni derivano la loro realtà dalla ragione suprema ( ),

cioè dal fatto che esse esistono nella mente divina. Dio, secondo Leibniz, vede non solo le singole
monadi e i loro vari stati, ma anche le relazioni tra le monadi, e in ciò consiste la realtà delle
relazioni.  Così nel caso delle relazioni, e delle verità eterne in generale,  (l'essere è
essere percepito). Ma la percezione deve essere quella di Dio, e questa, dopo tutto, ha un oggetto,
sebbene interno [ ]. Così la nostra conoscenza delle verità eterne diventa
una conoscenza di Dio, poiché queste verità sono parte della natura di Dio. Ed è per questo che si
dice che gli spiriti razionali, che conoscono le verità eterne, rispecchiano non solo l'universo delle
creature, ma anche Dio.

G. vii. 305 (D. 103; L. 343)

N. E. 109; G. v. 99 G. vi.
115; G. vii. 311 G. vii. 305
(D. 103; L. 343) G. v. 210; N. E. 235

¿ 4 À esse is percipi

G. vi. 614 (D. 225; L. 243)

 ¿4 À G. ii. 438. Cfr. anche Monadologia, § 43.

Questo argomento posso solo descriverlo come scandaloso. In primo luogo confonde la
conoscenza di Dio con le verità che Dio conosce4una confusione che, in altri luoghi, Leibniz
espone chiaramente. «Le essenze,» dice, «possono, in un certo modo, essere concepite senza Dio. . . . . .
E l'essenza stessa di Dio abbraccia tutte le altre essenze in modo tale che Dio non può essere
perfettamente concepito senza di esse» ( ). E ancora: «Non si può dire che Dio e le cose
conosciute da Dio siano una sola e medesima cosa, più di quanto non si possa dire che la mente e le cose
percepite dalla mente siano la stessa cosa» ( ). Questo ultimo passaggio è un
argomento contro , e senza dubbio ha solo in vista gli esistenti. Ma se le verità possono
essere identiche alla loro conoscenza, perché non potrebbe essere così quando le verità sono
esistenziali? E il passaggio precedente non può essere liquidato in questo modo, poiché tratta
esplicitamente di essenze, e indica il vero argomento, cioè che Dio non può essere concepito senza
essenze. Inoltre, come ho già suggerito, l'esistenza stessa di Dio, poiché è provata, ha un
fondamento; e questo fondamento non può essere identiûcato con la conoscenza che Dio ne ha.
Leibniz insiste fortemente sul fatto che le verità eterne non dipendono, come sosteneva

, dalla volontà di Dio. Per questo ci sono molte ragioni. Innanzitutto, la volontà di Dio
dipende da una ragione sufûciente, che deve sempre essere la sua percezione del bene. Ma questo
può essere un motivo per la scelta di Dio solo se il bene stesso è indipendente da tale scelta. Dio
non avrebbe alcun motivo nel decidere cosa decretare come buono, a meno che un possibile
decreto non fosse migliore di un altro, e così cadiamo in un circolo vizioso.  Inoltre l'esistenza di
Dio è tra le verità eterne, e chi oserebbe, chiede Leibniz trionfante, dichiarare che l'esistenza di
Dio è dovuta alla sua volontà ( )? Ma chi oserebbe, potremmo ribattere, dire che

D. 175; F. de C. 24

D. 177; F. de C. 34
Spinoza

Descartes

¿ 5 À

G. vii. 31031



l'esistenza di Dio dipende dal suo intelletto? Qualcuno sosterebbe che la ragione dell'esistenza di
Dio è la sua conoscenza di essa? Se così fosse, le prove dell'esistenza di Dio dovrebbero prima
dimostrare che Dio ne è a conoscenza, e da lì dedurre che ciò che egli conosce, cioè la sua stessa
esistenza, è vero. Ma deve essere ovvio che la sua esistenza non dipende dalla sua conoscenza di
essa. Né si può sostenere che le due cose siano identiche, poiché la sua conoscenza comprende
molte altre proposizioni, e oltre alla conoscenza, egli contiene gli attributi di Bontà e Potenza.
Così la sua esistenza non può essere sinonimo della sua conoscenza di essa. E lo stesso è evidente,
a ben riüettere, per tutte le altre verità. Leibniz sostiene che la visione di Dio è veritiera, che ciò
che egli conosce è vero ( ); ed evidentemente considera questa affermazione non
tautologica. Ma se verità signiûca ciò che Dio conosce, l'affermazione che la visione di Dio è
veritiera equivale all'affermazione che egli conosce ciò che conosce. Inoltre, l'esistenza di Dio è
dedotta dalla , alla quale è quindi successiva. Quindi non possiamo, senza
un circolo vizioso, sostenere che questa legge sia dovuta solo alla conoscenza che Dio ne ha.
Inoltre, senza la legge di identità o contraddizione, come dice giustamente Leibniz [

], non ci sarebbe differenza tra verità e falsità. Pertanto, senza questa legge, non potrebbe
essere vero, piuttosto che falso, che Dio esista. Quindi, sebbene l'esistenza di Dio possa dipendere
dalla legge di contraddizione, questa legge non può a sua volta dipendere dall'esistenza di Dio.
Inûne, consideriamo il signiûcato stesso della parola proposizione. Leibniz deve sostenere che le
verità eterne esistono nella mente di Dio [ ]. Così non possiamo dire
che Dio è sottoposto alle verità eterne, poiché esse fanno parte della sua stessa natura, cioè del suo
intelletto. Ma ancora Leibniz ne parla come dell'oggetto interno del suo intelletto (

], suggerendo così con la parola oggetto, ciò che la parola interno intende negare, che le
verità siano qualcosa di diverso dalla loro conoscenza. E questo, se ci pensiamo, è ovvio. Perché
come può esistere una verità eterna? La Legge di Contraddizione, o la proposizione che due più
due fa quattro, o le verità della Geometria4ci viene detto che queste esistono nella mente di Dio.
Ma deve essere evidente, se consideriamo la questione, che queste verità sono del tutto incapaci di
esistenza, e che ciò che esiste è solo la loro conoscenza. Difûcilmente si può sostenere che
studiando Euclide stiamo studiando la Psicologia di Dio. Se, per rimediare, dicessimo che le verità
costituiscono effettivamente l'intelletto di Dio, e se questo è ciò che le rende vere, allora, poiché
dobbiamo sempre distinguere tra una proposizione e la sua conoscenza, segue la conseguenza
empia che Dio non può avere conoscenza. Le verità sono gli stati mentali di Dio, e noi conosciamo
queste verità; ma Dio non può conoscerle, poiché la conoscenza è distinta da ciò che è conosciuto.

 E in generale, se una verità è qualcosa che esiste in qualche mente, allora quella mente e
un'altra che conosce la verità non possono essere consapevoli della stessa verità. Se ammettiamo
una volta per tutte che c'è una e una sola Legge di Contraddizione, che è la stessa chiunque la
conosca, allora la legge stessa è qualcosa di distinto da ogni conoscenza, e non può logicamente
dipendere dalla mente di Dio. A meno che la verità non sia distinta dalla conoscenza di Dio, non
c'è nulla per Dio da conoscere. L'intelletto di Dio è costituito dalla conoscenza delle verità eterne, e
se queste a loro volta sono costituite dalla sua conoscenza, non c'è modo per la sua conoscenza di
iniziare, e nessuna ragione per cui dovrebbe conoscere le proposizioni che conosce piuttosto che
altre proposizioni. Così le verità eterne devono essere vere indipendentemente dalla conoscenza
di Dio, e non possono quindi essere usate per provare la sua esistenza. Leibniz sembra, in effetti,

ad es. G. iv. 439

Legge di Contraddizione

G. v. 14 (D. 94;
N. E. 14)

G. vi. 230; vii. 305 (D. 103; L. 343)

G. vi. 614 (D. 225;
L. 243)

¿ 6 À



Relazione tra conoscenza e verità

non essersi mai deciso se l'intelletto di Dio sia una collezione di verità o la conoscenza di questa
collezione. La prima alternativa avrebbe portato a un Dio quasi identico a quello di Spinoza, ma
non avrebbe lasciato spazio alla volontà di Dio. La seconda avrebbe dovuto lasciare la verità di ciò
che Dio conosce indipendente dalla sua conoscenza, e quindi non un fondamento per inferire
l'esistenza della conoscenza o del Conoscitore.

 ¿5 À G. vii. 365 (D. 244), 379; iv. 344.
 ¿6 À Relazione tra conoscenza e verità

Abbiamo ora visto le fallacie coinvolte nella deduzione di Dio di Leibniz dalle verità eterne.
Desidero rafforzare gli argomenti precedenti con alcune osservazioni generali su verità e
conoscenza, suggerite da quella prova.

È una visione comunemente accettata che, come afferma Leibniz, le verità eterne non
sussisterebbero se non ci fosse alcuna comprensione, nemmeno quella di Dio (

). Questa visione è stata incoraggiata dalla nozione di  che le verità
a priori siano in qualche modo opera della mente, ed è stata elevata dall'  a principio
primo. Poiché è autocontraddittorio negare ogni verità, è così diventato autocontraddittorio
negare ogni conoscenza. E poiché, in questa visione, nulla può essere vero senza essere
conosciuto, è diventato necessario postulare o un Dio personale, o una sorta di Mente universale
panteistica dalla cui natura le verità üuiscono o emanano perpetuamente. Ciò che desidero
sottolineare è che la prova di Leibniz dell'esistenza di Dio è semplicemente una forma teologica di
questo argomento, e che tutto ciò che ho obiettato contro Leibniz si applica ugualmente a tutti
coloro che rendono la verità dipendente dalla conoscenza. È da ricordare, a questo proposito, che
la conoscenza è un concetto complesso, composto da verità e credenza.

G. vi. 226. Cfr.
Spinoza, Etica, II. 7, Schol. Kant

Hegelianesimo

La credenza, come fenomeno psichico, è esattamente la stessa quando la proposizione creduta è
falsa e quando è vera. La prima difûcoltà incontrata dalla visione che sto discutendo è, quindi, la
distinzione tra credenza vera e falsa, tra conoscenza ed errore. La seconda difûcoltà è analoga alla
difûcoltà di supporre che la verità dell'esistenza di Dio dipenda dalla conoscenza che Dio ha di
questa verità. La proposizione "la verità dipende dalla conoscenza" è essa stessa vera o falsa? Se
falsa, la posizione crolla. Se vera, come può essa stessa dipendere dalla conoscenza? Renderla così
dipendente signiûca incorrere in un circolo vizioso; renderla non dipendente signiûca
nuovamente abbandonare la posizione. Una terza difûcoltà è che la conoscenza non è un'idea
semplice, e le proposizioni che la deûniscono devono essere precedenti alla proposizione che la
conoscenza esiste.

La posizione poggia sulla stessa base dell'argomento cosmologico. Questo dipende dalla teoria
esistenziale del giudizio, la teoria, cioè, che ogni verità consista nel descrivere ciò che esiste. La
dipendenza della verità dalla conoscenza è in realtà un caso particolare della teoria esistenziale
delle proposizioni, e come quella teoria, implica la grossolana assunzione che ciò che non esiste
sia nulla, o addirittura privo di signiûcato. Poiché la verità è evidentemente qualcosa, e deve, in



Argomento dell'armonia prestabilita

questa teoria, essere connessa all'esistenza. Ora la conoscenza (forse) esiste, e quindi è
conveniente rendere la verità una proprietà della conoscenza. Così la proposizione che una data
proposizione è vera è ridotta alla proposizione che essa è conosciuta, e diventa così esistenziale.
Quindi Leibniz ha ragione nel connettere molto strettamente l'argomento cosmologico e
l'argomento dalle verità eterne [ ]. Ma si sbaglia, almeno
così mi sembra, nel sostenere che la verità dipenda dall'esistenza. E per chi sosteneva che il
possibile è più ampio dell'attuale, questa teoria è particolarmente insostenibile.

ad es. G. VII. 30235 (D. 1003103; L. 3373343)

Le incoerenze in cui Leibniz è coinvolto dalla credenza in Dio sono così numerose e varie che ci
vorrebbe molto tempo per svilupparle tutte. Quella che ho appena menzionato è, tuttavia, tra le
più importanti. La visione che l'attuale non sia coestensivo al possibile è, come abbiamo visto,
essenziale per la dottrina di Leibniz sulla contingenza e la libertà, così come per la sua soluzione
al problema del male. Questa visione è negata dalla teoria esistenziale dei giudizi, sulla quale si
basano due delle prove di Dio di Leibniz. Se ogni proposizione assegna un predicato a qualche
esistente, allora non possiamo sostenere, come verità ultima, che il non-esistente sia possibile.
Possiamo solo intendere con ciò che Dio, o qualcun altro, crede che sia possibile, e dobbiamo
ritenere, se siamo logici, che questa credenza sia errata. Così Leibniz cade, con l'introduzione di
Dio, in una : solo l'attuale è possibile, il non-esistente è impossibile, e il
fondamento della contingenza è scomparso.

necessità spinoziana

Un altro aspetto dello  è anche inevitabile, se Dio è concepito come avente una
qualsiasi inüuenza sulle monadi. Questa è la credenza in una sola sostanza. Prima di sviluppare
questa incoerenza, tuttavia, sarà bene esaminare la prova che era la preferita di Leibniz, la prova
che egli stesso inventò, cioè quella della .

Spinozismo

armonia prestabilita

La prova dall'armonia prestabilita è una forma particolare della cosiddetta ,
altrimenti nota come . Questo è l'argomento dei , e
della teologia popolare in generale. Essendo più palpabilmente inadeguata di qualsiasi altra, ha
acquisito una popolarità che le altre non hanno mai avuto. Il mondo è così ben costruito, ci viene
detto, che deve aver avuto un Architetto altamente abile. Nella forma di Leibniz, l'argomento
afferma che l'armonia di tutte le monadi può essere sorta solo da una causa comune [

]. Che tutte si sincronizzino perfettamente, può essere spiegato solo da un
Creatore che predeterminò la loro sincronia. Vediamo cosa implica questa teoria.

prova ûsico-teologica
argomento del disegno Trattati di Bridgewater

ad es. G. iv.
486 (D. 79; L. 316)

In parole povere, un  deve svolgere due funzioni. Deve essere una Provvidenza e un
Creatore. Leibniz fuse la prima di queste funzioni nella seconda,  sebbene spesso negasse di
averlo fatto. Dio, dice, è l'oggetto esterno immediato dell'anima, ed è in grado di agire
direttamente su di essa, sebbene apparentemente lo faccia molto raramente [ ].
Questo è un senso in cui Leibniz concorda con la , che vediamo tutte le
cose in Dio [ ]. Ma è meglio eliminare del tutto l'operazione immediata di Dio sul
mondo, che è palesemente incoerente con la logica di Leibniz. Tutti i motivi contrari

Dio cristiano
¿ 7 À

G. v. 99 (N. E. 109)
dottrina di Malebranche

G. vi. 578 (D. 189)



Obiezioni a questo argomento

all'interazione delle sostanze sono, come abbiamo visto, motivi che danno necessità metaûsica, e
quindi si applicano ugualmente contro l'azione di Dio sul mondo. Supporremo quindi che Dio sia
il Creatore, e che la sua Provvidenza si mostri solo nel creare il miglior mondo possibile.

 ¿7 À Vedi le obiezioni di Arnauld, G. ii. 15.

Ogni volta che Leibniz non pensa a obiezioni teologiche, considera l'azione di Dio sul mondo
come interamente limitata alla creazione. La bontà di Dio, dice, lo portò a desiderare di creare il
bene, la sua saggezza gli mostrò il migliore possibile, e il suo potere gli permise di crearlo (

). La saggezza e la bontà di Dio corrispondono, grosso modo, alla conoscenza e alla volontà in
noi, ma il suo potere è un attributo peculiare, a cui le creature non hanno nulla di parallelo.  La
saggezza di Dio consiste nella sua conoscenza di tutte le verità, necessarie e contingenti allo
stesso modo. Per quanto le verità siano necessarie, la sua conoscenza di esse, che costituisce il suo
intelletto, è precedente alle sue volizioni; poiché le sue volizioni sono determinate dalla sua
conoscenza del bene, e tutte le proposizioni vere sul bene sono verità necessarie. Leibniz percepì
( ) che le volizioni di Dio non potevano signiûcativamente essere chiamate buone, a
meno che il bene non fosse indipendente da esse, sebbene non vedesse che i pensieri di Dio non
potevano signiûcativamente essere chiamati saggi, a meno che la verità non fosse indipendente
da essi. Così la saggezza e la bontà concordano nel creare un mondo buono, poiché la saggezza è
necessaria per sapere che è buono. Ma il potere è necessario per la sua creazione, non per
determinarne la natura. E qui Leibniz sembra essere protetto dall'incoerenza dalla teoria dei
giudizi contingenti. Ogni proposizione esistenziale non concernente Dio è contingente, e così,
sebbene Dio non possa, senza positiva contraddizione, essere supposto inüuenzare la natura di
alcuna sostanza, tuttavia può, senza contraddizione, essere supposto causare l'esistenza di quella
sostanza. Questo è il senso in cui l'armonia prestabilita è dovuta a Dio. Dio scelse di creare monadi
che armonizzassero, e sebbene l'armonia sorga dalle loro nature, l'esistenza di monadi con tali
nature è dovuta al potere di Dio.

G. vi.
167

¿ 8 À

ad es. G. iv. 344

 ¿8 À Ad es. G. vi. 615 (D. 225; L. 24435). Ma cfr. G. iv. 515 (D. 125).

Riguardo a questo argomento, possiamo osservare che, se la prova cosmologica è valida, la
presente prova è superüua. Se l'esistenza di Dio può essere dedotta da qualsiasi esistenza ûnita, la
natura particolare di ciò che esiste è irrilevante, o è utile al massimo per una successiva prova
empirica che Dio è buono. Inoltre, con la concezione di sostanza di Leibniz, c'è molta difûcoltà
nell'idea di creare una sostanza. Qui cade in incoerenza con l'argomento ontologico, a cui ora devo
tornare.

Se l'esistenza può appartenere all'essenza di Dio 3 ed è necessario per la prova ontologica che sia
così 3 allora l'esistenza è un predicato di Dio. Ma se l'esistenza è un predicato di Dio, allora è un
predicato. Quindi, quando diciamo che qualcosa esiste, l'esistenza è un predicato di questo
esistente. Fin qui, Leibniz ammetterebbe l'argomento [ ]. Ma se l'esistenza è
un predicato, allora è parte della natura di una sostanza, e una sostanza, essendo creata,

G. v. 339 (N. E. p. 401)



Inconsistenze derivanti dalla fede in Dio di Leibniz

acquisisce un nuovo predicato. Così la posizione speciale dell'esistenza, come predicato
contingente e sintetico, crolla. Se tutte le sostanze contengono sempre tutti i loro predicati, allora
tutte le sostanze contengono o non contengono sempre il predicato esistenza, e Dio deve essere
impotente su questo predicato come su qualsiasi altro. Aggiungere il predicato esistenza deve
essere metaûsicamente impossibile. Dunque o la creazione è autocontraddittoria, oppure, se
l'esistenza non è un predicato, la prova ontologica è infondata. Ma gli altri argomenti, come 
ha sottolineato, dipendono tutti da questo argomento.  Quindi, se lo accettiamo, dobbiamo
considerare Dio come l'unica sostanza, un  incapace di creare; o, se lo
riûutiamo, dobbiamo ammettere che tutte le monadi esistono necessariamente e non dipendono
da alcuna causa esterna. Questo è il motivo per cui ho detto ( ) che il monismo deve essere
panteistico e il monadismo ateo. E così accade che Leibniz, ogni volta che tratta Dio con una certa
serietà, cada involontariamente in un .

Kant
¿ 9 À

Dio panteista immanente

§ 106.

panteismo spinoziano

 ¿9 À Reine Vernunft, ed. Hartenstein, 1867, pp. 414, 427.

Alcune di queste conseguenze panteistiche meritano attenzione. «Tutto è in Dio», dice Leibniz,
«come il luogo è in ciò che è collocato» ( ). Ora, nel suo sistema, il luogo è un mero
attributo di ciò che è collocato; quindi le cose dovrebbero essere meri attributi di Dio. «Solo Dio»,
ci viene detto nella Monadologia, «è... la sostanza semplice originaria, di cui tutte le monadi create o
derivate sono prodotti, nati, per così dire, momento per momento da continue folgorazioni della
Divinità» [ ]. Il seguente passo del  potrebbe quasi
essere stato scritto da Spinoza. «Le sostanze create dipendono da Dio, che le conserva e le produce
continuamente per una sorta di emanazione, come noi produciamo i nostri pensieri. Perché Dio...
contempla tutti gli aspetti del mondo in tutti i modi possibili; il risultato di ogni veduta dell'universo,
come se fosse vista da un certo luogo, è una sostanza che esprime l'universo conformemente a questo
punto di vista, se Dio ritiene opportuno rendere efûcace il suo pensiero e produrre questa sostanza. E
poiché la veduta di Dio è sempre veritiera, anche le nostre percezioni lo sono; sono i nostri giudizi, che
vengono da noi, a ingannarci» ( ). Ci si chiede quale cambiamento avvenga quando Dio
«rende efûcace il suo pensiero».  Sembrerebbe che la somma di tutte le sostanze debba essere
indistinguibile da Dio, e quindi identica a lui 3 il vero credo del panteismo.  Leibniz una volta si
avvicina molto alla dottrina che ogni determinazione è negazione, anche se sembra
inconsapevole che questo dovrebbe condurlo allo spinozismo. L'argomentazione riguarda la
necessità di una forza primitiva in ogni monade, di cui la forza derivata è una modiûcazione.
Senza entelechie primitive, dice, «ci sarebbero modiûcazioni senza nulla di sostanziale da modiûcare;
poiché ciò che è meramente passivo non potrebbe avere modiûcazioni attive; dato che la modiûcazione,
lungi dall'aggiungere alcuna perfezione, può solo essere una restrizione o limitazione variabile, e di
conseguenza non può superare la perfezione del soggetto» ( ). (Mio corsivo). Leibniz ammette
persino ( ) che la sua affermazione di molte sostanze sia piuttosto arbitraria. «Se la
nozione di sostanza nella sua deûnizione generica», dice, «è applicabile solo alla sostanza più semplice
o primitiva, questa sola sarà sostanza. Ed è in tuo potere», continua, «prendere la parola sostanza in

D. 178; F. de C. 38

G. vi. 614 (D. 225; L. 243) Discours de Métaphysique

G. iv. 439
¿ 10 À

¿ 11 À

G. III. 67
G. II. 232



modo che solo Dio sia sostanza, e le altre sostanze siano chiamate diversamente. Ma preferisco cercare
una nozione che si adatti ad altre cose e concordi con l'uso comune, secondo il quale tu, lui e io siamo
considerati sostanze. Non negherai che ciò sia legittimo e, se ha successo, utile».

 ¿ 10 À Si confronti il seguente passo nella stessa opera (G. iv. 453): «Non sono tuttavia dell'opinione di alcuni ûlosoû capaci, che sembrano
sostenere che le nostre idee stesse siano in Dio e per niente in noi. Ciò deriva, a mio parere, dal fatto che non hanno ancora sufûcientemente
considerato ciò che abbiamo appena spiegato qui riguardo alle sostanze, né tutta l'estensione e indipendenza della nostra anima, che le fa
contenere tutto ciò che le accade, ed esprimere Dio e con lui tutti gli esseri possibili e attuali, come un effetto esprime la sua causa. Inoltre, è
una cosa inconcepibile che io debba pensare attraverso le idee di un altro».

 ¿ 11 À È vero che Leibniz ci assicura nella pagina successiva che Dio vede l'universo non solo come lo vedono le sostanze create, ma
anche in modo completamente diverso. Ma questo lascia ancora tutte le sostanze create indistinguibili da una parte di Dio 3 una
visione non meno panteistica dell'altra.

È dunque evidente quanto ampio sia l'abisso, quando si considera Dio, tra Dio, la sostanza
primitiva, e le monadi o sostanze create. Ma quando Leibniz si occupa delle monadi, Dio deve
essere degradato dall'alta posizione che il panteismo gli conferisce, e almeno due volte viene
deûnito come una tra le monadi ( ). Questi due passi dovrebbero, penso, essere
considerati refusi. Le espressioni usuali per Dio sono sostanza semplice primitiva o unità
primitiva. Nei due passi in cui Dio è chiamato monade, ciò non avviene in modo molto diretto. In
uno, ci viene detto che «le monadi, eccetto quella primitiva, sono soggette a passioni» ( ).
L'altro è più diretto. «La monade o sostanza semplice contiene nella sua deûnizione generica
percezione e appetizione, ed è o quella primitiva o Dio, in cui risiede la ragione ultima delle cose, oppure
è derivata, cioè una monade creata» ( ). Che questi due passi debbano essere considerati
refusi sembra probabile se non altro perché (per quanto ne so) non ce ne sono altri. Ciò è reso
ancora più probabile dal fatto che l'espressione tradizionale , per quanto io possa
scoprire, non compare da nessuna parte. Fu usata da , da cui si pensava che Leibniz avesse
preso la parola monade. Questo fatto sembra aver indotto  a supporre che Leibniz usasse
anche questa frase, e gli scrittori successivi, con l'eccezione di  (

), sembrano aver temerariamente assunto che Hegel avesse qualche autorità per questa
supposizione. Quindi è meglio non considerare il Dio di Leibniz come una tra le monadi,
specialmente poiché le monadi formano una serie continua, ed evidentemente non può essercene
una che differisca inûnitamente poco da Dio.

G. III. 636; VII. 502

G. III. 636

G. VII. 502

monas monadum
Bruno

Hegel ¿ 12 À

Erdmann v. Geschichte, Vol. II. 2, p.
62

 ¿ 12 À Ad esempio nella sua storia della ûlosoûa, Werke, Vol. XVI. pp. 418, 422. Anche nella Logica minore, Werke, Vol. v. p. 865; Wallace's
Traduzione, p. 334. Leibniz con ogni probabilità derivò la parola Monade dal suo amico van Helmont. Vedi Stein, Leibniz und Spinoza.

Possiamo ora riassumere le incoerenze in cui Leibniz è condotto dalla sua teologia. L'argomento
ontologico, unico capace di dimostrare che l'esistenza di Dio è una verità necessaria, è
incompatibile con la posizione unica assegnata all'esistenza per quanto riguarda le cose ûnite. La
ûlosoûa leibniziana del ûnito e del contingente, se valida, implica la posizione kantiana che
l'esistenza non aggiunge nulla alla natura di ciò che esiste, cioè che l'esistenza non è
semplicemente un predicato tra tanti. Se così è, l'esistenza non può far parte di alcuna essenza, e
l'argomento ontologico crolla. L'argomento cosmologico dipende dalla teoria esistenziale del
giudizio, che è inconsistente con la separazione leibniziana del possibile e dell'attuale. Per la sua
teoria della contingenza, è essenziale che qualcosa di non esistente sia possibile; e questo non è
un giudizio esistenziale. La prova mediante le verità eterne suppone che la verità delle



La bontà di Dio

proposizioni derivi dall'essere credute 3 una visione di per sé completamente falsa, e che, inoltre,
rende arbitrario quali proposizioni Dio debba credere. Essa dipende anche dalla teoria esistenziale
del giudizio, poiché la sua base è che la verità, essendo in sé non esistente, non è nulla di per sé,
ma deve essere una mera proprietà delle credenze vere 3 una visione la cui circolarità è evidente.
L'argomento della preistabilita armonia, ancora, coinvolge un Creatore, e la creazione delle
sostanze è possibile solo se l'esistenza non è un predicato. Ma in tal caso, l'esistenza di Dio non
può essere una proposizione analitica, e deve, secondo la logica di Leibniz, essere contingente.
L'argomento ontologico risulterebbe infondato, e l'esistenza stessa di Dio, essendo contingente,
deve avere una ragione sufûciente che inclina senza necessitare. Ma se ciò è richiesto, potremmo
altrettanto bene ammettere l'armonia preistabilita come un fatto ultimo, poiché l'assunzione
dell'esistenza di Dio è insufûciente per la sua spiegazione.

Sembrano necessarie alcune parole sulla bontà di Dio. La maggior parte dei ûlosoû sembra
supporre che, se possono stabilire l'esistenza di Dio, la sua bontà ne consegue necessariamente.
Di conseguenza, sebbene Leibniz, in certi passaggi, fornisca qualche argomento per ciò che, in
senso metaûsico, può essere chiamata la perfezione di Dio, non si preoccupa mai di provare la sua
bontà. Nell'argomento sottoposto a , abbiamo visto che una perfezione è deûnita come
qualsiasi qualità semplice e assoluta, positiva e indeûnibile, ed esprime il suo oggetto senza limiti
( ). Leibniz sembra aver aderito a questa deûnizione di perfezione. Così afferma nella
Monadologia [ ]: «Possiamo anche giudicare che questa sostanza
suprema, che è unica, universale e necessaria, non avendo nulla al di fuori di sé che sia indipendente da
essa, ed essendo una semplice conseguenza dell'essere possibile, deve essere incapace di limiti, e deve
contenere tanta realtà quanto possibile. Donde segue che Dio è assolutamente perfetto, la perfezione
essendo nient'altro che l'ampiezza della realtà positiva intesa rigorosamente, tralasciando i limiti o
conûni nelle cose che li hanno. E dove non ci sono conûni, cioè in Dio, la perfezione è assolutamente
inûnita.»  Ma la perfezione intesa in questo senso, sebbene sembri implicare l'inûnita bontà di
Dio, implica ugualmente, se non in una visione puramente privativa del male, la sua inûnita
malvagità. Per sfuggire a ciò, Leibniz, come la maggior parte degli ottimisti, afferma che il male è
una limitazione. Dio, dice, è inûnito, il Diavolo è limitato; il bene avanza ad inûnitum, il male ha
conûni ( ]. Così la perfezione di Dio implica inûnita bontà, ma non inûnita
malvagità. Se Leibniz avesse ammesso che la malvagità è un predicato positivo, non avrebbe
potuto mantenere la sua deûnizione di Dio, né la sua dottrina dei giudizi analitici. Poiché bene e
male non sarebbero stati mutuamente contraddittori, ma comunque ovviamente incompatibili
come predicati di Dio. Di conseguenza affermò 3 sebbene senza alcun argomento 3 che la
malvagità è essenzialmente ûnita. Ma questo mi porta alla sua , con la discussione della
quale quest'opera giungerà a conclusione.

Spinoza

G. vii. 261
§§ 40, 41; G. vi. 613 (D. 223; L 239)

¿ 13 À

G. vi. 378 (D. 196)

Etica

 ¿ 13 À Questa sembra anche essere la concezione etica di Leibniz della perfezione. Cfr. G. vii. 303 (D. 101; L. 340): «Tra le inûnite
combinazioni di possibili e serie possibili, ne esiste una per cui la maggior parte dell'essenza o della possibilità è portata all'esistenza.» Anche
G. vii. 305 (D. 103; L. 342). Ma le due sono distinte nella pagina successiva, dove la perfezione morale appare come una specie della
perfezione metaûsica.



C a p i t o l o  X V I

L'Etica di Leibniz
Libertà e determinismo

Nell'ultimo capitolo abbiamo visto che la bontà di Dio è la ragione sufûciente metaûsicamente
necessaria degli atti buoni di Dio, che sono contingenti, e anzi i contingenti ultimi da cui tutti gli
altri üuiscono. Questo ci ha portato alla soglia dell'Etica di Leibniz, in cui, ancor più che nella sua
dottrina di Dio, culminano tutte le difûcoltà e incoerenze del suo sistema. Con l'enfasi che pose
sulle cause ûnali, diede all'Etica un'importanza grandissima nella sua ûlosoûa. Eppure sembra
aver dedicato solo la parte minore del suo pensiero al signiûcato e alla natura del bene. La sua
Etica è una massa di incoerenze, dovute in parte a indifferenza, in parte a deferenza verso i

. Sebbene tratterò l'argomento brevemente, gli darò uno spazio
proporzionalmente ampio, pari a quello che sembra aver occupato nelle meditazioni di Leibniz.
moralisti cristiani

Ci sono tre questioni separate, che dovrò trattare. Le prime due sono psicologiche, e solo l'ultima è
propriamente etica. Queste sono d , e 

, f .
la dottrina della libertà e determinazione la psicologia della

volontà la natura del bene

d La dottrina con cui Leibniz cercò di conciliare il libero arbitrio con il suo determinismo
radicale dipende interamente dalla contingenza e dall'attività delle sostanze. La libertà, come
Leibniz sottolinea, è un termine molto ambiguo.

«La libertà di volontà,» dice, «è... intesa in due sensi diversi. Il primo è quando è opposta
all'imperfezione o schiavitù dello spirito, che è una coercizione o costrizione, ma interna come quella che
sorge dalle passioni. L'altro senso è usato quando la libertà è opposta alla necessità.» Nel primo senso,
«solo Dio è perfettamente libero, e gli spiriti creati lo sono, solo nella misura in cui sono superiori alle
loro passioni. E questa libertà riguarda propriamente il nostro intelletto. Ma la libertà dello spirito,
opposta alla necessità, riguarda la volontà nuda, e in quanto distinta dall'intelletto. Questo è ciò che si
chiama libero arbitrio, e consiste in ciò, che riteniamo che le ragioni o impressioni più forti, che
l'intelletto presenta alla volontà, non impediscono all'atto della volontà di essere contingente, e non gli
danno una necessità che è assoluta, e per così dire, metaûsica.» ¿ 1 À

 ¿ 1 À N.E. pp. 1793180; G. v. 16031, Lib. ii. Cap. xxi.

Di questi due sensi, il primo corrisponde alla distinzione tra attività e passività. La volontà è
libera nella misura in cui siamo attivi, cioè determinati da idee distinte; solo Dio, che ha solo idee
distinte, è perfettamente libero. E così questo senso è connesso all'intelletto.  L'altro è il senso
rilevante nella controversia sul libero arbitrio, e quello che deve essere esaminato ora.

¿ 2 À

 ¿2 À Cfr. G. vii. 1093110, per ulteriori sviluppi sulla libertà in questo senso.



Leibniz riconobbe 3 come ogni ûlosofo attento dovrebbe 3 che tutti gli eventi psichici hanno le
loro cause, proprio come gli eventi ûsici, e che la previsione è teoricamente possibile in un caso
quanto nell'altro. A questo era vincolato da tutta la sua ûlosoûa, e specialmente dall'armonia
prestabilita. Egli sottolinea che il futuro deve essere determinato, poiché qualsiasi proposizione
su di esso deve essere già vera o falsa ( ). E con questo, se non fosse stato deciso a salvare il
libero arbitrio, avrebbe potuto accontentarsene. L'intera dottrina della contingenza avrebbe
potuto essere abbandonata con vantaggio. Ma ciò avrebbe portato a una necessità spinoziana e
contraddetto il . Di conseguenza sostenne 3 come anche il legame tra l'analitico e
il necessario lo portò a ritenere 3 che tutte le proposizioni esistenziali e tutte le connessioni
causali sono contingenti, e che pertanto, sebbene le volizioni abbiano cause invariabili, non ne
conseguono necessariamente.  Rigettò completamente la  3 la dottrina
secondo cui la volontà potrebbe essere priva di causa 3 e ritenne persino che ciò fosse
autocontraddittorio.  Poiché è necessario che ogni evento abbia una causa, sebbene sia
contingente che la causa produca il suo effetto. Sostenne anche che l'indifferenza dell'equilibrio
distruggerebbe il bene e il male morale. Poiché implicherebbe una scelta senza ragione, e quindi
senza una ragione buona o cattiva. Ma è nella bontà o cattiveria della ragione che consistono il
bene e il male morale ( ). Rigettò anche il preteso prova introspettiva della libertà,
mediante il nostro presunto senso di essa; poiché, come dice giustamente, possiamo essere
determinati da percezioni insensibili ( ). La libertà nel senso attuale è attribuita
ugualmente a Dio; le sue volizioni, sebbene sempre determinate dal motivo del meglio, non sono
meno contingenti ( ). Ci si potrebbe chiedere perché le bestie e persino le
semplici monadi non siano libere. Per questo, credo, non c'è alcun fondamento adeguato. Le
bestie, confessa Leibniz, hanno spontaneità ( ), ma non libertà ( ). La
spontaneità, dice, è contingenza senza costrizione, e una cosa è costretta quando il suo principio
viene dall'esterno ( ). Per principio di una cosa, immagino Leibniz debba intendere la
ragione sufûciente dei suoi cambiamenti. Questo, allora, in un animale, dovrebbe essere interno.
L'unico senso, di conseguenza, in cui un animale non è libero, sembrerebbe essere che le sue
volizioni non sono determinate dalla conoscenza del bene.

G. vi. 123

dogma cristiano

¿ 3 À libertà d'indifferenza

¿ 4 À

G. vi. 411

G. vi. 130

G. vii. 40839; D. 27334

G. vii. 109 G. vi. 421

G. vii. 110

¿ 5 À

 ¿3 À Cfr. G. v. 16334 (N. E. 183).
 ¿4 À Cfr. G. ii. 420; iii. 401 (D. 171); v. 164 (N. E. 183); vii. 379.
 ¿5 À Le opinioni di Leibniz su questo punto sono raccolte in un breve saggio, fornito da Gerhardt sia in francese che in latino (G. vii.

1083111). Traduco dal francese.

‘  La libertà è spontaneità unita all'intelligenza.
Così ciò che è chiamato spontaneità nelle bestie e in altre sostanze prive d'intelligenza, è elevato nell'uomo a un grado superiore di
perfezione, ed è chiamato libertà.
La spontaneità è contingenza senza costrizione; in altre parole, chiamiamo spontaneo ciò che non è né necessario né costretto.
Chiamiamo contingente ciò che non è necessario, o (che è la stessa cosa) ciò il cui opposto è possibile, senza implicare contraddizione.
Costretto è ciò il cui principio viene dall'esterno. (Cfr. Spinoza di Pollock, 2a ed. p. 193. Spinoza ha solo l'opposizione libero o costretto, non
le ulteriori distinzioni di Leibniz.)
C'è indifferenza quando non c'è più ragione per l'una che per l'altra. Altrimenti, ci sarebbe determinazione. (Il latino ha: E il determinato
le si oppone.)
Tutte le azioni delle sostanze singole sono contingenti. Poiché si può dimostrare che, se le cose accadessero diversamente, non ci sarebbe
contraddizione per questo.
Tutte le azioni sono determinate e mai indifferenti. Poiché c'è sempre una ragione che ci inclina verso l'una piuttosto che l'altra, dato che
nulla avviene senza una ragione. È vero che queste ragioni inclinanti non sono necessitanti e non distruggono né la contingenza né la
libertà.
Una libertà d'indifferenza è impossibile. Così che non può essere trovata da nessuna parte, nemmeno in Dio. Poiché Dio è determinato da



Psicologia della volontà e del piacere

se stesso a fare sempre il meglio. E le creature sono sempre determinate da ragioni interne o esterne.
Più le sostanze sono determinate da se stesse e lontane dall'indifferenza, più sono perfette. Poiché, essendo sempre determinate, avranno
la determinazione o da se stesse, e saranno tanto più potenti e perfette, o l'avranno dall'esterno, e allora saranno proporzionalmente
obbligate a servire le cose esterne.
Più agiamo secondo ragione, più siamo liberi, e c'è più servitù quanto più agiamo per passione. Poiché più agiamo secondo ragione, più
agiamo conformemente alle perfezioni della nostra natura, e nella misura in cui ci lasciamo trascinare dalle passioni, siamo schiavi delle
cose esterne che ci fanno soffrire.
Per riassumere: tutte le azioni sono contingenti, o senza necessità. Ma anche tutto è determinato o regolare, e non c'è indifferenza.
Possiamo persino dire che le sostanze sono più libere nella misura in cui sono più lontane dall'indifferenza e più autodeterminate. E che
meno hanno bisogno di determinazione esterna, più si avvicinano alla perfezione divina. Poiché Dio, essendo la sostanza più libera e
perfetta, è anche la più completamente determinata da se stessa a fare il più perfetto. Così che il Nulla (le Rien), che è il più imperfetto e il
più lontano da Dio, è anche il più indifferente e il meno determinato. Ora, nella misura in cui abbiamo lume e agiamo secondo ragione,
saremo determinati dalle perfezioni della nostra natura, e di conseguenza saremo più liberi nella misura in cui siamo meno imbarazzati
nella nostra scelta. È vero che tutte le nostre perfezioni, e quelle di tutta la natura, vengono da Dio, ma ciò, lungi dall'essere contrario alla
libertà, è piuttosto la ragione stessa per cui siamo liberi, perché Dio ci ha comunicato un certo grado della sua perfezione e della sua
libertà. Accontentiamoci dunque di una libertà che è desiderabile e si avvicina a quella di Dio, che ci rende più disposti a scegliere bene e
agire bene; e non pretendiamo quella libertà dannosa, per non dire chimerica, di essere nell'incertezza e nel perpetuo imbarazzo, come
quell'Asino di Buridano, famoso nelle scuole, che, posto a uguale distanza tra due sacchi di grano, e non avendo nulla che lo determinasse
verso l'uno piuttosto che l'altro, si lasciò morire di fame.

e Questo mi porta alla psicologia della volontà e del piacere. Leibniz sostiene che il piacere è
un senso di perfezione, e che ciò che  chiama  è essenziale per la felicità degli
esseri creati, che non consiste mai nel possesso completo [ ].
L'azione, dice, porta gioia, mentre la passione porta dolore; e azione e passione consistono nel
passare a un grado maggiore o minore di perfezione ( ).  Così quando Leibniz concorda
con Locke che il bene è ciò che produce piacere [ ], non sta accettando
l' , ma affermando una connessione psicologica tra il raggiungimento del bene e la
sensazione di piacere. Allo stesso modo può essere liberato dall'apparenza dell'edonismo
psicologico, al quale si avvicina pericolosamente ( ). Ci sono, pensa
Leibniz, istinti innati, dai quali possono derivare verità innate. «Sebbene possiamo dire con verità
che la morale ha principi indimostrabili, e che uno dei primi e più pratici è che dobbiamo perseguire la
gioia e fuggire il dolore, dobbiamo aggiungere che questa non è una verità conosciuta puramente dalla
ragione, poiché è fondata sull'esperienza interna, o su conoscenza confusa, poiché non sentiamo cosa
siano la gioia e il dolore» [ ]. «Questa massima,» continua, «non è conosciuta dalla
ragione, ma, per così dire, da un istinto» ( ). Ma la ragione dovrebbe condurci piuttosto a cercare
la , che «è solo una gioia duratura. Il nostro istinto, tuttavia, non tende alla felicità propria, ma
alla gioia, cioè al presente; è la ragione che spinge verso il futuro e il duraturo. Ora l'inclinazione,
espressa dall'intelletto, passa in un precetto o verità pratica; e se l'istinto è innato, la verità è innata
anch'essa» [ ].  Leibniz sembra, in questo passo, suggerire che pensa la gioia
buona perché è desiderata, e la ragione utile solo a mostrare che, se la gioia è buona, più gioia è
meglio di meno.  Ma questa non può essere la sua vera intenzione. Poiché, come abbiamo visto,
sostiene che la gioia è un senso di perfezione, e quindi la perfezione deve essere distinta dalla
gioia. Inoltre, è una verità contingente che la volizione sia determinata dal bene ( ).
Ma se la volizione è sempre necessariamente determinata dal desiderio, come Leibniz sembra
sostenere, e se il bene signiûca ciò che è desiderato, allora la volizione sarebbe necessariamente
determinata dal bene. Dobbiamo supporre, quindi, che Leibniz consideri una proposizione

Locke inquietudine
G. v. 175 (N. E. 194); VII. 73 (D. 130)

G. iv. 441 ¿ 6 À

G. v. 149 (N. E. 167)
Utilitarismo

Nuovi Saggi, Lib. I, Cap. ii.

G. v. 81 (N. E. 86)
ibid.

felicità

G. v. 82 (N. E. 87) ¿ 7 À

¿ 8 À

G. ii. 38; iv. 438



Peccato

Signiûcato di bene e male: tre tipi di ciascuno

sintetica e contingente che desideriamo il bene, e non commetta la fallacia di supporre che il bene
signiûchi il desiderato. Ciò appare anche da un passo in cui Leibniz sottolinea che la volontà di Dio
non potrebbe avere il bene come suo effetto, a meno che non lo avesse come suo oggetto, e che il
bene è quindi indipendente dalla volontà di Dio ( ); o dalla spiegazione che la bontà di Dio
lo portò a desiderare di creare il bene, mentre la sua saggezza gli mostrò il meglio possibile (

).

G. iv. 344
G. vi.

167

 ¿6 À Cfr. Spinoza, Etica, Parte III, Prop. XI, Scolio: «Per piacere intenderò dunque, d'ora in poi, un'affezione per cui la mente passa a una
maggiore perfezione; e per dolore un'affezione per cui passa a una minore perfezione.» Cfr. anche ibid. Prop. LIX, Scol.: «Il piacere è il
passaggio dell'uomo da una perdita a una maggiore perfezione. Il dolore è il passaggio dell'uomo da una maggiore a una minore perfezione.»
Cfr. Hobbes, Natura Umana, Cap. vii (ed. Molesworth, Vol. IV).

 ¿7 À Prosegue spiegando che gli istinti non sono necessariamente pratici, ma forniscono analogamente i principi delle scienze e del
ragionamento, impiegati inconsciamente.

 ¿8 À Cfr. Spinoza, Etica, Parte III, Prop. IX, Scolio: «Non abbiamo sforzo, volontà, appetito o desiderio per alcunché perché lo riteniamo
buono, ma al contrario riteniamo buona una cosa perché abbiamo uno sforzo, volontà, appetito o desiderio per essa.» Cfr. anche ibid. Prop.
XXXIX, Scol. Sembra probabile che Leibniz fosse confuso nella sua mente riguardo a questa alternativa.

La questione del peccato è molto scomoda per la teoria leibniziana della volontà. , egli dice, è
una disposizione immutabile a fare ciò che riteniamo buono. Poiché la nostra volontà non è
condotta a perseguire nulla, se non in quanto l'intelletto lo presenta come buono, agiremo sempre
rettamente se giudicheremo sempre rettamente ( ). Perseguiamo il bene maggiore che
percepiamo, ma i nostri pensieri sono per lo più sordi, cioè semplici simboli vuoti; e tale
conoscenza non può muoverci [ ]. Analogamente, il vizio non è la forza
dell'azione, ma un impedimento ad essa, come l'ignoranza ( ). In effetti, il peccato
originale e la materia prima sono quasi indistinguibili. Da questa base si accinge a fabbricare
l'immoralità. È evidente che, se fosse stato coerente, avrebbe affermato con audacia che tutto il
peccato deriva interamente dall'ignoranza. Invece, ciò che dice è che dobbiamo stabilire una
regola per seguire la ragione, sebbene percepita solo da pensieri sordi [ ]; che
dipende da noi prendere precauzioni contro le sorprese con una ferma determinazione a
riüettere, e agire solo in certe circostanze, dopo aver deliberato approfonditamente ( ); che
la regola principale della vita è fare sempre, non ciò che le passioni (Bewegungen), ma ciò che
l'intelletto indica come più utile, e una volta fatto, ritenersi felici comunque vada ( ). Tutte
queste osservazioni sono sotterfugi discreditevoli per nascondere che tutto il peccato, per Leibniz,
è peccato originale, la ûnitezza intrinseca di ogni monade creata, la confusione delle sue
percezioni del bene, per cui è condotta, in un'illusione onesta e inevitabile, a perseguire il
peggiore al posto del migliore. Non possiamo stabilire una regola per seguire la ragione, a meno
che non percepiamo che questa regola è buona; e se lo percepiamo, certamente la stabiliremo. Il
suo determinismo è andato troppo oltre per moralità e immoralità, sebbene non interferisca
affatto con bontà e malvagità.

Virtù

G. vii. 92

G. v. 171 (N. E. 191)
G. ii. 317

G. v. 173 (N. E. 193)

G. iv. 454

G. vii. 99



Il male metaûsico fonte degli altri due tipi

f Questo mi conduce alla natura e al signiûcato stesso di bene e male in Leibniz. Egli
distingue tre tipi di bene e male: metaûsico, morale e ûsico. La teoria del bene e male metaûsico è
chiara e coerente, e armonizza con il resto del suo sistema; ma non ha un ovvio signiûcato etico.
Gli altri due sembrano meno fondamentali, e talvolta sono trattati come mere conseguenze del
bene e male metaûsici. Così l'Etica di Leibniz, come molti altri sistemi etici, soffre di inesistenza.
Qualcosa di diverso dal bene è preso come fondamentale, e le deduzioni da ciò sono considerate
dotate di rilevanza etica. ¿ 9 À

 ¿9 À La teoria del bene e male metaûsico derivava da Spinoza, ed era anteriore al resto dell'Etica di Leibniz. Era suscettibile di sviluppo
puramente logico, e non implicava l'appello a cause ûnali che, dopo il 1680, Leibniz sostenne perpetuamente con un'allusione al
Fedone di Platone (cfr. Stein, op. cit. p. 118 e segg.). L'esposizione più chiara del principio di perfezione metaûsica si trova in un
documento non datato (G. vii. 194-7), scritto probabilmente intorno al 1677 (cfr. G. vii. 41-2), sebbene coincida esattamente sotto
questo aspetto con L'origine ultima delle cose, ad es. G. vii. 303 (L. 340; D. 101). Vedi Appendice, § 121.

«Il male,» ci viene detto, «può essere inteso metaûsicamente, ûsicamente e moralmente. Il male
metaûsico consiste nella semplice imperfezione, il male ûsico nella sofferenza, e il male morale nel
peccato. Ora, sebbene il male ûsico e morale non siano necessari, è sufûciente che, in virtù delle verità
eterne, siano possibili. E poiché questa immensa regione delle Verità contiene tutte le possibilità,  ci
deve essere un'inûnità di mondi possibili, il male deve entrare in parecchi di essi, e persino il migliore di
tutti deve contenere male; questo è ciò che ha determinato Dio a permettere il male» ( ). Questo
fornisce la soluzione di Leibniz al problema del male, ed è chiaro che il male metaûsico è la fonte
del tutto. Il seguente passaggio lo lascia fuori dubbio. «Chiediamo innanzitutto: da dove viene il
male? Se Dio esiste, da dove viene il male? se non esiste, da dove viene il bene? Gli antichi attribuivano la
causa del male alla materia, che credevano increata e indipendente da Dio; ma noi, che deriviamo tutte
le cose da Dio, dove troveremo la fonte del male? La risposta è che deve essere cercata nella natura ideale
della creatura, in quanto questa natura è contenuta tra le verità eterne, che sono nell'intelletto di Dio,
indipendentemente dalla Sua volontà. Dobbiamo infatti considerare che c'è un'imperfezione originaria
nella creatura, anteriore al peccato, perché la creatura è essenzialmente limitata; da cui consegue che la
creatura non può sapere tutto, e può sbagliare e commettere altri errori» ( ). E perciò Leibniz
riûuta il principio di , che gli errori dipendano più dalla volontà che dall'intelletto [

].

¿ 10 À

G. vi. 115

G. vi. 114-5
Cartesio G. iv.

361 (D. 52)

 ¿ 10 À  Questo passaggio prova, ciò che altrimenti sarebbe dubbio, che Leibniz si rendeva conto che le proposizioni sui contingenti
possibili sono necessarie. Vedi p. 26 sopra.

¿ 10 À

Così il male metaûsico, o limitazione4sebbene Leibniz esiti a dichiararlo apertamente4è la
fonte del peccato e del dolore. E ciò è sufûcientemente evidente. Se giudicassimo sempre
rettamente, agiremmo sempre rettamente; ma il nostro giudizio errato deriva da percezione
confusa, o materia prima, o limitazione. E il dolore accompagna il passaggio a una perfezione
inferiore, che risulta da azioni sbagliate. Così il male ûsico e morale dipendono entrambi dal male
metaûsico, cioè dall'imperfezione o limitazione. Leibniz di solito non parla dell'opposto di ciò
come bene metaûsico, ma come perfezione metaûsica. Molti dei suoi argomenti, tuttavia,
implicano l'assunzione che la perfezione metaûsica sia buona, come quando argomenta contro il



vuoto,  o quando afferma che «tra le inûnite combinazioni di possibili e serie possibili, ne esiste una
per cui la maggior parte dell'essenza o della possibilità è portata all'esistenza.»

¿ 11 À

¿ 12 À

 ¿ 11 À Ad es. G. vii. 377 (D. 253); ma cfr. G. ii. 475.
 ¿ 12 À G. vii. 303 (D. 101; L. 340). Vedi anche la frase precedente.

La stessa visione sembra implicita in un passaggio che incidentalmente deûnisce la perfezione
metaûsica. «Come la possibilità,» afferma, «è il principio dell'essenza, così la perfezione, o il grado di
essenza (per cui quante più cose possibili sono compatibili), è il principio dell'esistenza.» Nella frase
precedente ha usato imperfezione e assurdità morale come sinonimi [ ]. E
nella pagina successiva, dove cerca di distinguere perfezione metaûsica e morale, riesce solo a
rendere quest'ultima una specie della prima. «E afûnché,» spiega, «nessuno pensi che qui
confondiamo la perfezione morale, o bontà, con la perfezione metaûsica, o grandezza, e ammetta la
seconda negando la prima, bisogna sapere che da quanto detto segue che il mondo è il più perfetto, non
solo ûsicamente o, se si preferisce, metaûsicamente, perché è stata prodotta quella serie di cose in cui la
maggior realtà è attualizzata, ma anche moralmente, poiché, in verità, la perfezione morale è
perfezione ûsica per le menti stesse» [ ]. Vale a dire, la perfezione morale è
l'agire rettamente, e ciò dipende dalla perfezione ûsica per le menti, d.h.z. dalla percezione chiara.

G. vii. 304 (D. 103; L 342)

G. vii. 306 (D. 104; L. 345)

¿ 13 À

 ¿ 13 À Cfr. anche il seguente passo (G. iii. 32): «Il bene e il male metaûsici sono perfezione o imperfezione nell'universo, ma sono
speciûcamente intesi come quei beni e mali che accadono a creature non intelligenti, o per così dire non intelligenti.»

Sulla relazione tra perfezione metaûsica e morale, Leibniz difûcilmente può essere scagionato
dalla disonestà. Usa la dipendenza della seconda dalla prima per risolvere il problema del male e
mostrare che il male è una mera limitazione. Quest'ultimo punto è essenziale, come abbiamo
visto nel capitolo precedente, per la sua prova della bontà di Dio e per l'intera connessione del
male con materia prima e ûnitezza. Ma cerca di rendere il male morale indipendente non appena
pensa al peccato, alla punizione e alla responsabilità, al Paradiso e all'Inferno, e a tutto l'apparato
dei . Se si vuole trarre qualcosa dalla sua Etica, dobbiamo accettare con audacia
la supremazia della perfezione e dell'imperfezione metaûsiche, e trarne le conseguenze.

moralisti cristiani

La perfezione metaûsica è solo la quantità di essenza [ ], o la grandezza
della realtà positiva [ ]. Ciò signiûca il possesso di tutti i predicati semplici
possibili nel grado più alto possibile. Leibniz afferma, contro , che una cosa può avere più
realtà di un'altra semplicemente avendo più di un attributo, così come avendo più attributi. Ad
esempio, dice, un cerchio ha più estensione del quadrato inscritto [ ]. Ma in un altro
passo asserisce che cose non capaci di un grado massimo, come numeri e ûgure, non sono
perfezioni ( ). Poiché afferma anche che Dio è inûnito, mentre il Diavolo è ûnito, che il
bene avanza ad inûnitum, mentre il male ha i suoi limiti [ ], numeri e ûgure sono
evidentemente esclusi perché non sono veri predicati, e perché, come abbiamo visto discutendo il
continuo, l'inûnito numerico è autocontraddittorio, sebbene l'inûnito attuale sia ammissibile. Così
la perfezione metaûsica consiste nell'avere quanti più predicati possibile nel grado più alto
possibile, e nessun predicato vero è escluso da questa deûnizione.

G. vii. 303 (D. 101; L. 340)
G. vi. 613 (D. 224; L. 240)

Spinoza

G. i. 144 (D. 17)

G. iv. 427
G. vi. 378 (D. 196)

¿ 14 À



Connessione con la dottrina dei giudizi analitici

I regni della natura e della grazia

 ¿ 14 À Cfr. anche G. v. 15 (D. 95; N. E. 15).

Da ciò segue, ovviamente, che l'imperfezione è qualcosa di meramente negativo, cioè la mera
assenza di perfezione. Così le monadi differiscono da Dio solo come meno e più; hanno le stesse
perfezioni di Dio, ma in grado inferiore ( ).  Il Diavolo, in questa visione, dovrebbe essere
la più bassa delle monadi nude4visione che i teologi difûcilmente accetterebbero, poiché lo
suppongono sempre capace di conoscenza. C'è un passaggio in cui Leibniz cerca di connettere
direttamente la perfezione con il bene. «Posto una volta,» dice, «che l'essere è migliore del non-
essere, o che c'è una ragione per cui qualcosa dovrebbe essere piuttosto che nulla, o che dobbiamo
passare dalla possibilità all'attualità, ne segue che, anche in assenza di ogni altra determinazione, la
quantità di esistenza è la più grande possibile» [ ]. Così sembra ammettere
che la bontà signiûchi qualcosa di diverso dalla quantità di esistenza, e considerare la connessione
tra le due come signiûcativa.

G. ii. 125 ¿ 15 À

G. vii. 304 (D. 102; L. 341)

 ¿ 15 À Cfr. Spinoza, Etica, Parte II. Prop. XLIX. Scholium: «Partecipiamo della Natura Divina nella misura in cui le nostre azioni diventano
sempre più perfette e comprendiamo sempre più Dio.» Anche Monadologia, § 42.

L'Etica a cui questa visione conduce è comune. Bontà e Realtà si ritiene vadano di pari passo, se
non siano sinonimi.  Quindi ne segue facilmente che la Realtà è buona; e questa conseguenza è,
per quanto posso scoprire, l'unica raccomandazione di tale Etica. Per Leibniz in particolare, che
ammette l'esistenza del male [ ], tale visione è assurda. Poiché se il male è una
mera limitazione, tutto ciò che esiste è buono in gradi diversi, e mai male in alcun grado. Se un
esistente, come il dolore, è dichiarato male, ne segue che il male è un predicato positivo, come il
bene.  Quindi sarà incluso nella perfezione metaûsica. La dottrina dei giudizi analitici deve aver
contribuito alla visione che il male sia una mera negazione. Poiché è ovvio che bene e male sono
predicati incompatibili, e se entrambi sono positivi, questo è un giudizio sintetico. Quindi il male
era considerato la mera negazione del bene, sebbene sarebbe stato ugualmente logico considerare
il bene la mera negazione del male. Quando si riconosce che il male è un predicato positivo, cade
l'intera teoria privativa del male, e con essa la connessione tra perfezione metaûsica ed etica, così
come la deûnizione di Dio come avente tutti i predicati positivi.

¿ 16 À

G. vi. 376 (D. 194)

¿ 17 À

 ¿ 16 À Cfr. Spinoza, Etica, Parte II Def. VI.: «Per realtà e perfezione intendo la stessa cosa.»
 ¿ 17 À Anche nel 1677, quando Leibniz era più vicino che mai allo spinozismo, sostiene contro un cartesiano che «sia il piacere che il

dolore sono qualcosa di positivo» (G. i. 214). Cfr. Stein, op. cit. pp. 90, 91.

Rimane una piccola incoerenza da notare. Leibniz parla spesso come se le cause ûnali avessero
riferimento esclusivo agli spiriti [ ], ma altre volte lo nega decisamente (

). Sembra ritenere che solo gli spiriti, tra le monadi, siano ûni a se stessi; altri ûni non
sono monadi individuali, ma il bene metaûsico, l'ordine e la bellezza della natura. Il primo
principio del mondo ûsico, dice, è dargli quanta più perfezione possibile, e del mondo morale, o

G. iv. 480 (D. 73; L. 304) ad
es. G. vi. 168



C A P I T O L O  2 0 .

Appendice

II. § 8  Schema dell'argomentazione logica di Leibniz

II. § 10  Tutte le proposizioni sono riducibili alla forma soggetto-predicato?

Città di Dio, dargli la massima felicità possibile ( ). Ciò porta a un'armonia tra i regni della
Natura e della Grazia, tra Dio come Architetto e Dio come Monarca ( ]. Nel
primo, cerca solo ordine e perfezione metaûsica; nel secondo, cerca la felicità degli spiriti. Ma il
mondo è così ben congegnato che i due ûni portano alla stessa serie di eventi, e in questo
abbiamo ancora una volta un'armonia prestabilita.

G. iv. 462
G. vi. 605 (D. 215; L. 421)

Nella ûlosoûa di Leibniz tutto, dalla Legge della Ragion Sufûciente in poi, dipende, attraverso
l'introduzione delle cause ûnali, dall'Etica. Ma l'Etica, essendo un argomento su cui la teologia è
molto deûnita, non poteva essere trattata da Leibniz con spirito libero. L'Etica a cui aveva diritto
era molto simile a quella di Spinoza; aveva le stesse fallacie e conseguenze simili. Ma essendo il
campione dell'ortodossia contro l'ateo denigrato, Leibniz si ritrasse dalle conseguenze delle sue
opinioni e si rifugiò nella perpetua iterazione di frasi ediûcanti. L'intera tendenza del suo
temperamento, come della sua ûlosoûa, era esaltare illuminazione, educazione e sapere, a scapito
di buone intenzioni ignoranti. Questa tendenza avrebbe potuto trovare un'espressione logica
nella sua Etica. Ma preferì sostenere Peccato e Inferno, e rimanere, in ciò che riguardava la Chiesa,
il campione dell'ignoranza e dell'oscurantismo. Questa è la ragione per cui le parti migliori della
sua ûlosoûa sono le più astratte, e le peggiori quelle che più da vicino riguardano la vita umana.

 Esaminando la nozione che ho di ogni proposizione vera, trovo che ogni
predicato, necessario o contingente, passato, presente o futuro, è compreso nella nozione del
soggetto, e non chiedo di più. [...] La proposizione in questione è di grande importanza e
merita di essere ben stabilita, poiché ne consegue che ogni anima è come un mondo a parte,
indipendente da tutto il resto tranne Dio; che non solo è immortale e per così dire impatibile,
ma che conserva nella sua sostanza tracce di tutto ciò che le accade. Ne consegue anche in
cosa consista l'interazione delle sostanze, e in particolare l'unione dell'anima e del corpo.
Questa interazione non avviene secondo l'ipotesi ordinaria dell'inüusso ûsico di una sull'altra,
poiché ogni stato presente di una sostanza le giunge spontaneamente, ed è solo una
conseguenza del suo stato precedente. Non avviene neppure secondo l'ipotesi delle cause
occasionali, [...] ma avviene secondo l'ipotesi della concomitanza, che mi appare dimostrativa.
Cioè, ogni sostanza esprime l'intera sequenza dell'universo secondo il punto di vista o il
rispetto che le è proprio, donde avviene che concordino perfettamente tra loro.

G. II. 46 (1686).

 Non esiste denominazione così estrinseca da non avere una intrinseca come suo
fondamento.
G. II. 240.



II. § 11  Proposizioni analitiche e sintetiche

 Le cose che differiscono per luogo devono esprimere il loro luogo, cioè le cose
circostanti, e così essere distinte non solo dal luogo, o da una mera denominazione estrinseca,
come tali cose sono comunemente concepite.

G. II. 250.

 A mio avviso, la relazione è più generale della comparazione. Poiché le
relazioni sono o di comparazione o di concorso (concours). Le prime concernono l'accordo
(convenance) o il disaccordo (prendo questi termini in senso meno ampio), che comprendono
somiglianza, uguaglianza, disuguaglianza, ecc. La seconda classe coinvolge qualche
connessione, come di causa ed effetto, tutto e parti, situazione e ordine, ecc.

G. V. 129 (N. E. 144).

 Le relazioni e gli ordini partecipano della natura di entità razionali (ont
quelque chose de l’être de raison), sebbene abbiano il loro fondamento nelle cose; poiché si
può dire che la loro realtà, come quella delle verità eterne e delle possibilità, provenga dalla
ragione suprema.

G. V. 210 (N. E. 235).

 È meglio collocare le verità nella relazione tra gli oggetti delle idee, che fa
sì che l'uno sia compreso o non compreso nell'altro.
G. V. 377 (N. E. 451).

 Accontentiamoci di cercare la verità nella corrispondenza delle
proposizioni, che sono nella mente, con le cose in questione.
G. V. 378 (N. E. 452).

 Non ammetterete, credo, un accidente che sia in due soggetti alla volta. Così
sostengo, per quanto riguarda le relazioni, che la paternità in Davide è una cosa, e la ûliazione
in Salomone è un'altra, ma la relazione comune ad entrambi è una cosa meramente mentale,
di cui le modiûcazioni dei singolari sono il fondamento.

G. II. 486.

 Lungi dall'approvare l'accettazione di principi dubbi, vorrei che le persone
cercassero persino la dimostrazione degli assiomi di Euclide... E quando mi si chiedono i
mezzi per conoscere ed esaminare i principi innati, rispondo... che, eccetto gli istinti la cui
ragione è sconosciuta, dobbiamo cercare di ridurli a principi primi, cioè ad assiomi che siano
identici o immediati per mezzo di deûnizioni, che non sono altro che una distinta esposizione
di idee.

G. V. 92 (N. E. 99).

 Non sono le ûgure che fanno la dimostrazione per i geometri... Sono le
proposizioni universali, cioè le deûnizioni, gli assiomi e i teoremi già dimostrati, che fanno il
ragionamento, e lo sosterranno anche se non ci fosse alcuna ûgura.

G. V. 342 (N. E. 403).

 Le verità primitive, che sono conosciute per intuizione, sono, come quelle
derivate, di due tipi. Sono tra le verità di ragione o le verità di fatto. Le verità di ragione sono
necessarie, e quelle di fatto sono contingenti. Le verità primitive di ragione sono quelle che
chiamo con il nome generale di identiche, perché sembra che ripetano solo la stessa cosa,
senza insegnarci nulla. Quelle affermative sono come le seguenti: ogni cosa è ciò che è, e in
quanti esempi desideriamo, A è A, B è B. [...] Il rettangolo equilatero è un rettangolo. [...] Se la
ûgura regolare a quattro lati è un rettangolo equilatero, questa ûgura è un rettangolo. [...] Se A
non è B, ne segue che A non è B. [...] Passo ora alle identità negative, che dipendono o dal

G. V. 343 (N. E. 404).



III. § 13  L'ambito dei giudizi contingenti in Leibniz

principio di contraddizione o da quello dei disparati. Il principio di contraddizione è in
generale: una proposizione è vera o falsa.

 Il numero triplo delle dimensioni è determinato [nella materia], non dalla ragione
del migliore, ma da una necessità geometrica; è perché i geometri hanno potuto mostrare che
ci sono solo tre rette mutuamente perpendicolari che possono intersecarsi nello stesso punto.
Nulla potrebbe essere scelto di più appropriato per mostrare la differenza tra la necessità
morale, che governa la scelta del saggio, e la necessità bruta di Strato e degli Spinozisti, [...]
che far considerare alle persone la differenza tra la ragione delle leggi del moto e la ragione
del numero triplo delle dimensioni: la prima consistendo nella scelta del migliore, la seconda
in una necessità geometrica e cieca.

G. VI. 323.

 Le verità di ragionamento sono necessarie e il loro opposto è
impossibile: le verità di fatto sono contingenti e il loro opposto è possibile. Quando una verità
è necessaria, la sua ragione può essere trovata per analisi, risolvendola in idee e verità più
semplici, ûnché non arriviamo a quelle che sono primarie. [...] I principi primari [...] non
possono essere dimostrati, e anzi non hanno bisogno di prova; e questi sono enunciati
identici, il cui opposto implica una contraddizione espressa.

G. VI. 612 (D. 223; L. 236).

 Il grande fondamento della matematica è il principio di contraddizione.
[...] E questo principio da solo basta a dimostrare tutta l'Aritmetica e tutta la Geometria, cioè
tutti i principi matematici. Ma per passare dalla matematica alla ûlosoûa naturale è
necessario un altro principio [...] : intendo il principio di una ragione sufûciente.

G. VII. 355 (D. 239).

 Per essere sicuro che ciò che concludo da una deûnizione è vero, devo sapere che
questa nozione è possibile. Poiché se implica una contraddizione, possiamo allo stesso tempo
trarne conclusioni opposte. [...] Questo è il motivo per cui le nostre idee implicano un giudizio.

G. I. 384.

 Idee e verità possono essere divise in primitive e derivate; la conoscenza di
quelle primitive non ha bisogno di essere formata, ma solo distinta.
G. V. 21 (N. E. 21).

 Le deûnizioni non sono arbitrarie, come credeva Hobbes, e non possiamo formare
idee come ci piace, sebbene sembri che i Cartesiani siano di questa opinione. Poiché è
necessario che queste idee che ci accingiamo a formare siano veritabili, cioè possibili, e che gli
ingredienti che vi mettiamo siano compatibili tra loro.

G. III. 443.

 Per quanto riguarda le verità eterne, si deve osservare che in fondo sono
tutte ipotetiche, e dicono in effetti: Posta una certa cosa, un'altra cosa è.
G. V. 428 (N. E. 515).

 Sebbene tutti i fatti dell'universo siano ora certi in relazione a Dio, o (ciò
che equivale alla stessa cosa) determinati in sé stessi e persino interconnessi, non ne
consegue che la loro connessione sia sempre veramente necessaria, cioè che la verità, che
afferma che un fatto segue da un altro, sia necessaria. E questo deve essere applicato
specialmente alle azioni volontarie.

G. III. 400 (D. 171).



III. § 14  Signiûcato del principio di ragione sufûciente

 I ûlosoû concordano oggigiorno che la verità dei futuri contingenti è determinata,
cioè che i futuri contingenti sono futuri, o che saranno... Così il contingente, sebbene futuro,
non è meno contingente; e la determinazione, che sarebbe chiamata certezza se fosse
conosciuta, non è incompatibile con la contingenza.

G. VI. 123.

 La nozione di una specie coinvolge solo verità eterne o necessarie, ma la
nozione di un individuo coinvolge, sub ratione possibilitatis, ciò che è di fatto, o relativo
all'esistenza delle cose e al tempo, e di conseguenza dipende da certi decreti liberi di Dio
considerati come possibili; poiché le verità di fatto o di esistenza dipendono dai decreti di Dio.

G. II. 39 (1686).

 La connessione o consecuzione è di due tipi: l'una è assolutamente
necessaria, così che il suo contrario implica contraddizione, e questa deduzione si veriûca
nelle verità eterne, come quelle della geometria; l'altra è necessaria solo ex hypothesi, e per
così dire per accidente, ed è contingente in sé, quando il contrario non implica contraddizione.

G. IV. 437 (1686).

 La vera Fisica deve realmente derivare dalla fonte delle perfezioni divine...
Lungi dall'escludere le cause ûnali, e la considerazione di un Essere che agisce con saggezza, è
da lì che tutto in Fisica deve essere dedotto.

G. III. 54 (D. 35).

 [La Dinamica] è in gran parte il fondamento del mio sistema; poiché lì
apprendiamo la differenza tra verità la cui necessità è bruta e geometrica, e verità che hanno
la loro fonte nella convenienza e nelle cause ûnali.

G. III. 645.

 Le leggi del moto che effettivamente si veriûcano in natura, e sono veriûcate da
esperimenti, non sono in verità assolutamente dimostrabili, come sarebbe una proposizione
geometrica: ma non è neppure necessario che lo siano. Non derivano interamente dal
principio di necessità, ma derivano dal principio di perfezione e ordine; sono un effetto della
scelta e della saggezza di Dio.

G. VI. 319.

 Quando due cose che non possono coesistere sono ugualmente buone; e
né in sé stesse, né tramite combinazione con altre cose, l'una possiede alcun vantaggio
sull'altra; Dio non produrrà nessuna delle due.

G. VII. 374 (D. 250).

 Questa dimostrazione del predicato di Cesare [che decise di attraversare il
Rubicone] non è assoluta come quelle numeriche o geometriche, ma presuppone la serie di
cose scelte liberamente da Dio, fondata sul primo decreto libero divino, cioè fare sempre ciò
che è più perfetto, e sul decreto che Dio ha stabilito (in conseguenza del primo) riguardo alla
natura umana: che l'uomo agirà sempre (pur liberamente) ciò che gli appare migliore. Ora
ogni verità fondata su decreti di questo tipo è contingente, sebbene certa... Tutte le
proposizioni contingenti hanno ragioni per essere così piuttosto che diversamente, o (che è lo
stesso) possiedono prove a priori della loro verità, che le rendono certe e mostrano come il
collegamento tra soggetto e predicato abbia il suo fondamento nella natura dell'uno e
dell'altro; ma non hanno dimostrazioni di necessità, poiché queste ragioni si basano solo sul

G. IV. 438 (1686).



III. § 15  La sua relazione con la legge di non contraddizione

principio di contingenza, o dell'esistenza delle cose, cioè su ciò che è o appare migliore tra più
cose ugualmente possibili.

 Poiché esistono inûniti mondi possibili, esistono anche inûnite leggi, alcune
proprie dell'uno, altre dell'altro, e ogni possibile individuo di qualsiasi mondo contiene nella
sua nozione le leggi del proprio mondo.

G. II. 40 (1686).

 Nella dimostrazione uso due principi: uno è che ciò che implica contraddizione è
falso, l'altro è che si può fornire una ragione per ogni verità (che non sia identica o
immediata), cioè che la nozione del predicato è sempre espressamente o implicitamente
contenuta nella nozione del soggetto, e ciò vale tanto per le denominazioni estrinseche
quanto per quelle intrinseche, tanto per le verità contingenti quanto per le necessarie.

G. VII. 199.

 Da quanto ho detto appare che il mio assioma non è stato ben compreso; e
che l'autore [Clarke] lo nega, pur sembrando concederlo. "È vero", dice, "che nulla esiste senza
una ragione sufûciente... ma aggiunge che questa ragione sufûciente è spesso la semplice
volontà di Dio... Ma ciò equivale a sostenere che Dio vuole qualcosa senza alcuna ragione
sufûciente per la sua volontà: contro l'assioma o regola generale di quanto accade. Questo è
ricadere nella libera indifferenza, che ho confutato ampiamente e mostrato essere
assolutamente chimerica, persino nelle creature, e contraria alla saggezza di Dio, come se egli
potesse operare senza agire secondo ragione.

G. VII. 364 (D. 244).

 Se rigettassimo assolutamente i puri possibili, distruggeremmo contingenza e
libertà; poiché se non esistesse nulla di possibile se non ciò che Dio crea effettivamente, ciò
che Dio crea sarebbe necessario, e se Dio volesse creare qualcosa, potrebbe solo creare quello,
senza libertà di scelta.

G. II. 56 (1686).

 Quando qualcuno ha scelto un modo, non implicherebbe contraddizione se avesse
scelto diversamente, perché le ragioni determinanti non necessitano (l'azione).
G. II. 423.

 Credo che concorderete che non tutto ciò che è possibile esiste... Ma ammesso ciò,
segue che non per assoluta necessità, ma per qualche altra ragione (come bontà, ordine,
perfezione) alcuni possibili ottengono esistenza piuttosto che altri.

G. II. 181.

 Le nozioni di sostanze individuali, complete e capaci di distinguere
interamente il loro soggetto, implicando così verità contingenti o di fatto e circostanze
individuali di tempo, luogo ecc., devono anche includere nella loro nozione, considerata come
possibile, i decreti liberi di Dio, egualmente considerati possibili, poiché questi decreti liberi
sono le fonti principali degli esistenti o fatti; mentre le essenze sono nell'intelletto divino
prima della considerazione della volontà.

G. II. 49 (1686).

 Sostenendo che le verità eterne di geometria e morale, e conseguentemente anche
le regole di giustizia, bontà e bellezza, sono effetto di una scelta libera o arbitraria della
volontà divina, sembra che Dio sia privato della sua saggezza e giustizia, o piuttosto del suo
intelletto e volontà, lasciando solo un certo potere smisurato da cui tutto emana, che merita

G. IV. 344.



IV. § 16  Visioni cartesiane e spinoziane sulla sostanza

IV. § 17  Il signiûcato di sostanza in Leibniz

piuttosto il nome di natura che di Dio; poiché come è possibile che il suo intelletto (il cui
oggetto sono le verità delle idee contenute nella sua essenza) possa dipendere dalla sua
volontà? E come può avere una volontà che ha l'idea del bene non come oggetto, ma come
effetto?

 A mio parere, se non vi fosse alcuna serie migliore possibile, Dio non avrebbe
certamente creato nulla, poiché non può agire senza ragione, né preferire il meno perfetto al
più perfetto.

G. II. 424.

 [Dialogo tra Filarète (Leibniz) e Ariste (Malebranche).] Ariste. Tutto ciò che può
essere concepito da solo, senza pensare ad altro, o senza che la nostra idea di esso rappresenti
qualcos'altro, o ciò che può essere concepito da solo esistendo indipendentemente da qualsiasi
altra cosa, è sostanza...

G. VI. 581.

 Filarète. Questa deûnizione di sostanza non è priva di difûcoltà. In fondo nulla
tranne Dio può essere concepito come indipendente da altre cose. Diremo allora, con un certo
innovatore ûn troppo noto, che Dio è l'unica sostanza, di cui le creature sono mere
modiûcazioni? Se restringete la deûnizione, aggiungendo che sostanza è ciò che può essere
concepito indipendentemente da ogni altra creatura, troveremo forse cose che, senza essere
sostanze, hanno tanta indipendenza quanto l'estensione. Ad esempio, la forza d'azione, la vita,
l'antitipia sono qualcosa insieme essenziale e primitivo, e possiamo concepirle
indipendentemente da altre nozioni, persino dai loro soggetti, tramite astrazioni. Al contrario,
i soggetti sono concepiti tramite tali attributi... Ariste... Diciamo che la deûnizione deve
intendersi solo dei concreti; così la sostanza sarà un concreto indipendente da ogni altro
concreto creato.

G. VI. 582.

 Il signor Arnauld trova strano ciò che sembra io sostenga, cioè che tutti gli
eventi umani seguano con necessità ipotetica dalla mera supposizione che Dio abbia scelto di
creare Adamo; a cui ho due risposte: una, che la mia supposizione non è solo che Dio abbia
scelto di creare un Adamo dalla nozione vaga e incompleta, ma che Dio ha scelto di creare un
tale Adamo, sufûcientemente determinato come individuo. E questa nozione completa
individuale, secondo me, implica relazioni con l'intera serie delle cose... L'altra risposta è che la
conseguenza, in virtù della quale gli eventi seguono dall'ipotesi, è sempre certa ma non
sempre necessaria con necessità metaûsica, come nell'esempio del signor Arnauld (che Dio,
risolvendo di crearmi, non poté non creare una natura capace di pensiero), ma spesso la
conseguenza è solo ûsica e presuppone certi decreti liberi di Dio, come avviene per
conseguenze dipendenti dalle leggi del moto o da questo principio morale: che ogni spirito
perseguirà ciò che gli appare migliore.

G. II. 37 (1686).



 È piuttosto difûcile distinguere le azioni di Dio da quelle delle creature;
poiché alcuni credono che Dio faccia tutto, mentre altri immaginano che si limiti a conservare
la forza che ha dato alle creature: la trattazione mostrerà come entrambe le affermazioni
possano essere vere. Ora, poiché azioni e passioni appartengono propriamente alle sostanze
individuali (actiones sunt suppositorum), sarebbe necessario spiegare cosa sia una tale
sostanza. È vero, infatti, che quando più predicati possono essere attribuiti allo stesso
soggetto, e questo soggetto non può più essere attribuito a nessun altro, lo chiamiamo
sostanza individuale; ma ciò non è sufûciente, e una tale spiegazione è solo nominale.
Dobbiamo quindi considerare cosa signiûchi essere veramente attribuiti a un certo soggetto.
Ora, è certo che ogni vera predicazione ha un fondamento nella natura delle cose, e quando
una proposizione non è identica, cioè quando il predicato non è espressamente contenuto nel
soggetto, deve esservi contenuto virtualmente (in-esse), come dicono i ûlosoû affermando
che "il predicato è nel soggetto". Dunque il termine-soggetto deve sempre contenere il
termine-predicato, così che chi comprendesse perfettamente la nozione del soggetto
giudicherebbe anche che il predicato gli appartiene. Stando così le cose, possiamo dire che la
natura di una sostanza individuale, o essere completo, è di avere una nozione così compiuta
da essere sufûciente a comprendere, e a rendere deducibile da essa, tutti i predicati del
soggetto a cui questa nozione è attribuita. Così la qualità di re, che appartiene ad Alessandro
Magno, astratta dal soggetto, non è sufûcientemente determinata per un individuo, e non
coinvolge le altre qualità dello stesso soggetto, né tutto ciò che la nozione di questo Principe
contiene, mentre Dio, vedendo la nozione individuale o haecceitas di Alessandro, vede in essa
allo stesso tempo il fondamento e la ragione di tutti i predicati che possono veramente
essergli attribuiti, ad esempio se avrebbe conquistato Dario e Poro, ûno a sapere a priori (e
non per esperienza) se morì di morte naturale o per avvelenamento, cosa che noi possiamo
conoscere solo dalla storia.

G. IV. 432 (1686).

 Ci sarebbero diversi Adamo disgiuntivamente possibili... per quanto grande sia
il numero ûnito di predicati incapaci di determinare tutti gli altri che possiamo prendere, ma
ciò che determina un certo Adamo deve coinvolgere assolutamente tutti i suoi predicati, ed è
questa nozione completa che determina il generale nell’individuale (rationem generalitatis ad
individuum).

G. II. 54 (1686).

 Sono dell’opinione che la riüessione sia sufûciente per trovare l’idea di
sostanza in noi stessi, che siamo sostanze.
G. V. 96 (N. E. 105).

 Credo che la considerazione della sostanza sia uno dei punti più
importanti e fecondi della ûlosoûa.
G. V. 137 (N. E. 154).

 Non condivido la vostra opinione che in questo [riguardo alle deûnizioni
reali e nominali] vi sia una differenza tra le idee di sostanze e le idee di predicati, come se le
deûnizioni dei predicati... fossero sempre reali e nominali allo stesso tempo, mentre quelle
delle sostanze fossero solo nominali.... Abbiamo una conoscenza delle vere sostanze o unità
(come Dio e l’anima) tanto intima quanto quella che abbiamo per la maggior parte dei modi.
Inoltre, ci sono predicati poco conosciuti quanto la contestura dei corpi.

G. V. 274 (N. E. 316).



 Non so se la deûnizione di sostanza come ciò che ha bisogno solo della
concorrenza di Dio per la sua esistenza, sia appropriata per qualsiasi sostanza creata a noi
nota, a meno che non sia interpretata in un senso alquanto insolito. Poiché abbiamo bisogno
non solo di altre sostanze, ma anche, molto di più, dei nostri accidenti. Dal momento che,
quindi, sostanza e accidente si richiedono reciprocamente, ci sarà bisogno di altri criteri per
distinguere la sostanza dall'accidente, tra i quali questo può essere uno: che una sostanza,
sebbene abbia bisogno di qualche accidente, spesso non ha bisogno di un accidente
determinato, ma quando questo viene tolto, si accontenta della sostituzione di un altro;
mentre un accidente non ha bisogno solo di qualche sostanza in generale, ma anche di quella
propria in cui una volta inerisce, in modo da non cambiarla. Restano tuttavia altre cose da dire
altrove sulla natura della sostanza, che sono di maggior peso e richiedono una discussione
più profonda.

G. IV. 364 (D. 55).

 Poiché concepisco che anche altri esseri abbiano il diritto di dire \( io \), o
che possa essere detto per loro, è attraverso questo mezzo che concepisco ciò che è chiamato
sostanza in generale.

G. VI. 493 (D. 151).

 Ciò che non agisce, non merita il nome di sostanza.G. VI. 350.
 Per giudicare della nozione di una sostanza individuale, è bene consultare

quella che ho di me stesso, come dobbiamo consultare la nozione speciûca della sfera per
giudicare delle sue proprietà.

G. II. 45 (1686).

 Credo che abbiamo un’idea chiara ma non distinta di sostanza, che deriva secondo
me dal fatto che ne abbiamo il sentimento interiore in noi stessi, che siamo sostanze.
G. III. 247.

 Sia ABC una linea che rappresenta un certo tempo. E sia una certa sostanza
individuale, per esempio me stesso, che dura o sussiste durante questo tempo. Prendiamo
allora prima me che sussisto durante il tempo AB, e anche me che sussisto durante il tempo
BC. Poiché dunque supponiamo che sia la stessa sostanza individuale a perdurare, o che sia io
che sussisto durante il tempo AB e sono allora a Parigi, e sono anche io che sussisto durante il
tempo BC e sono allora in Germania, ci deve essere necessariamente una ragione che rende
vero dire che noi duriamo, cioè che io, che sono stato a Parigi, sono ora in Germania. Perché se
non ci fosse, avremmo altrettanto diritto di dire che è un altro. È vero che la mia esperienza
interiore mi ha convinto a posteriori di questa identità, ma ci deve essere anche una ragione a
priori. Ora è impossibile trovarne alcun’altra, eccetto che i miei attributi del tempo e stato
precedenti, così come i miei attributi del tempo e stato successivi, sono predicati dello stesso
soggetto, insunt eidem subjecto. Ma cosa si intende dicendo che il predicato è nel soggetto, se
non che la nozione del predicato si trova in qualche modo contenuta nella nozione del
soggetto? E poiché, dal momento in cui ho cominciato ad essere, si sarebbe potuto veramente
dire di me che questo o quello mi sarebbe accaduto, dobbiamo ammettere che questi predicati
fossero leggi contenute nel soggetto, o nella nozione completa di me, che costituisce ciò che è
chiamato \( io \), che è il fondamento della connessione di tutti i miei diversi stati, e che Dio
conosceva perfettamente da tutta l’eternità. Dopo ciò, credo, tutti i dubbi devono scomparire,
poiché nel dire che la nozione individuale di Adamo coinvolge tutto ciò che gli accadrà mai,

G. II. 43 (1686).



IV. § 18  Il signiûcato di attività

non intendo nient’altro che ciò che tutti i ûlosoû intendono quando dicono che il predicato è
nel soggetto di una proposizione vera.

 L’unità sostanziale richiede un essere completo, indivisibile e naturalmente
indistruttibile, poiché la sua nozione coinvolge tutto ciò che le accadrà mai.
G. II. 76 (1686).

 Per la natura di un accidente, non basta che dipenda da una sostanza, poiché anche
la sostanza composta dipende da sostanze semplici o Monadi; ma si deve aggiungere che
dipende da una sostanza come suo soggetto, e inoltre come suo soggetto ultimo; poiché un
accidente può essere un’affezione di un altro accidente, per esempio la grandezza [può essere
un’affezione] del calore o dell’impeto, così che l’impeto è il soggetto, e la sua grandezza
inerisce in esso come l’astratto di un predicato, quando l’impeto è detto divenire grande, o così
grande. Ma il calore o l’impeto è in un corpo come suo soggetto; e il soggetto ultimo è sempre
una sostanza.

G. II. 457.

 Non vedo come possiamo distinguere l’astratto dal concreto, o dal soggetto in cui è,
o spiegare in modo intelligibile cosa signiûchi essere o inerire in un soggetto, se non
considerando l’inerente come un modo o uno stato del soggetto.

G. II. 458.

 Sostengo che, naturalmente, una sostanza non può essere priva di
azione, e anzi che non c'è mai un corpo senza movimento.
G. V. 46 (N. E. 47; L. 369).

 Se la potenza è intesa come fonte dell'azione, signiûca qualcosa di più di
un'abilità o facilità... poiché coinvolge anche una tendenza.... Questo è il motivo per cui, in
questo senso, sono solito applicarle il termine entelechia, che è o primitiva, e corrisponde
all'anima presa come qualcosa di astratto, o derivata, come è concepita nel conato, e nel vigore
e nell'impeto.

G. V. 200 (N. E. 224).

 La nozione di forza o potenza..., per la cui spiegazione ho ideato l'argomento
speciale della Dinamica, reca molta luce per la comprensione della vera nozione di sostanza.
G. IV. 469 (D. 69).

 Poiché tutte le sostanze semplici che hanno una genuina unità
possono avere un inizio e una ûne solo per miracolo, ne segue che possono venire all’essere
solo per creazione e giungere alla ûne solo per annichilazione. Fui così obbligato a riconoscere
che (con l’eccezione delle anime che Dio intende ancora creare appositamente) le forme
costitutive delle sostanze devono essere state create con il mondo e sussistere sempre.

G. IV. 479 (D. 73; L. 302).

 "Che accadano cambiamenti", voi dite, "lo insegna l'esperienza; ma non stiamo
indagando ciò che l'esperienza insegna, bensì ciò che segue dalla stessa natura delle cose." Ma
supponete allora che io sia in grado o desideri provare qualsiasi cosa in natura, senza
presupporre cambiamenti?

G. II. 264.

 Poiché questo decreto passato [con cui Dio creò il mondo] non esiste al
presente, non può produrre nulla ora, a meno che non abbia lasciato dopo di sé un qualche
effetto duraturo, che ancora continua e opera. E chi pensa altrimenti rinuncia, se giudico
rettamente, a ogni distinta spiegazione delle cose, e avrà uguale diritto di affermare che

G. IV. 507 (D. 115).



IV. § 19  Connessione tra attività e ragione sufûciente

IV. § 22  Relazione del tempo con la nozione di sostanza in Leibniz

V. § 23  Signiûcato dell'identità degli indiscernibili

qualsiasi cosa è il risultato di qualsiasi altra, se ciò che è assente nello spazio o nel tempo può,
senza intermediari, operare qui e ora. . . . Ma se, al contrario, la legge decretata da Dio [nella
creazione] ha lasciato qualche traccia di sé impressa nelle cose; se le cose furono formate dal
mandato in modo da renderle idonee a compiere la volontà del legislatore, allora si deve
ammettere che una certa efûcacia, forma o forza... fu impressa nelle cose, da cui procedette la
serie dei fenomeni, secondo la prescrizione del primo comando. Questa forza immanente,
tuttavia, può essere concepita distintamente, ma non spiegata per immagini (imaginabiliter);
né dovrebbe esserlo, più di quanto non lo sia la natura dell'anima, poiché la forza è una di
quelle cose che non possono essere afferrate dall'immaginazione, ma dall'intelletto. . . .

 La sostanza stessa delle cose consiste nella forza dell'azione e della
passione; donde segue che nemmeno le cose durevoli potrebbero essere prodotte, a meno che
una forza di qualche permanenza possa essere impressa su di esse dal potere divino. In tal
caso seguirebbe che nessuna sostanza creata, nessuna anima, rimarrebbe numericamente la
stessa; che nulla sarebbe preservato da Dio, e di conseguenza tutte le cose sarebbero solo certe
modiûcazioni e apparizioni passeggere ed evanescenti, per così dire, di un'unica sostanza
divina permanente.

G. IV. 508 (D. 117).

 II7). Un'altra questione è se dobbiamo dire che le creature agiscono
propriamente e veramente. Questa questione è inclusa nella prima, se una volta
comprendiamo che la natura loro data non differisce dalla forza dell'azione e della passione.

G. IV. 509 (D.

 Dagli universali seguono cose eterne, dai singolari seguono anche cose temporali, a
meno che non si pensi che le cose temporali non abbiano causa. "Né vedo," voi [De Volder]
dite, "come alcuna successione possa seguire dalla natura di una cosa considerata in sé." Né
può, se assumiamo una natura che non è singolare. . . . . . Ma tutte le cose singolari sono
successive, o soggette a successione. . . . Né c'è, per me, nulla di permanente in esse, eccetto la
legge stessa, che implica una successione continua, concordando nei singolari con ciò che è
nell'universo nel suo insieme.

G. II. 263.

 L'essenziale e il naturale sono sempre distinti. . . . Le proprietà sono essenziali ed
eterne, ma le modiûcazioni possono essere naturali benché mutevoli.
G. IV. 582.

 Distinguo tra proprietà, che sono perpetue, e modiûcazioni, che sono transitorie.
Ciò che segue dalla natura di una cosa può seguire perpetuamente, o per un tempo. . . . Dalla
natura di un corpo che si muove in una data linea retta, con data velocità, segue, se non si
assume nulla di estrinseco, che dopo un dato tempo trascorso raggiungerà un dato punto
sulla linea retta. Ma lo raggiungerà quindi sempre e perpetuamente?

G. II. 258.



V. § 25  La prova di Leibniz del principio è valida?

V. § 26  Ogni sostanza ha inûniti predicati. Connessione con la contingenza e
l'identità degli indiscernibili

 Da quel principio [della ragione sufûciente] deduco, tra altre conseguenze,
che non ci sono in natura due esseri reali, assoluti, indiscernibili l'uno dall'altro; perché se ci
fossero, Dio e la natura agirebbero senza ragione, ordinando l'uno diversamente dall'altro.

G. VII. 393 (D. 258).

 Dio... non sceglierà mai tra indiscernibili.G. VII. 407 (D. 273).
 È sempre necessario che, oltre alla differenza di tempo e luogo, ci sia un

principio interno di distinzione, e benché ci siano molte cose della stessa specie, non è meno
vero che non ce ne sono due perfettamente simili: così, sebbene tempo e luogo (cioè relazione
con l'esterno) ci aiutino a distinguere cose che da sole non distinguiamo bene, le cose sono
nondimeno distinguibili in sé. Dunque l'essenza (le précis) dell'identità e della diversità non
consiste nel tempo e nel luogo, sebbene sia vero che la diversità delle cose è accompagnata da
quella di tempo e luogo, perché portano con sé impressioni diverse sulla cosa.

G. V. 213 (N. E. 238).

 Si può negare che ogni cosa (sia genere, specie o individuo) abbia una nozione
completa, secondo cui è concepita da Dio, che concepisce tutto perfettamente4cioè una
nozione contenente o comprendente tutto ciò che può essere detto della cosa: e si può negare
che Dio possa formare una tale nozione individuale di Adamo o Alessandro, che comprenda
tutti gli attributi, affezioni, accidenti, e in generale tutti i predicati di questo soggetto?

G. II. 131.

 Cose che sono diverse devono differire in qualche modo, o avere in sé una qualche
diversità assegnabile; ed è meraviglioso che questo assioma così manifesto non sia stato
impiegato dagli uomini insieme a tanti altri.

G. II. 249.

 Sappiamo che sono le astrazioni che danno origine, quando vogliamo
esaminarle, al maggior numero di difûcoltà, . . . . . delle quali le più spinose cadono
immediatamente se accettiamo di bandire gli esseri astratti, e ci risolviamo a parlare
ordinariamente solo in termini concreti, ammettendo nelle dimostrazioni scientiûche solo
termini che rappresentano soggetti sostanziali. . . . Quando distinguiamo due cose nella
sostanza, gli attributi o predicati e il soggetto comune di questi predicati, non c'è da stupirsi
se nulla di particolare può essere concepito in questo soggetto. Ciò è necessario, poiché
abbiamo già separato tutti gli attributi, in cui potevamo concepire qualche dettaglio. Dunque
esigere, in questo puro soggetto in generale, qualcosa oltre ciò che è necessario per concepire
che è la stessa cosa (ad es. che comprende e vuole, immagina e ragiona), è esigere
l'impossibile, e contraddire la nostra stessa supposizione, che abbiamo fatto astraendo e
concependo separatamente il soggetto e le sue qualità o accidenti.

G. V. 202 (N. E. 225).

 C'è una differenza tra l'analisi del necessario e l'analisi del contingente: l'analisi del
necessario, che è quella delle essenze, procedendo dal posteriore per natura all'anteriore per
natura, termina in nozioni primitive, ed è così che i numeri si risolvono in unità. Ma nei

G. III. 582.



V. § 27  La Legge di Continuità: tre forme di continuità sostenute da Leibniz

contingenti o esistenti, questa analisi dal susseguente per natura all'anteriore per natura
procede all'inûnito, senza che sia mai possibile una riduzione a elementi primitivi.

 Per quanto appaia paradossale, è impossibile per noi avere conoscenza
degli individui, e trovare i mezzi per determinare esattamente l'individualità di qualsiasi cosa,
a meno che non conserviamo la cosa stessa; poiché tutte le circostanze possono ripresentarsi;
le differenze minime sono impercettibili per noi; il luogo e il tempo, lungi dal determinare [le
cose] da sé, devono essere essi stessi determinati dalle cose che contengono. Ciò che è più
degno di nota in questo è che l'individualità implica l'inûnito, e solo colui che è capace di
comprenderlo [l'inûnito] può avere conoscenza del principio di individuazione di questa o
quella cosa; il che deriva dall'inüuenza (rettamente intesa) di tutte le cose nell'universo l'una
sull'altra. È vero che la questione sarebbe diversa se ci fossero atomi di Democrito; ma allora
non ci sarebbe nemmeno differenza tra due diversi individui della stessa forma e dimensione.

G. V. 268 (N. E. 309).

 Gli individui non possono essere distintamente concepiti. Quindi non
hanno una connessione necessaria con Dio, ma sono prodotti liberamente.
F. de C. 24 (D. 175).

 È essenziale distinguere tra verità necessarie o eterne, e verità contingenti o verità
di fatto; e queste differiscono tra loro quasi come numeri razionali e numeri irrazionali.
Poiché le verità necessarie possono essere risolte in identiche, come quantità commensurabili
possono essere ridotte a una misura comune; ma nelle verità contingenti, come nei numeri
irrazionali, la risoluzione procede all'inûnito senza mai terminare. E così la certezza e la
ragione perfetta delle verità contingenti è nota solo a Dio, che abbraccia l'inûnito in un'unica
intuizione. E quando questo segreto è conosciuto, la difûcoltà riguardo alla necessità assoluta
di tutte le cose è rimossa, e appare quale sia la differenza tra l'infallibile e il necessario.

G. VII. 309.

 Qualsiasi verità che sia incapace di analisi, e non possa essere dimostrata dalle sue
ragioni, ma prenda la sua ragione ultima e la sua certezza solo dalla mente divina, non è
necessaria. E tali sono tutte quelle che chiamo verità di fatto. E questa è la fonte della
contingenza, che nessuno, a mia conoscenza, ha ûnora spiegato.

G. VII. 200.

 Nulla accade tutto in una volta, ed è uno dei miei grandi massimi, e
tra i più completamente veriûcati, che la natura non faccia mai salti: che ho chiamato Legge
della Continuità. . . . Ho anche osservato che, in virtù di variazioni impercettibili, due cose
individuali non possono essere perfettamente simili, e devono sempre differire più che
numericamente.

G. V. 49 (N. E. 50; L. 376).

 Tutto procede per gradi in natura, e niente per salti, e questa regola per
quanto riguarda i cambiamenti fa parte della mia legge di continuità. Ma la bellezza della
natura, che desidera percezioni distinte, esige l'apparenza di salti.

G. V. 455 (N. E. 552).

 Un principio di ordine generale che ho notato... è di grande utilità nel
ragionamento... Esso trae origine dall'inûnito, è assolutamente necessario in Geometria, ma
ha successo anche in Fisica, perché la sovrana sapienza, che è la fonte di tutte le cose, agisce

G. III. 52 (D. 33).



V. § 29  Possibilità e Compossibilità

V. § 31  I tre tipi di necessità

come un perfetto geometra, seguendo un'armonia alla quale nulla può essere aggiunto... Esso
[il principio] può essere enunciato così: "Quando la differenza di due casi può essere ridotta al
di sotto di ogni grandezza data nei dati o in ciò che è posto, deve anche essere possibile
ridurla al di sotto di ogni grandezza data in ciò che è cercato o in ciò che risulta", o, per parlare
più familiarmente, "Quando i casi (o ciò che è dato) si avvicinano continuamente e alla ûne si
fondono l'uno nell'altro, le conseguenze o gli eventi (o ciò che è cercato) devono fare
altrettanto." Il che dipende a sua volta da un principio ancora più generale, cioè: "Quando i dati
formano una serie, così fanno le conseguenze" (datis ordinatis etiam quaesita sunt ordinata).

 Nessuna transizione avviene per un salto... Questo vale, penso, non solo per le
transizioni da luogo a luogo, ma anche per quelle da forma a forma, o da stato a stato. Poiché
non solo l'esperienza confuta tutti i cambiamenti improvvisi, ma anche non credo si possa
dare alcuna ragione a priori contro un salto da luogo a luogo, che non militasse anche contro
un salto da stato a stato.

G. II. 168.

 Assumendo che tutto sia sempre creato da Dio, nulla proibisce a un corpo, se ci
allontaniamo dalle leggi dell'ordine, di essere trascreato per mezzo di un salto da luogo a
luogo, così che balzi in un momento, e poi tutto d'un tratto rimanga in riposo per un po'. Un
salto, un iato, un vuoto e il riposo sono condannati dalla stessa legge.

G. II. 182.

 Questa ipotesi dei salti non può essere confutata, se non dal principio di ordine, con
l'aiuto della ragione suprema, che fa tutto nel modo più perfetto.
G. II. 193.

 Concepisco le cose sconosciute o conosciute confusamente solo sul modo
di quelle che conosciamo distintamente; il che rende la ûlosoûa molto facile, e credo persino
che dobbiamo farlo... Questo è il motivo per cui credo che non ci sia genio, per quanto sublime,
che non abbia un'inûnità di altri sopra di lui.

G. V. 473 (N. E. 575).

 Ho ragioni per credere che non tutte le specie possibili siano compossibili
nell'universo, per quanto grande esso sia, e che ciò valga non solo rispetto alle cose che
esistono insieme in un unico tempo, ma anche in relazione all'intera serie delle cose. Cioè,
credo che ci siano necessariamente specie che non sono mai esistite e non esisteranno mai,
non essendo compatibili con quella serie di creature che Dio ha scelto... La legge di continuità
afferma che la Natura non lascia lacune nell'ordine che segue; ma non ogni forma o specie
appartiene a ogni ordine.

G. V. 286 (N. E. 334).

 L'Universo è solo la collezione di un certo tipo di compossibili; e l'Universo attuale è
la collezione di tutti i possibili esistenti, cioè di quelli che formano il composto più ricco. E
poiché ci sono diverse combinazioni di possibili, alcune migliori di altre, ci sono molti
Universi possibili, ciascuna collezione di compossibili ne forma uno.

G. III. 573.



VI. § 33  L'esistenza del mondo esterno ha solo "certezza morale"

 L'intero universo avrebbe potuto essere fatto diversamente; tempo, spazio
e materia essendo assolutamente indifferenti ai movimenti e alle ûgure; e Dio ha scelto tra
un'inûnità di possibili ciò che ha giudicato più adatto. Ma non appena ha scelto, si deve
ammettere che tutto è compreso nella sua scelta, e che nulla può essere cambiato, poiché egli
ha previsto e disposto tutto una volta per tutte... È questa necessità, che può essere attribuita
ora alle cose future, che è chiamata ipotetica o consequenziale... Ma sebbene tutti i fatti
dell'universo siano ora certi in relazione a Dio,... non ne segue che la loro connessione sia
sempre veramente necessaria, cioè che la verità, che afferma che un fatto segue da un altro,
sia necessaria.

G. III. 400 (D. 170).

 Dobbiamo distinguere tra una necessità assoluta e una ipotetica.
Dobbiamo anche distinguere tra una necessità che avviene perché l'opposto implica una
contraddizione (che è chiamata necessità logica, metaûsica o matematica), e una necessità
che è morale, per cui un essere saggio sceglie il migliore, e ogni mente segue l'inclinazione
più forte.

G. VII. 389 (D. 255).

 Questa varietà di pensieri non può venire da ciò che pensa, poiché una cosa
non può essere essa stessa la causa dei propri cambiamenti.... Quindi c'è fuori di noi una causa
della varietà dei nostri pensieri. E poiché siamo d'accordo che ci sono certe cause subordinate
di questa varietà, che tuttavia hanno esse stesse bisogno di cause, abbiamo stabilito esseri
particolari o sostanze in cui riconosciamo un'azione, cioè delle quali concepiamo che dal loro
cambiamento segua qualche cambiamento in noi stessi. E stiamo procedendo a grandi passi
verso la costruzione di ciò che chiamiamo materia e corpo. Ma è a questo punto che voi
[Foucher] avete ragione nel ritardarci un po', e nel rinnovare le lamentele dell'antica
Accademia. Poiché tutte le nostre esperienze, in fondo, ci assicurano solo di due cose, cioè che
c'è una connessione tra le nostre apparenze che ci dà i mezzi per prevedere con successo
apparenze future, e che questa connessione deve avere una causa costante. Ma da tutto ciò
non segue, in senso stretto, che la materia o i corpi esistano, ma solo che c'è qualcosa che ci
presenta apparenze ben ordinate. Perché se un potere invisibile si compiacesse nel farci
apparire sogni, ben connessi con la nostra vita precedente e concordi tra loro, saremmo in
grado di distinguerli dalle realtà ûnché non fossimo stati svegliati? O cosa impedisce che
l'intero corso della nostra vita sia un grande sogno ordinato, del quale potremmo essere
disillusi in un momento? E non vedo che questo Potere sarebbe per questo imperfetto, come
assicura M. Des Cartes, tanto più che la sua imperfezione non entra in questione.

G. I. 372 (ca. 1676).

 Dio ha idee (di sostanze) prima di creare gli oggetti di queste idee, e nulla
gli impedisce di comunicare tali idee anche a creature intelligenti: non c'è nemmeno alcuna
dimostrazione esatta che provi che gli oggetti dei nostri sensi, e delle idee semplici che i
nostri sensi ci presentano, siano fuori di noi.

G. V. 275 (N. E. 318).

 Credo che il vero criterio per quanto riguarda gli oggetti dei sensi sia la
connessione dei fenomeni, cioè la connessione di ciò che accade in tempi e luoghi diversi, e
G. V. 355 (N. E. 422).



VII. § 35  Vari signiûcati di materia e corpo

VII. § 36  Relazione tra Dinamica Leibniziana e Cartesiana

nell'esperienza di uomini diversi, che sono essi stessi, a questo riguardo, fenomeni molto
importanti l'uno per l'altro... Ma si deve confessare che tutta questa certezza non è del grado
più alto... Poiché non è impossibile, metaûsicamente parlando, che ci sia un sogno così
connesso e duraturo come la vita di un uomo; ma è una cosa tanto contraria alla ragione
quanto lo sarebbe la ûnzione di un libro prodotto per caso gettando i caratteri di stampa alla
rinfusa.

 Non può essere assolutamente dimostrato, con alcun argomento, che
esistano corpi, e nulla impedisce che alcuni sogni ben ordinati ci vengano offerti alla mente,
che giudicheremmo veri... Né è di grande peso l'argomento comunemente addotto, che così
Dio sarebbe un ingannatore; senza dubbio nessuno manca di vedere quanto ciò sia lontano da
una dimostrazione che dia certezza metaûsica, poiché, nell'affermare qualcosa senza
un'indagine accurata, saremmo ingannati non da Dio, ma dal nostro stesso giudizio.

G. VII. 320 (N. E. 719).

 È molto vero che l'esistenza dello spirito è più certa di quella degli oggetti
sensibili.
G. V. 205 (N. E. 229).

 La materia è ciò che consiste nell'Antitipia, o in ciò che resiste alla
penetrazione; e così la materia nuda è meramente passiva. Ma il corpo ha, oltre alla materia,
anche una forza attiva. Ora, il corpo è o sostanza corporea, o una massa composta da sostanze
corporee. Chiamo sostanza corporea ciò che consiste in una sostanza semplice o monade
(cioè un'anima o qualcosa analogo a un'anima) e un corpo organico unito ad essa. Ma la massa
è l'aggregato di sostanze corporee, come talvolta il formaggio consiste di un insieme di vermi.

G. VII. 501 (N. E. 722).

 Distinguo (1) l'entelechia primitiva o anima, (2) la materia prima o potenza passiva
primitiva, (3) la monade, completata da queste due, (4) la massa o materia secondaria o la
macchina organica, alla quale concorrono innumerevoli monadi subordinate, (5) l'animale, o
sostanza corporea, che è resa una macchina unica dalla monade dominante.

G. II. 252.

 Sapete che M. Descartes credeva che la stessa quantità di moto sia
preservata nei corpi. È stato dimostrato che si sbagliava in questo; ma io ho dimostrato che è
sempre vero che la stessa forza motrice è preservata, per la quale egli aveva preso la quantità
di moto. Tuttavia i cambiamenti che avvengono nei corpi in conseguenza delle modiûcazioni
dell'anima lo imbarazzavano, poiché sembravano violare questa legge. Credette quindi di aver
trovato un espediente, certamente ingegnoso, dicendo che si deve distinguere tra moto e
direzione; e che l'anima non può aumentare né diminuire la forza motrice, ma altera la
direzione, o determinazione del corso degli spiriti animali, ed è attraverso ciò che avvengono i
movimenti volontari... Ma bisogna sapere che esiste un'altra legge della natura, che io ho
scoperto e dimostrato, e che M. Descartes non conosceva: questa è che non solo la quantità di
forza motrice è conservata, ma anche la stessa quantità di direzione [quantità di moto] verso

G. IV. 497 (D. 88).



VII. § 37  L'essenza della materia non è l'estensione

VII. § 38  Signiûcato di materia prima nella dinamica di Leibniz

qualunque parte essa sia presa nel mondo... Questa legge, essendo tanto bella e generale
quanto l'altra, era anche degna di non essere violata: e questo è ciò che il mio sistema realizza,
conservando forza e direzione, e in una parola tutte le leggi naturali dei corpi, nonostante i
cambiamenti che in essi avvengono in conseguenza di quelli dell'anima.

 Se le persone avessero conosciuto, ai tempi di M. Descartes, quella nuova
legge di natura che ho dimostrato, la quale afferma che non solo la forza totale dei corpi in
connessione tra loro è conservata, ma anche la loro direzione totale, apparentemente egli
sarebbe giunto al mio Sistema dell'Armonia prestabilita.

G. VI. 540 (D. 164).

 La Fisica di M. Descartes ha un grande difetto; questo è che le sue
regole del moto, o leggi di natura, che intendono essere il fondamento, sono per lo più false.
C'è prova di ciò: e il suo grande principio, che la stessa quantità di moto sia conservata nel
mondo, è un errore. Ciò che dico qui è riconosciuto dalle persone più abili in Francia e
Inghilterra.

G. IV. 286 (D. 5) (1680).

 Nella ûlosoûa naturale sono forse il primo ad aver dimostrato a fondo... che
esiste un vuoto. [Ne segue che l'essenza della materia non è l'estensione.]
G. I. 58 (ca. 1672).

 Non possiamo concepire che la resistenza sia una modiûcazione dell'estensione.G. III. 97.
 L'impenetrabilità non è una conseguenza dell'estensione; presuppone qualcosa di

più. Il luogo è esteso, ma non impenetrabile.
G. III. 453.

 Non penso che l'estensione da sola possa costituire una sostanza, poiché la nozione
di estensione è incompleta; e sostengo che l'estensione non può essere concepita per sé, ma è
una nozione risolvibile e relativa; poiché si risolve in pluralità, continuità e coesistenza o
esistenza di parti nello stesso momento. La pluralità è anche contenuta nel numero, la
continuità anche nel tempo e nel moto, mentre la coesistenza è aggiunta solo nell'estensione.

G. II. 169.

 La resistenza della materia contiene due cose, l'impenetrabilità o antitipia, e la
resistenza o inerzia; e in queste, poiché sono ovunque uguali in un corpo, o proporzionali alla
sua estensione, colloco la natura del principio passivo o materia; mentre, nella forza attiva,
che si manifesta variamente nei movimenti, riconosco l'entelechia primitiva, o per così dire
qualcosa analogo a un'anima, la cui natura consiste in una legge perpetua della sua serie di
cambiamenti, che descrive ininterrottamente.

G. II. 171.

 Osservai che Descartes nelle sue lettere, seguendo l'esempio di Keplero, aveva
riconosciuto l'inerzia ovunque nella materia. Voi [de Volder] la deducete dalla forza che
qualsiasi cosa ha di rimanere nel suo (attuale) stato, forza che non differisce dalla sua stessa
natura. Così giudicate che il semplice concetto di estensione basti anche per questo
fenomeno... Ma è una cosa trattenere lo stato attuale ûnché non c'è qualcosa che lo cambi, il

G. II. 170.



VII. § 39  Materia secunda

che è fatto anche da ciò che è in sé indifferente a entrambi, mentre è un'altra cosa e molto di
più che una cosa non sia indifferente, ma abbia una forza, e per così dire un'inclinazione, a
trattenere il suo stato e dovrebbe resistere alla causa del cambiamento... E si può immaginare
un mondo, come almeno possibile, in cui la materia a riposo obbedirebbe a una causa di moto
senza alcuna resistenza; ma un tale mondo sarebbe un mero caos.

 Credo che la perfetta üuidità appartenga solo alla materia prima, cioè in
astrazione, e come qualità originaria, come il riposo; ma non alla materia secondaria, così
come effettivamente si presenta, investita delle sue qualità derivate.

G. V. 206 (N. E. 231).

 Non è così inutile come si suppone ragionare sulla materia prima nella
Fisica generale, e determinarne la natura, così da sapere se è sempre uniforme, se ha qualche
altra proprietà oltre all'impenetrabilità (come in effetti ho mostrato, dopo Keplero, che ha
anche ciò che può chiamarsi inerzia) ecc., sebbene non si presenti mai completamente nuda.

G. V. 325 (N. E. 383).

 C'è nel corpo qualcosa di passivo oltre all'estensione, cioè ciò per cui un
corpo resiste alla penetrazione.
G. IV. 393 (N. E. 699).

 Chiamo antitipia quell'attributo in virtù del quale la materia è nello spazio... La
modiûcazione o varietà dell'antitipia consiste nella varietà del luogo.
G. VII. 328.

 C'è nelle cose corporee qualcosa oltre all'estensione, anzi precedente
all'estensione, cioè la stessa forza della natura ovunque impiantata dal suo Autore, che
consiste non nella semplice facoltà con cui le scuole sembrano essersi accontentate, ma è
provvista, inoltre, di una conazione o sforzo che avrà il suo pieno effetto a meno che non sia
impedito da una conazione contraria.

G. M. VI. 235 (N. E. 671).

 La sostanza corporea non cessa mai di agire, non più di quanto faccia la
sostanza spirituale.
G. IV. 470 (D. 70).

 A causa della forma, ogni corpo agisce sempre; e a causa della
materia, ogni corpo resiste e dura sempre.
G. M. VI. 237 (N. E. 673).

 Non solo un corpo nel momento presente del suo moto è in un luogo
commisurato ad esso, ma ha anche una conazione o sforzo per cambiare il suo luogo, così che
lo stato successivo segue da sé dallo stato presente per la forza della natura; altrimenti nel
presente, e anche in qualsiasi momento, un corpo A che è in moto non differirebbe in alcun
modo da un corpo B che è a riposo.

G. IV. 513 (D. 122).

 C'è sempre conservata nel mondo la stessa quantità di azione motrice, cioè, ben
compresa, c'è tanta azione motrice nell'universo in un'ora quanta in qualsiasi altra ora. Ma nei
momenti stessi è la stessa quantità di forza che è conservata. E infatti l'azione non è altro che
l'esercizio della forza, e ammonta al prodotto della forza e del tempo.

G. III. 60.

 Che i corpi siano di per sé inerti è vero se correttamente inteso, in questo
senso cioè che ciò che, per qualche ragione, è una volta assunto in riposo non può mettersi in
G. IV. 510 (D. 119).



VII. § 41  Forza e moto assoluto

moto da sé, e non si lascia mettere in moto da un altro corpo senza resistenza; non più di
quanto possa cambiare da sé il grado di velocità o la direzione che possiede, o permettere che
sia cambiato facilmente e senza resistenza da un altro corpo. E si deve anche riconoscere che
l'estensione, o ciò che è geometrico nel corpo, se presa semplicemente, non contiene nulla che
possa dar luogo ad azione e movimento; al contrario, la materia resiste piuttosto al
movimento con una certa inerzia naturale, come l'ha ben chiamata Keplero, cosicché non è
indifferente al moto e alla quiete, come generalmente si suppone, ma richiede, per muoversi,
una forza attiva proporzionale alla sua grandezza. Perciò faccio consistere la nozione stessa di
materia prima, o di massa, che è sempre la stessa in un corpo e proporzionale alla sua
grandezza, in questa stessa forza passiva di resistenza (che coinvolge sia l'impenetrabilità che
qualcosa di più); e da qui mostro che seguono leggi del moto completamente diverse rispetto a
se nel corpo e nella materia stessa ci fosse solo impenetrabilità insieme all'estensione; e che,
come c'è nella materia un'inerzia naturale opposta al movimento, così nel corpo, e per di più
in ogni sostanza, c'è una costanza naturale opposta al cambiamento. Ma questa dottrina non
difende, anzi si oppone a coloro che negano l'azione alle cose; poiché così certo come è che la
materia da sé non inizia il movimento, altrettanto certo è (come mostrano eccellenti
esperimenti sul moto comunicato da un corpo in movimento) che un corpo conserva da sé
l'impeto che ha una volta acquisito, e che è stabile nella sua leggerezza, o fa uno sforzo per
perseverare in quella stessa serie di cambiamenti in cui è entrato. Poiché queste attività ed
entelechie non possono essere modiûcazioni della materia prima o massa, cosa
essenzialmente passiva, ... se ne può dedurre che deve trovarsi nella sostanza corporea una
prima entelechia o πρωτον ·¸¼τ»¼όν per l'attività; cioè una forza motrice primitiva che, unita
all'estensione (o ciò che è puramente geometrico) e alla massa (o ciò che è puramente
materiale) agisce certamente sempre, ma tuttavia, in conseguenza dell'incontro dei corpi, è
modiûcata in vari modi attraverso sforzi e impeti. Ed è questo stesso principio sostanziale che
è chiamato anima negli esseri viventi, e forma sostanziale negli altri.

 Se le forze sono rimosse, il moto stesso non ha più nulla di reale, poiché
dalla mera variazione di posizione non possiamo dire dove sia il vero moto o la causa della
variazione.

G. IV. 400 (N. E. 706).

 Per quanto riguarda la Fisica, dobbiamo comprendere la natura della forza,
cosa molto diversa dal moto, che è qualcosa di più relativo.
G. II. 137 (D. 39).

 Se il moto non è altro che un cambiamento di contatto o vicinanza
immediata, ne seguirà che non potremo mai determinare quale cosa si stia muovendo... Così
se non c'è nulla nel moto se non questo cambiamento relativo, ne segue che non c'è ragione in
natura per attribuire il moto a una cosa piuttosto che ad altre. La conseguenza sarà che non
esiste un moto reale. Quindi, per dire che qualcosa si muove, non solo richiediamo che cambi
la sua situazione relativamente ad altre cose, ma anche che contenga la causa del
cambiamento, la forza o l'azione.

G. IV. 369 (D. 60).



 Il moto non dipende dall'essere osservato, ma dipende dall'essere
possibile da osservare... Quando non c'è alcun cambiamento che possa essere osservato, non
c'è alcun cambiamento... Non trovo nulla nell'ottava deûnizione dei Principi Matematici della
Natura, né nello scolio ad essa appartenente, che provi, o possa provare, la realtà dello spazio
in sé. Tuttavia, ammetto che c'è una differenza tra un moto assoluto vero di un corpo e un
mero cambiamento relativo della sua situazione rispetto a un altro corpo. Poiché quando la
causa immediata del moto è nel corpo, quel corpo è veramente in moto.

G. VII. 403 (D. 269).

 Per quanto riguarda la differenza tra moto assoluto e relativo, credo che se il
moto, o piuttosto la forza motrice dei corpi, è qualcosa di reale, come sembra dobbiamo
riconoscere, è necessario che abbia un soggetto... Voi [Huygens] non negherete, credo, che
realmente ciascuno [dei corpi in collisione] abbia un certo grado di moto, o se volete, di forza,
nonostante l'equivalenza delle ipotesi. È vero, da ciò traggo la conseguenza che c'è nei corpi
qualcosa di diverso da ciò che la Geometria può determinare in essi. E questa non è la minore
tra diverse ragioni che uso per provare che, oltre all'estensione e alle sue variazioni (che sono
qualcosa di puramente geometrico), dobbiamo riconoscere qualcosa di superiore, che è la
forza. Il signor Newton riconosce l'equivalenza delle ipotesi nel caso di moti rettilinei; ma per
quanto riguarda i moti circolari, egli crede che lo sforzo che i corpi rotanti fanno per
allontanarsi dal centro o dall'asse di rivoluzione, faccia conoscere il loro moto assoluto. Ma ho
ragioni che mi fanno credere che nulla infranga la legge generale dell'equivalenza.

G. M. II. 184.

 Ciò che è reale nello stato chiamato moto procede tanto dalla sostanza
corporea quanto il pensiero e la volontà procedono dalla mente.
G. II. 91 (1687).

 Una sostanza corporea dà a se stessa il proprio moto, o piuttosto ciò che è
reale nel moto in ogni istante, cioè la forza derivata, di cui è una conseguenza; poiché ogni
stato presente di una sostanza è una conseguenza del suo stato precedente... Se Dio riducesse
mai un corpo a perfetta quiete, cosa che potrebbe essere fatta solo per miracolo, sarebbe
necessario un nuovo miracolo per restituirgli qualsiasi moto.

G. II. 115 (1687).

 Quanto al moto assoluto, nulla può determinarlo matematicamente,
poiché tutto ûnisce in relazioni, con il risultato che c'è sempre una perfetta equivalenza di
ipotesi, come in Astronomia... Tuttavia, è ragionevole attribuire ai corpi moti reali, secondo la
supposizione che spiega i fenomeni nel modo più intelligibile, poiché questa denominazione
è in armonia con la nozione di attività.

G. IV. 486 (D. 80; L. 318).

 L'analisi inûnitesimale ci ha dato i mezzi per alleare la Geometria con la
Fisica.
G. V. 370 (N. E. 440).

 Deve essere noto, per cominciare, che la forza è davvero qualcosa di
veramente reale, anche nelle sostanze create; ma lo spazio, il tempo e il moto sono di natura
entità razionali, e sono veri e reali, non di per sé, ma in quanto coinvolgono attributi divini4
immensità, eternità, operazione4o la forza delle sostanze create. Quindi ne segue
immediatamente che non c'è vuoto nello spazio o nel tempo; che il moto, inoltre, a parte la
forza... non è in verità altro che un cambiamento di situazione, e così il moto, per quanto
riguarda i fenomeni, consiste in una mera relazione... Ne segue anche, dalla natura relativa del

G. M. VI. 247 (N. E. 684).



VII. § 42  Fondamenti metaûsici per assumere la forza

VII. § 43  Argomento dinamico per la pluralità delle serie causali

moto, che l'azione dei corpi l'uno sull'altro, o l'impatto, è lo stesso, purché si avvicinino l'un
l'altro con la stessa velocità... Intanto parliamo come la materia richiede, per una spiegazione
più adatta e semplice dei fenomeni, proprio come... nella teoria dei pianeti dobbiamo usare
l'ipotesi copernicana... Poiché sebbene la forza sia qualcosa di reale e assoluto, tuttavia il moto
appartiene alla classe dei fenomeni relativi, e la verità è cercata non tanto nei fenomeni
quanto nelle cause.

 C'è sempre una perfetta equazione tra la causa completa e l'intero effetto... Sebbene
questo assioma sia interamente metaûsico, non è per questo meno utile tra i più utili che
possono essere impiegati in Fisica.

G. III. 45.

 Ho mostrato che la forza non deve essere stimata dal composto di velocità e
dimensione, ma dall'effetto futuro. Tuttavia sembra che la forza o il potere sia qualcosa di già
reale, mentre l'effetto futuro non lo è. Donde segue che dobbiamo ammettere nei corpi
qualcosa di diverso da dimensione e velocità, a meno che non siamo disposti a riûutare ai
corpi ogni potere di agire.

G. III. 48.

 Poiché solo la forza, e lo sforzo che ne deriva, esiste in ogni momento
(poiché il moto non esiste mai veramente...), e ogni sforzo tende in linea retta, ne segue che
tutto il moto è rettilineo, o composto di moti rettilinei.

G. M. VI. 252 (N. E. 689).

 Le leggi metaûsiche di causa, potere, attività, sono presenti in
modo meraviglioso in tutta la natura, e sono persino superiori alle leggi puramente
geometriche della materia.

G. VII. 305 (D. 103; L. 344).

 Per quanto riguarda il moto, ciò che è reale in esso è la forza o il potere, cioè ciò che
c'è nello stato presente che porta con sé un cambiamento per il futuro. Il resto sono solo
fenomeni e relazioni.

G. IV. 523.

 Sebbene non sia vero che un corpo [in un impatto] perda tanto moto
quanto ne dà, è sempre vero che perde un po' di moto, e che perde tanta forza quanta ne dà.
G. V. 158 (N. E. 176).

 La passione di ogni corpo è spontanea, o sorge da una forza interna,
sebbene in occasione di qualcosa di esterno.
G. M. VI. 251 (N. E. 688).

 L'azione dei corpi non è mai senza reazione, ed entrambe sono
uguali tra loro e direttamente contrarie.
G. M. VI. 252 (N. E. 689) (1695).

 Questa diminuzione della forza totale [in un impatto non perfettamente
elastico]... non deroga alla inviolabile verità della conservazione della stessa forza nel mondo.
Poiché ciò che è assorbito dalle piccole parti non è assolutamente perduto per l'universo,
sebbene sia perduto per la forza totale dei corpi impattanti.

G. M. VI. 230.



VII. § 45  Le sue ragioni contro gli atomi estesi

VII. § 46  Contro il vuoto

 Confesso di avere difûcoltà a comprendere la ragione di una tale infrangibilità
[come quella degli atomi], e credo che per questo effetto dovremmo ricorrere a una sorta di
miracolo perpetuo.

G. M. II. 136.

 Non c'è assurdità nel dare diversi gradi di rigidità a diversi corpi; altrimenti
potremmo provare con la stessa ragione che i corpi devono avere una velocità zero o inûnita...
Ci sono altri inconvenienti riguardo agli atomi. Per esempio, non potrebbero essere
suscettibili alle leggi del moto, e la forza di due atomi uguali, che impattano direttamente con
uguali velocità, dovrebbe andare perduta; poiché sembra che solo l'elasticità faccia rimbalzare
i corpi.

G. M. II. 145.

 La materia, secondo la mia ipotesi, sarebbe divisibile ovunque e più o meno
facilmente con una variazione che sarebbe impercettibile nel passare da un luogo a un altro
luogo vicino; mentre, secondo gli atomi, facciamo un salto da un estremo all'altro, e da una
perfetta incoesione, che è nel luogo del contatto, passiamo a una durezza inûnita in tutti gli
altri luoghi. E questi salti non hanno esempio in natura.

G. M. II. 156.

 Non c'è un ultimo piccolo corpo, e concepisco che una particella di materia, per
quanto piccola, sia come un mondo intero, pieno di un'inûnità di creature ancora più piccole.
G. M. II. 157.

 Sembriamo anche divergere riguardo alla materia in questo: l'autore
ritiene che ci debba essere un vuoto in essa per consentire il movimento, poiché crede che le
piccole parti della materia siano rigide. E ammetto che se la materia fosse composta di tali
parti, il movimento nel pieno sarebbe impossibile. . . . Ma questa supposizione non è affatto
concessa. . . . Lo spazio deve piuttosto essere concepito come pieno di una materia
ultimamente üuida, suscettibile a tutte le divisioni, e anzi effettivamente soggetta a divisioni
e suddivisioni all'inûnito. . . . Di conseguenza, la materia presenta ovunque un certo grado di
rigidità oltre che di üuidità.

G. V. 52 (N. E. 53; L. 385).

 Sebbene alcuni corpi appaiano più densi di altri, ciò accade perché i loro
pori sono più riempiti di materia pertinente al corpo, mentre al contrario i corpi più rarefatti
hanno la natura di una spugna, cosicché un'altra materia più sottile scorre attraverso i loro
pori, che non viene computata con il corpo, e né segue né attende il suo movimento.

G. IV. 395 (N. E. 701).

 Non pochi di coloro che difendono il vuoto considerano lo spazio come
sostanza, né possono essere confutati da argomenti cartesiani; sono necessari altri principi
per chiudere questa controversia.

G. IV. 368 (D. 59).

 Più materia c'è, più Dio ha occasione di esercitare la sua saggezza e
potenza. Il che è una ragione, tra le altre, per cui sostengo che non esiste affatto il vuoto.
G. VII. 356 (D. 240).

 La stessa ragione che mostra che lo spazio extramondano è immaginario,
prova che ogni spazio vuoto è una cosa immaginaria; poiché differiscono solo come il
G. VII. 372 (D. 248).



VII. § 47  Contro l'azione a distanza

VII. § 48  La forza come conferitrice d'individualità

VII. § 49  Forza primitiva e derivata

maggiore e il minore. Se lo spazio è una proprietà o attributo, deve essere la proprietà di
qualche sostanza. Ma di quale sostanza sarà affezione o proprietà quello spazio vuoto
delimitato, che i suoi patroni [Clarke e Newton] suppongono esistere tra due corpi? . . .
L'estensione deve essere l'affezione di qualcosa di esteso. Ma se quello spazio è vuoto, sarà un
attributo senza soggetto, un'estensione senza nulla di esteso.

 Tutti coloro che sostengono il vuoto sono più inüuenzati
dall'immaginazione che dalla ragione. Quando ero giovane, anch'io cedetti all'idea del vuoto e
degli atomi; ma la ragione mi condusse sulla retta via. . . . Pongo come principio che ogni
perfezione, che Dio avrebbe potuto impartire alle cose senza derogare alle loro altre
perfezioni, sia stata effettivamente impartita. Ora immaginiamo uno spazio completamente
vuoto. Dio avrebbe potuto collocarvi della materia, senza derogare in alcun riguardo a tutte le
altre cose: quindi ha effettivamente collocato della materia in quello spazio: quindi non esiste
spazio completamente vuoto: quindi tutto è pieno.

G. VII. 377 (D. 253).

 Assolutamente parlando, sembra che Dio possa rendere l'universo
materiale ûnito in estensione; ma il contrario appare più conforme alla sua saggezza.
G. VII. 396 (D. 261).

 Disapproviamo il metodo di coloro [Newton e i suoi seguaci] che suppongono,
come un tempo gli scolastici, qualità irragionevoli, cioè qualità primitive che non hanno
alcuna ragione naturale, spiegabile dalla natura del soggetto a cui questa qualità deve
appartenere. . . . Poiché sosteniamo che [l'attrazione] può avvenire solo in modo spiegabile,
cioè per impulso di corpi più sottili, non possiamo ammettere che l'attrazione sia una qualità
primitiva essenziale alla materia. . . . Secondo questi autori, non solo le sostanze ci sono del
tutto sconosciute, . . . ma è addirittura impossibile per chiunque conoscerle; e Dio stesso, se la
loro natura fosse come dicono, non ne saprebbe nulla.

G. III. 580.

 Respingo l'azione naturale di un corpo a distanza, ma non quella soprannaturale.G. II. 407.

 I corpi, in senso stretto, non sono spinti da altri quando c'è un impatto, ma dal loro
stesso movimento, o dalla loro elasticità (ressort), che è a sua volta un movimento delle loro
parti. Ogni massa corporea, grande o piccola, contiene già in sé tutta la forza che può mai
acquisire, ma l'incontro con altri corpi ne dà solo la determinazione, o meglio questa
determinazione avviene solo durante il tempo dell'incontro.

G. II. 116.

 La forza derivativa è l'attuale stato presente mentre tende o preimplica lo stato
seguente, poiché tutto ciò che è presente è gravido del futuro. Ma ciò che persiste, nella misura
in cui implica tutto ciò che può accadergli, possiede una forza primitiva, cosicché la forza

G. II. 262.



VII. § 50  Antinomia della causalità dinamica

primitiva è, per così dire, la legge della serie, mentre la forza derivativa è la determinazione
che designa un particolare termine della serie.

 La forza è duplice: quella elementare, che chiamo anche morta,
perché in essa non esiste ancora movimento, ma solo una sollecitazione al movimento . . . ;
l'altra, tuttavia, è la forza ordinaria, combinata con il movimento effettivo, che chiamo viva.

G. M. VI. 238 (N. E. 674).

 Ci sono due tipi di forza in un corpo: una primitiva, che gli è essenziale (\( \epsilon
\nu \tau \epsilon \lambda \epsilon \chi \epsilon \alpha \ \eta \ \pi \rho \omega \tau \eta \)), e
forze derivate, che dipendono anche da altri corpi. E si deve considerare che la forza derivata o
accidentale, che non si può negare ai corpi in movimento, deve essere una modiûcazione della
forza primitiva, come la forma è una modiûcazione dell'estensione. Le forze accidentali non
potrebbero veriûcarsi in una sostanza senza una forza essenziale, poiché gli accidenti sono
solo modiûcazioni o limitazioni, e non possono contenere più perfezione o realtà della
sostanza.

G. III. 457.

 La forza derivata è ciò che alcuni chiamano impeto, una conazione o
tendenza, per così dire, a un determinato movimento, mediante la quale la forza primitiva o il
principio d'azione è modiûcato. Ho dimostrato che questa non rimane costante nello stesso
corpo, eppure, comunque sia distribuita tra molti, la sua somma rimane costante, e che
differisce dal movimento, la cui quantità non è conservata.

G. IV. 396 (N. E. 702).

 I movimenti essendo fenomeni reali piuttosto che enti, un movimento come
fenomeno è nella mia mente la conseguenza o l'effetto immediato di un altro fenomeno, e allo
stesso modo nelle menti altrui, ma lo stato di una sostanza non è la conseguenza immediata
dello stato di un'altra sostanza particolare.

G. II. 92 (1687).

 Le leggi del moto, essendo fondate nelle percezioni delle sostanze semplici,
provengono da cause ûnali o cause dovute a conformità, che sono immateriali e presenti in
ogni monade.

G. III. 623.

 Per quanto riguarda il movimento, è solo un fenomeno reale, perché la
materia e la massa, a cui il movimento appartiene, propriamente parlando non sono una
sostanza. C'è, tuttavia, un'immagine dell'azione nel movimento, come c'è un'immagine della
sostanza nella massa; e sotto questo aspetto possiamo dire che un corpo agisce quando c'è
spontaneità nel suo cambiamento, e patisce quando viene spinto o impedito da un altro.

G. V. 196 (N. E. 219).

 Non so se si possa dire che, quando due pesi uguali tirano simultaneamente un
corpo, non abbiano un effetto comune, ma ciascuno separatamente abbia la metà dell'effetto
[totale]. Poiché non possiamo assegnare una metà del corpo che tirano a ciascun peso, ma
agiscono come se fossero indivisi.

G. II. 233.

 Una sostanza è un essere capace di azione. È semplice o composta.
La sostanza semplice è quella che non ha parti. La sostanza composta è una collezione di
sostanze semplici o monadi. . . . I composti o i corpi sono pluralità; e le sostanze semplici, vite,

G. VI. 598 (D. 209; L. 406).



VIII. § 52  L'estensione, distinta dallo Spazio, è il punto di partenza di Leibniz

VIII. § 53  L'estensione signiûca ripetizione

VIII. § 54  Quindi l'essenza di una sostanza non può essere l'estensione, poiché
una sostanza deve essere una vera unità

anime, spiriti, sono unità. E ovunque devono esserci sostanze semplici, poiché senza sostanze
semplici non ci sarebbero sostanze composte; e di conseguenza tutta la natura è piena di vita.

 Lo spazio inûnito non è l'immensità di Dio; lo spazio ûnito non è
l'estensione dei corpi: come il tempo non è la loro durata. Le cose conservano la loro
estensione, ma non conservano sempre il loro spazio. Ogni cosa ha la sua propria estensione,
la sua propria durata; ma non ha il suo proprio tempo, e non conserva il suo proprio spazio.

G. VII. 399 (D. 265).

 Non si deve supporre che ci siano due estensioni, una astratta, dello
spazio, l'altra concreta, del corpo, essendo quella concreta tale solo attraverso l'astratta.
G. V. 115 (N. E. 127).

 L'estensione, quando è attributo dello spazio, è la continuazione o diffusione della
situazione o località, come l'estensione del corpo è la diffusione dell'antitipia o materialità.
G. VI. 585.

 L'estensione, o, se preferite, la materia primaria, non è altro che una certa
ripetizione indeûnita di cose nella misura in cui sono simili tra loro o indistinguibili. Ma così
come il numero presuppone cose numerate, l'estensione presuppone cose che sono ripetute, e
che hanno, oltre a caratteristiche comuni, altre peculiari a sé stesse. Questi accidenti, propri a
ciascuna, rendono attuali i limiti di grandezza e forma, prima solo possibili.

F. de C. 28 (D. 176).

 Credo che l'idea di estensione sia posteriore a quella di intero e parte.G. V. 94 (N. E. 102).
 Che l'estensione rimarrebbe se le monadi fossero rimosse, sostengo non sia più vero

di quanto i numeri rimarrebbero se le cose fossero rimosse.
G. II. 510.

 Si deve osservare che la materia, presa come essere completo (cioè
materia secondaria, in opposizione alla primaria, che è qualcosa di puramente passivo e di
conseguenza incompleto) non è altro che una collezione (amas) o ciò che ne risulta, e che ogni
collezione reale presuppone sostanze semplici o unità reali, e quando consideriamo
ulteriormente ciò che appartiene alla natura di queste unità reali, cioè la percezione e le sue
conseguenze, siamo trasferiti, per così dire, in un altro mondo, cioè nel mondo intelligibile
delle sostanze, mentre prima eravamo solo tra i fenomeni dei sensi.

G. V. 359 (N. E. 428).

 La nozione di estensione è relativa, o l'estensione è l'estensione di qualcosa, così
come diciamo che la moltitudine o la durata è la moltitudine o la durata di qualcosa. Ma la
natura che è presupposta come diffusa, ripetuta, continuata, è ciò che costituisce il corpo
ûsico, e può essere trovata solo nel principio di azione e passione, poiché nient'altro ci è
suggerito dai fenomeni.

G. II. 269.



VIII. § 55  I tre tipi di punto. Sostanze non materiali

 Il corpo è un aggregato di sostanze, e non è propriamente una sostanza. Di
conseguenza è necessario che ovunque nel corpo ci siano sostanze indivisibili, ingenerabili e
incorruttibili, aventi qualcosa corrispondente alle anime.

G. II. 135 (D. 38).

 Inizialmente, quando mi ero liberato dal giogo di Aristotele, mi
rivolsi al vuoto e agli atomi, poiché quella è la visione che più soddisfa l'immaginazione. Ma
superato ciò, percepii, dopo molta meditazione, che è impossibile trovare i principi di una vera
unità nella materia sola, o in ciò che è solo passivo, poiché tutto in essa non è altro che una
collezione o aggregato di parti all'inûnito. Ora, una moltitudine può derivare la sua realtà solo
da unità genuine, che provengono da altrove, e sono ben diverse dai punti matematici, che
sono solo estremità dell'esteso, e modiûcazioni di cui è certo che il continuo non può essere
composto. Di conseguenza, per trovare queste unità reali, fui costretto a ricorrere a un punto
reale e animato, per così dire, o a un atomo di sostanza che deve contenere una qualche forma
o principio attivo, così da renderlo un essere completo. Fu allora necessario richiamare, e per
così dire, riabilitare le forme sostanziali, così denigrate al giorno d'oggi, ma in un modo che le
rendeva intelligibili, e separare l'uso a cui dovrebbero essere destinate dall'abuso che hanno
subito. Trovai, allora, che la natura delle forme sostanziali consiste nella forza, e che da questa
segue qualcosa di analogo al sentimento e all'appetito; e che così devono essere concepite
secondo il modo della nozione che abbiamo delle anime.

G. IV. 478 (D. 72; L. 300).

 Il pensiero, essendo l'azione di una cosa su se stessa, non si veriûca in forme e
movimenti, che non possono mostrare il principio di una vera azione interna.
G. III. 69.

 Credo che dove ci sono solo esseri per aggregazione, non ci saranno nemmeno esseri
reali; poiché ogni essere per aggregazione presuppone esseri dotati di una vera unità, perché
deriva la sua realtà solo da quella di coloro di cui è composto, così che non ne avrà affatto se
ogni essere di cui è composto è a sua volta un essere per aggregazione... Sono d'accordo che in
tutta la natura corporea non ci sono che macchine (spesso animate), ma non concordo che ci
siano solo aggregati di sostanze, e se ci sono aggregati di sostanze, devono esserci vere
sostanze da cui tutti questi aggregati risultano.

G. II. 96.

 Ciò che non è veramente un essere (un être) non è nemmeno veramente un essere (un
être).
G. II. 97.

 Una cosa che può essere divisa in diverse (già effettivamente esistenti) è un
aggregato di più, e... non è uno se non mentalmente, e non ha realtà se non presa in prestito
dai suoi costituenti. Quindi ne ho dedotto che devono esserci nelle cose unità indivisibili,
perché altrimenti non ci sarebbe nelle cose alcuna vera unità, e nessuna realtà non presa in
prestito. Il che è assurdo. Poiché dove non c'è vera unità, non c'è vera molteplicità. E dove non
c'è realtà non presa in prestito, non ci sarà mai alcuna realtà, poiché questa alla ûne deve
appartenere a qualche soggetto... Ma voi [de Volder]... sostenete che la giusta conclusione da
ciò è che nella massa dei corpi non si possono assegnare unità indivisibili. Io, tuttavia, penso
che si debba concludere il contrario, cioè che dobbiamo ricorrere, nella massa corporea, o nel

G. II. 267.



IX. § 57  Difûcoltà riguardo ai punti

IX. § 58  Affermazione dell'inûnito attuale e negazione del numero inûnito

costituire cose corporee, a unità indivisibili come costituenti primari. A meno che, in effetti,
non riteniate che la giusta conclusione sia che le masse corporee non sono esse stesse unità
indivisibili, cosa che dico anch'io, ma questa non è la questione. Poiché i corpi sono sempre
divisibili, e anche effettivamente suddivisi, ma non così i loro costituenti...

 Dal fatto stesso che il corpo matematico non può essere risolto in costituenti primi,
possiamo certamente dedurre che non è reale, ma qualcosa di mentale, che designa nient'altro
che la possibilità di parti, e non qualcosa di attuale... E come un numero numerante non è
sostanza senza le cose numerate, così il corpo matematico, o estensione, non è sostanza senza
ciò che è attivo e passivo, o movimento. Ma nelle cose reali, cioè i corpi, le parti non sono
indeûnite (come nello spazio, che è una cosa mentale), ma sono effettivamente assegnate in
un certo modo, poiché la natura istituisce divisioni e suddivisioni effettive secondo le varietà
dei movimenti, e sebbene queste divisioni procedano all'inûnito, nondimeno tutto risulta da
certi costituenti primari o unità reali, ma inûnite di numero. Ma in senso stretto, la materia
non è composta da unità costitutive, ma ne risulta, poiché la materia o la massa estesa non è
che un fenomeno fondato nelle cose, come l'arcobaleno o il parelio, e tutta la realtà appartiene
solo alle unità. Pertanto i fenomeni possono sempre essere divisi in fenomeni minori, che
potrebbero apparire ad altri animali più sottili, e non raggiungono mai i fenomeni minimi. In
effetti le unità sostanziali non sono parti, ma fondamenti, dei fenomeni.

G. II. 268.

 Non tolgo il corpo, ma torno a ciò che è, poiché mostro che la massa corporea, che si
suppone abbia qualcosa oltre alle sostanze semplici, non è sostanza, ma un fenomeno
risultante da sostanze semplici, che sole hanno unità e realtà assoluta.

G. II. 275.

 Le difûcoltà riguardanti la composizione del continuo non saranno mai risolte,
ûnché l'estensione è considerata come costituente la sostanza dei corpi.
G. II. 98.

 Non esiste una ûgura esatta e precisa nei corpi, a causa dell'effettiva
suddivisione delle loro parti. Così che i corpi sarebbero, senza dubbio, qualcosa di puramente
immaginario e apparente, se non ci fosse in essi nient'altro che materia e le sue modiûcazioni.

G. II. 77 (1686).

 Tutte le grandezze essendo inûnitamente divisibili, non ce n'è alcuna così piccola
che non possiamo concepire in essa un'inûnità di divisioni, che non si esauriranno mai. Ma
non vedo quale danno ne derivi, né quale necessità ci sia di esaurirle.

G. I. 403.

 In senso proprio, è vero che c'è un'inûnità di cose, cioè che ce ne sono
sempre più di quante se ne possano assegnare. Ma non esiste un numero inûnito, o una linea
o qualsiasi altra quantità inûnita, se queste sono intese come veri interi, come è facile
dimostrare... L'inûnito vero esiste, in senso stretto, solo nell'Assoluto, che è anteriore a ogni
composizione, e non è formato per addizione di parti.

G. V. 144 (N. E. 161).



IX. § 59  La continuità in un senso negata da Leibniz

 Voi [Locke] vi sbagliate nel voler immaginare uno spazio assoluto che sia
un tutto inûnito composto di parti; una tale cosa non esiste, è una nozione che implica una
contraddizione, e questi inûniti interi, con i loro inûnitesimi opposti, hanno luogo solo nei
calcoli dei geometri, proprio come le radici immaginarie in Algebra.

G. V. 145 (N. E. 163).

 Nonostante il mio Calcolo Inûnitesimale, non ammetto alcun vero numero inûnito,
sebbene confessi che la moltitudine delle cose superi ogni numero ûnito, o piuttosto ogni
numero.

G. VI. 629.

 Mons. Descartes nella sua risposta alle seconde obiezioni, articolo due, accetta
l'analogia tra l'Essere perfettissimo e il numero più grande, negando che questo numero
implichi una contraddizione. È tuttavia facile dimostrarlo. Poiché il numero più grande è lo
stesso del numero di tutte le unità. Ma il numero di tutte le unità è lo stesso del numero di
tutti i numeri (poiché qualsiasi unità aggiunta alle precedenti forma sempre un nuovo
numero). Ma il numero di tutti i numeri implica una contraddizione, che dimostro così: A ogni
numero corrisponde un numero uguale al suo doppio. Dunque il numero di tutti i numeri non
è maggiore del numero dei numeri pari, cioè il tutto non è maggiore della sua parte.

G. I. 338.

 L'idea dell'inûnito non è formata per estensione di idee ûnite.G. V. 209 (N. E. 234).
 Esiste un inûnito attuale nella modalità di un tutto distributivo, non di un tutto

collettivo. Così qualcosa può essere enunciato riguardo a tutti i numeri, ma non
collettivamente. Si può dire che a ogni numero pari corrisponde il suo dispari, e viceversa; ma
non si può quindi dire con precisione che le molteplicità dei numeri pari e dispari siano
uguali.

G. II. 315.

 Non è necessario rendere l'analisi matematica dipendente da controversie
metaûsiche, né assicurarsi che in natura esistano linee strettamente inûnitesimali... È per
questo che, per evitare queste sottigliezze, ho pensato che, per rendere il ragionamento
comprensibile a tutti, bastasse spiegare l'inûnito con l'incomparabile, cioè concepire quantità
incomparabilmente maggiori o minori delle nostre.

G. M. IV. 91.

 Se un avversario volesse contraddire la nostra enunciazione, ne consegue dal
nostro calcolo che l'errore sarà minore di qualsiasi errore egli possa assegnare.
G. M. IV. 92.

 Si trova che le regole del ûnito hanno successo nell'inûnito.G. M. IV. 93.

 Ogni ripetizione... è o discreta, come nelle cose numerate dove le parti di
un aggregato sono distinte; o continua, dove le parti sono indeterminate e possono essere
assunte in modi inûniti.

G. IV. 394 (N. E. 700).

 Lo spazio, proprio come il tempo, è un certo ordine... che abbraccia non solo gli
attuali, ma anche i possibili. Quindi è qualcosa di indeûnito, come ogni continuo le cui parti
non sono attuali, ma possono essere prese arbitrariamente, come le parti dell'unità, o le
frazioni... Lo spazio è qualcosa di continuo ma ideale, la massa è discreta, cioè una moltitudine
attuale, o essere per aggregazione, ma composta da un numero inûnito di unità. Negli attuali,

G. II. 379.



i singoli termini sono anteriori agli aggregati, negli ideali il tutto è anteriore alla parte. La
negligenza di questa considerazione ha prodotto il labirinto del continuo.

 Il continuo matematico, come i numeri, consiste in pura possibilità; dunque
l'inûnito gli è necessario dalla sua stessa nozione.
G. II. 475.

 La materia non è continua ma discreta, e attualmente inûnitamente divisa, sebbene
nessuna parte assegnabile dello spazio sia priva di materia. Ma lo spazio, come il tempo, è
qualcosa non sostanziale, ma ideale, e consiste in possibilità, o in un ordine di coesistenti che
è in qualche modo possibile. E così non ci sono divisioni in esso se non quelle fatte dalla
mente, e la parte è posteriore al tutto. Nelle cose reali, al contrario, le unità sono anteriori alla
moltitudine, e le moltitudini esistono solo attraverso le unità. (Lo stesso vale per i
cambiamenti, che non sono realmente continui.)

G. II. 278.

 Negli attuali non c'è altro che quantità discreta, cioè la moltitudine di monadi o
sostanze semplici, che è maggiore di qualsiasi numero in qualsiasi aggregato sensibile o
corrispondente ai fenomeni. Ma la quantità continua è qualcosa di ideale, che appartiene ai
possibili, e agli attuali considerati come possibili. Poiché il continuo implica parti
indeterminate, mentre negli attuali non c'è nulla di indeûnito4anzi in loro tutte le divisioni
possibili sono attuali... Ma la scienza dei continui, cioè dei possibili, contiene verità eterne, che
non sono mai violate dai fenomeni attuali, poiché la differenza è sempre minore di qualsiasi
differenza assegnabile data.

G. II. 282.

 L'unità è divisibile, ma non risolvibile; poiché le frazioni che sono parti dell'unità
hanno nozioni meno semplici, perché gli interi (meno semplici dell'unità) entrano sempre
nelle nozioni delle frazioni. Diverse persone che hanno ûlosofeggiato, in matematica, sul
punto e l'unità, si sono confuse, per mancanza di distinguere tra risoluzione in nozioni e
divisione in parti. Le parti non sono sempre più semplici del tutto, sebbene siano sempre
minori del tutto.

G. III. 583.

 Strettamente parlando, il numero \( \frac{1}{2} \) nell'astratto è una mera
proporzione, non formata affatto dalla composizione di altre frazioni, sebbene nelle cose
numerate si trovi uguaglianza tra due quarti e un mezzo. E possiamo dire lo stesso della linea
astratta, la composizione essendo solo nei concreti, o masse di cui queste linee astratte
segnano le relazioni. Ed è così anche che si presentano i punti matematici, che sono anch'essi
solo modalità, cioè estremità. E poiché tutto è indeûnito nella linea astratta, vi notiamo tutto il
possibile, come nelle frazioni di un numero, senza preoccuparci delle divisioni effettivamente
fatte, che designano questi punti in modo diverso. Ma nelle sostanze attuali reali, il tutto è un
risultato o assemblaggio di sostanze semplici, o di una molteplicità di unità reali. Ed è la
confusione dell'ideale e dell'attuale che ha scompigliato tutto e prodotto il labirinto riguardo
alla composizione del continuo. Coloro che compongono una linea di punti hanno cercato
primi elementi in cose ideali o relazioni (rapports), diversamente da quanto sarebbe
appropriato; e coloro che hanno trovato che relazioni come il numero, e lo spazio (che
comprende l'ordine o relazione di cose coesistenti possibili), non possono essere formate da
un assemblaggio di punti, si sono sbagliati nel negare, per la maggior parte, i primi elementi

G. IV. 491.



IX. § 60  Nel numero, nello spazio e nel tempo, il tutto è anteriore alla parte

delle realtà sostanziali, come se non avessero unità primitive, o come se non ci fossero
sostanze semplici.

 Questa deûnizione, che il numero è una molteplicità di unità, si applica
solo agli interi. La distinzione precisa delle idee, nell'estensione, non dipende dalla grandezza:
per riconoscere distintamente la grandezza, si deve ricorrere agli interi, o ad altri numeri
conosciuti per mezzo di interi, cosicché è necessario tornare dalla quantità continua a quella
discreta, per avere una conoscenza distinta della grandezza.

G. V. 142 (N. E. 160).

 Quanto agli indivisibili, quando con essi si intendono semplici estremità di un
tempo o di una linea, non possiamo concepire in esse nuove estremità, o parti attuali o
potenziali. Così i punti non sono né grandi né piccoli, e non è necessario alcun salto per
attraversarli. Il continuo, tuttavia, sebbene abbia tali indivisibili ovunque, non è composto da
essi.

G. I. 416 (D. 64).

 Per quanto riguarda il confronto tra un istante e l'unità, aggiungo che l'unità è parte
di qualsiasi numero maggiore dell'unità, ma un istante non è propriamente una parte del
tempo.

G. III. 591.

 Le estremità di una linea e le unità di materia non coincidono. Non si possono
concepire tre punti continui sulla stessa retta. Ma due sono concepibili: [cioè] l'estremità di
una retta e l'estremità di un'altra, da cui si forma un tutto unico. Come, nel tempo, sono i due
istanti, l'ultimo della vita e il primo della morte. Un'unità non è toccata da un'altra, ma nel
moto c'è una perpetua transcreazione, in questo modo: quando una cosa è in quella
condizione per cui, continuando i suoi cambiamenti per un tempo assegnabile, ci dovrebbe
essere penetrazione nel momento successivo, ogni punto sarà in un luogo diverso, come
richiedono l'evitamento della penetrazione e l'ordine dei cambiamenti.

G. II. 279.

 In entrambi gli ordini (di spazio o di tempo) [i punti] sono considerati più vicini o
più remoti, a seconda che, per l'ordine di comprensione tra loro, ne siano richiesti più o meno.
G. M. VII. 18.

 C'è un'estensione continua ogni volta che si assume che i punti siano disposti in
modo tale che non esistano due punti tra i quali non vi sia un punto intermedio.
G. II. 515.

 Sono d'accordo con te [Des Bosses] che essere e uno siano termini convertibili; e che
l'unità sia l'inizio dei numeri, se si considerano i rapporti (rationes) o la priorità di natura, non
se si considera la grandezza, poiché abbiamo frazioni, che sono certamente minori dell'unità,
all'inûnito. Il continuo è inûnitamente divisibile. E ciò appare nella linea retta, dal semplice
fatto che la sua parte è simile al tutto. Così quando il tutto può essere diviso, lo può anche la
parte, e similmente qualsiasi parte della parte. I punti non sono parti del continuo, ma
estremità, e non esiste una parte più piccola di una linea più di quanto esista una frazione più
piccola dell'unità.

G. II. 300.

 Quanto all'obiezione [di Clarke] che spazio e tempo siano quantità, o
piuttosto cose dotate di quantità, e che situazione e ordine non lo siano: rispondo che anche
G. VII. 404 (D. 270).



IX. § 62  Sintesi dell'argomentazione dal continuo alle monadi

IX. § 63  Poiché gli aggregati sono fenomenici, non esiste realmente un numero di
monadi

X. § 66  Gli argomenti di Leibniz contro la realtà dello spazio

l'ordine ha la sua quantità; vi è in esso ciò che precede e ciò che segue; vi è distanza o
intervallo. Le cose relative hanno la loro quantità, così come quelle assolute. Ad esempio, i
rapporti o le proporzioni in matematica hanno la loro quantità e sono misurati dai logaritmi;
eppure sono relazioni. Pertanto, sebbene tempo e spazio consistano in relazioni, hanno
comunque la loro quantità.

 Per giudicare con la ragione se l'anima sia materiale o immateriale, dobbiamo
concepire cosa siano l'anima e la materia. Tutti concordano che la materia ha parti, ed è
quindi una molteplicità di molte sostanze, come sarebbe un gregge di pecore. Ma poiché ogni
molteplicità presuppone vere unità, è evidente che queste unità non possono essere materia,
altrimenti sarebbero a loro volta molteplicità, e non affatto vere e pure unità, come sono
inûne necessarie per costituire una molteplicità. Così le unità sono propriamente sostanze
separate, che non sono divisibili, né di conseguenza periture. Poiché tutto ciò che è divisibile
ha parti, che possono essere distinte anche prima della loro separazione. Tuttavia, poiché ci
occupiamo di unità di sostanza, ci deve essere forza e percezione in queste unità stesse,
altrimenti non ci sarebbe forza o percezione in tutto ciò che è formato da esse.

G. VII. 552.

 Qualsiasi cosa sia un aggregato di molte, non è una se non per la mente, e non ha
altra realtà se non quella presa in prestito, o ciò che appartiene alle cose di cui è composto.
G. II. 261.

 Le cose che sono uniformi e non contengono varietà non sono mai
nient'altro che astrazioni, come il tempo, lo spazio e le altre entità della matematica pura.
G. V. 100 (N. E. 110).

 Questi signori [Newton e Clarke] sostengono... che lo spazio sia un essere
reale assoluto. Ma ciò li coinvolge in grandi difûcoltà; poiché un tale essere deve
necessariamente essere eterno e inûnito. Quindi alcuni hanno creduto che fosse Dio stesso, o
uno dei suoi attributi, la sua immensità. Ma poiché lo spazio consiste di parti, non è una cosa
che possa appartenere a Dio. Quanto alla mia opinione, ho detto, più di una volta, che ritengo
lo spazio qualcosa di meramente relativo, come il tempo... Poiché lo spazio denota, in termini
di possibilità, un ordine di cose che esistono contemporaneamente, considerate come
esistenti insieme, senza indagare sul loro particolare modo di esistere. E quando molte cose
sono viste insieme, si percepisce quell'ordine di cose tra loro... Se lo spazio fosse un essere
assoluto, accadrebbe qualcosa per cui sarebbe impossibile che ci fosse una ragione sufûciente.
Il che è contro il mio Assioma. E lo provo così. Lo spazio è qualcosa di assolutamente
uniforme; e senza le cose poste in esso, un punto dello spazio non differisce in alcun modo

G. VII. 363 (D. 243).



X. § 67  La teoria della posizione in Leibniz

assolutamente da un altro punto dello spazio. Ora da ciò segue (supponendo che lo spazio sia
qualcosa in sé, oltre all'ordine dei corpi tra loro), che è impossibile che ci sia una ragione per
cui Dio, preservando la stessa situazione dei corpi tra loro, li abbia posti nello spazio in un
modo particolare, e non in un altro; perché tutto non sia stato posto in modo del tutto
contrario, ad esempio cambiando l'est in ovest. Ma se lo spazio non è altro che quell'ordine o
relazione; e non è nulla senza i corpi, ma la possibilità di porli; allora quei due stati, l'uno come
è ora, l'altro supposto essere in modo del tutto contrario, non differirebbero affatto l'uno
dall'altro. La loro differenza, quindi, si trova solo nella nostra supposizione chimerica della
realtà dello spazio in sé. Ma in verità l'uno sarebbe esattamente la stessa cosa dell'altro,
essendo assolutamente indistinguibili; e di conseguenza non c'è spazio per indagare una
ragione della preferenza dell'uno rispetto all'altro. Il caso è lo stesso per quanto riguarda il
tempo... Lo stesso argomento prova che gli istanti, considerati senza le cose, non sono nulla; e
che consistono solo nell'ordine successivo delle cose.

 Supporre due cose indistinguibili, è supporre la stessa cosa sotto due
nomi. E quindi supporre che l'universo avrebbe potuto avere inizialmente un'altra posizione
di tempo e luogo, rispetto a quella che ha effettivamente avuto; e tuttavia che tutte le parti
dell'universo avrebbero dovuto avere la stessa situazione tra loro, come quella che hanno
effettivamente avuto; tale supposizione, dico, è una ûnzione impossibile.

G. VII. 372 (D. 247).

 L'ordine essenziale dei singolari, o relazione al tempo e al luogo, deve essere inteso
delle loro relazioni con le cose contenute nel tempo e nello spazio, sia vicine che lontane, che
devono essere espresse da ogni singolare, così che in esso l'universo potrebbe essere letto, se
il lettore fosse inûnitamente perspicace.

G. II. 277.

 Tempo e luogo sono solo tipi di ordine.G. V. 115 (N. E. 128).
 La posizione è, senza dubbio, nient'altro che un modo di una cosa, come la priorità o

la posteriorità. Un punto matematico stesso non è che un modo, cioè un'estremità. E così
quando due corpi sono concepiti come tangenti, in modo che due punti matematici siano
uniti, non formano una nuova posizione o un intero, che sarebbe maggiore di ciascuna parte,
poiché la congiunzione di due estremità non è più grande di un'estremità, così come due
oscurità perfette non sono più scure di una.

G. II. 347.

 Questo vuoto che può essere concepito nel tempo indica, come nello
spazio, che il tempo e lo spazio si estendono ai possibili così come agli esistenti.
G. V. 140 (N. E. 157).

 Se ci fosse un vuoto nello spazio (ad es. se una sfera fosse vuota
all'interno) la sua grandezza potrebbe essere determinata; ma se ci fosse un vuoto nel tempo,
cioè una durata senza cambiamenti, sarebbe impossibile determinarne la lunghezza. Quindi
ne segue che possiamo confutare un uomo che dice che due corpi, tra i quali c'è un vuoto, si
toccano... ma non possiamo confutare un uomo che dice che due mondi, di cui uno dopo
l'altro, si toccano per quanto riguarda la durata, così che uno inizia necessariamente quando

G. V. 142 (N. E. 159).



l'altro si ferma... Se lo spazio fosse solo una linea, e se il corpo fosse immobile, non sarebbe
possibile determinare la lunghezza del vuoto tra due corpi.

 Mostrerò qui come gli uomini giungano a formarsi la nozione di spazio.
Considerano che molte cose esistono simultaneamente e osservano in esse un certo ordine di
coesistenza, in base al quale la relazione di una cosa con un'altra è più o meno semplice.
Questo ordine è la loro situazione o distanza. Quando accade che una di queste cose
coesistenti cambi la sua relazione con molte altre, che non mutano le loro relazioni
reciproche; e che un'altra cosa, appena giunta, acquisisca la stessa relazione con le altre che
aveva la prima; allora diciamo che è subentrata al posto della prima; e questo cambiamento lo
chiamiamo moto in quel corpo in cui risiede la causa immediata del cambiamento. E sebbene
molte, o anche tutte le cose coesistenti, dovessero cambiare secondo certe note regole di
direzione e velocità; si può sempre determinare la relazione di situazione che ogni coesistente
acquisisce rispetto a ogni altro coesistente; e persino quella relazione che qualsiasi altro
coesistente avrebbe con questo, o che questo avrebbe con qualsiasi altro, se non fosse
cambiato o se fosse cambiato diversamente. E supponendo o ûngendo che tra quei coesistenti
ve ne sia un numero sufûciente che non ha subito mutamenti; allora possiamo dire che quelli
che hanno tale relazione con quei coesistenti ûssi, come altri avevano con loro prima, hanno
ora lo stesso posto che avevano quegli altri. E ciò che comprende tutti questi luoghi è
chiamato spazio. Il che mostra che, per avere un'idea di luogo, e di conseguenza di spazio, è
sufûciente considerare queste relazioni e le regole dei loro cambiamenti, senza bisogno di
immaginare alcuna realtà assoluta al di fuori delle cose la cui situazione consideriamo; e, per
dare una sorta di deûnizione: luogo è ciò che diciamo essere lo stesso per A e per B, quando la
relazione di coesistenza di B con C, E, F, G, ecc., concorda perfettamente con la relazione di
coesistenza che A aveva con gli stessi C, E, F, G, ecc., supponendo che non vi sia stata causa di
cambiamento in C, E, F, G, ecc. Si potrebbe anche dire, senza entrare in ulteriori particolari, che
luogo è ciò che è lo stesso in momenti diversi per cose esistenti diverse, quando le loro
relazioni di coesistenza con certi altri esistenti, che si suppone rimangano ûssi da uno di quei
momenti all'altro, concordano interamente. E esistenti ûssi sono quelli in cui non vi è stata
causa di alcun cambiamento nell'ordine della loro coesistenza con altri; o (che è la stessa cosa)
in cui non vi è stato moto. Inûne spazio è ciò che risulta dai luoghi presi insieme. E qui può
non essere inopportuno considerare la differenza tra luogo e la relazione di situazione, che è
nel corpo che occupa il luogo. Poiché il luogo di A e B è il medesimo; mentre la relazione di A
con corpi ûssi non è precisamente e individualmente la stessa della relazione che B (che
subentra al suo posto) avrà con gli stessi corpi ûssi; ma queste relazioni concordano soltanto.
Poiché due soggetti diversi, come A e B, non possono avere precisamente la stessa affezione
individuale; essendo impossibile che lo stesso accidente individuale sia in due soggetti, o
passi da un soggetto all'altro. Ma la mente, non contenta di una concordanza, cerca
un'identità, qualcosa che sia veramente lo stesso; e lo concepisce come estrinseco a questi
soggetti: e questo è ciò che qui chiamiamo luogo e spazio. Ma questo può essere solo una cosa
ideale; contenente un certo ordine, in cui la mente concepisce l'applicazione delle relazioni.

G. VII. 400 (D. 265).



X. § 68  La relazione delle monadi con lo spazio: una difûcoltà fondamentale del
monadismo

X. § 69  Le prime opinioni di Leibniz su questo argomento

 A meno che non mi sbagli, l'ordine dei singolari è essenziale a particolari parti di
spazio e tempo, e da questi [i singolari] gli universali sono astratti dalla mente.
G. II. 271.

 Non c'è parte di materia che non contenga monadi.G. II. 305.
 Il nostro corpo deve essere inüuenzato in qualche modo dai cambiamenti di

tutti gli altri. Ora a tutti i moti del nostro corpo corrispondono certe percezioni o pensieri più
o meno confusi della nostra anima; quindi l'anima avrà anche qualche pensiero di tutti i moti
dell'universo.

G. II. 112 (1687).

 Tra l'apparire dei corpi a noi e il loro apparire a Dio, c'è lo stesso tipo di differenza
che tra una scenograûa e una icnograûa. Poiché le scenograûe sono diverse secondo la
posizione dello spettatore, mentre l'icnograûa, o rappresentazione geometrica, è unica.

G. II. 438.

 Se le sostanze semplici non differissero nelle loro qualità, non ci
sarebbe modo di percepire alcun cambiamento nelle cose... Assumendo il pieno (plenum),
ogni luogo riceverebbe, in qualsiasi moto, solo l'equivalente di ciò che aveva avuto, e uno stato
di cose sarebbe indistinguibile da un altro.

G. VI. 608 (D. 218; L. 220).

 La minima impressione raggiunge ogni corpo, e di conseguenza raggiunge
quello i cui movimenti corrispondono alle azioni dell'anima.
G. V. 24 (N. E. 25).

 Le mie prove [d'immortalità, e della natura di Dio e della mente] si basano sulla
difûcile dottrina del punto, dell'istante, degli indivisibili e della conazione; poiché come le
azioni del corpo consistono nel moto, così le azioni della mente consistono nella conazione, o,
per così dire, il minimo o punto del moto; mentre la mente stessa propriamente consiste solo
in un punto dello spazio, mentre un corpo occupa un luogo. Ciò che provo chiaramente4
parlandone solo in modo popolare4dal fatto che la mente deve essere nel luogo di
convergenza di tutti i moti che ci sono impressi dagli oggetti sensibili; poiché se devo
concludere che un corpo presentatomi è oro, percepisco insieme la sua lucentezza, il suono e il
peso, e da ciò concludo che è oro; così la mente deve essere in una posizione dove convergono
tutte queste linee di vista, udito e tatto, e di conseguenza in un punto. Se diamo alla mente un
luogo maggiore di un punto, è già un corpo, e ha parti esterne l'una all'altra; non è quindi
intimamente presente a se stessa, e di conseguenza non può riüettere su tutte le sue parti e
azioni... Ma assumendo che la mente consista effettivamente in un punto, è indivisibile e
indistruttibile... Quasi penso che ogni corpo (Leib), sia di uomini, animali, vegetali o minerali,
abbia un nucleo della sua sostanza, che si distingue dal caput mortuum...

G. I. 52 (1671).

 Se ora questo nucleo di sostanza, consistente in un punto ûsico (lo strumento
prossimo, e per così dire il veicolo dell'anima, che è costituita in un punto matematico),
G. I. 54.



X. § 70  Le sue opinioni intermedie

X. § 71  Le sue opinioni successive

rimane sempre, importa poco se tutta la materia grossolana... è lasciata in eccesso.

 Solo gli atomi di sostanza, cioè unità reali assolutamente prive
di parti, sono le fonti delle azioni, e i principi primi assoluti della composizione delle cose, e,
per così dire, gli elementi ultimi nell'analisi delle cose sostanziali. Potrebbero essere chiamati
punti metaûsici; hanno qualcosa della natura della vita e hanno una sorta di percezione, e i
punti matematici sono i loro punti di vista per esprimere l'universo. Ma quando le sostanze
corporee sono contratte, tutti i loro organi insieme formano per noi un solo punto ûsico. Così
i punti ûsici sono solo apparentemente indivisibili. I punti matematici sono esatti, ma sono
solo modalità. Solo i punti metaûsici o sostanziali (costituiti da forme o anime) sono esatti e
reali.

G. IV. 482 (D. 76; L. 311) (1695).

 La massa organizzata, in cui è il punto di vista dell'anima, è
espressa più da vicino dall'anima stessa.
G. IV. 484 (D. 78; L. 314) (1695).

 Niente impedisce che le anime, o almeno cose analoghe alle anime,
siano ovunque, sebbene le anime dominanti, e quindi intelligenti, come quelle degli uomini,
non possano essere ovunque.

G. IV. 512 (D. 122) (1698).

 Sembra che sia più esatto dire che gli spiriti sono dove operano
immediatamente piuttosto che dire... che non sono da nessuna parte.
G. IV. 574 (ca. 1700).

 La spiegazione di tutti i fenomeni solo mediante le percezioni
reciprocamente concordi delle monadi, tralasciando la sostanza corporea, ritengo sia utile per
l'ispezione fondamentale delle cose. E in questa maniera di esposizione, lo spazio diventa
l'ordine dei fenomeni coesistenti, come il tempo di quelli successivi; e non c'è distanza o
vicinanza spaziale o assoluta delle monadi: dire che sono ammassate in un punto, o
disseminate nello spazio, è fare uso di certe ûnzioni della nostra anima, poiché ci dilettiamo
nell'immaginare cose che possono solo essere concepite. In questo modo di vedere le cose,
non c'è estensione o composizione del continuo, e tutte le difûcoltà sui punti svaniscono.

G. II. 450 (1712).

 Le scuole hanno tre tipi di ubi, o modi di esistere da qualche parte.
Il primo è chiamato circoscrittivo, che attribuiamo ai corpi che sono nello spazio, che vi sono
puntualmente, così che sono misurati in quanto si possono assegnare punti alla cosa situata
corrispondenti ai punti dello spazio. Il secondo è deûnitivo, dove possiamo deûnire, cioè
determinare, che la cosa situata è in un certo spazio, senza poter assegnare punti precisi o
luoghi propri esclusivamente a ciò che è lì. È così che la gente giudica che l'anima sia nel
corpo, non credendo possibile assegnare un punto esatto dove sia l'anima, o qualcosa
dell'anima, senza che sia anche in qualche altro punto... Il terzo tipo di ubi è riempitivo, che è
attribuito a Dio, che riempie l'intero universo in modo ancor più eminente di quanto gli spiriti
siano nei corpi, poiché opera immediatamente su tutte le creature producendole

G. V. 205 (N. E. 230) (1704).



continuamente, mentre gli spiriti ûniti non possono esercitare alcuna inüuenza o operazione
immediata. Non so se questa dottrina delle scuole meriti di essere derisa, come sembra si
tenti di fare. Tuttavia possiamo sempre attribuire una sorta di moto alle anime, almeno in
relazione ai corpi con cui sono unite, o in relazione al loro modo di percezione.

 Ci sono sostanze semplici ovunque, separate tra loro, di fatto
(effectivement), dalle loro stesse azioni, che cambiano continuamente le loro relazioni.
G. VI. 598 (D. 209; L. 408) (1714).

 Non dobbiamo concepire l'estensione come uno spazio reale continuo,
cosparso di punti. Queste sono ûnzioni adatte a soddisfare l'immaginazione, ma in cui la
ragione non trova ciò che richiede. Né dobbiamo concepire che le Monadi, come punti in uno
spazio reale, si muovano, spingano o si tocchino; è sufûciente che i fenomeni lo facciano
sembrare, e questa apparenza partecipa della verità nella misura in cui questi fenomeni sono
fondati, cioè concordano tra loro.

G. III. 623 (1714).

 Una sostanza semplice, sebbene non abbia estensione in sé, ha tuttavia
posizione, che è il fondamento dell'estensione, poiché l'estensione è la ripetizione continua
simultanea della posizione.

G. II. 339 (1707).

 Non ritengo opportuno considerare le anime come in punti. Qualcuno
potrebbe forse dire che sono in un luogo solo per operazione... o piuttosto... che sono in un
luogo per corrispondenza, e sono così nell'intero corpo organico che animano. Nel contempo
non nego una certa reale unione metaûsica tra l'anima e il corpo organico... secondo cui si
potrebbe dire che l'anima è realmente nel corpo.

G. II. 370 (1709).

 Sebbene i luoghi delle monadi siano designati da modiûcazioni o
terminazioni di parti dello spazio, tuttavia le monadi stesse non sono modiûcazioni di una
cosa continua. La massa e la sua diffusione risultano dalle monadi, ma non lo spazio. Poiché
lo spazio... è un certo ordine, che abbraccia non solo le cose attuali ma anche quelle possibili.

G. II. 378 (1709).

 Non dovremmo dire delle monadi, non più che di punti e anime, che sono
parti di corpi, che si toccano reciprocamente, o che compongono corpi.
G. II. 436 (1712).

 Dio vede non solo singole monadi e le modiûcazioni di ogni monade, ma
anche le loro relazioni, e in ciò consiste la realtà delle relazioni e delle verità.
G. II. 438 (1712).

 Le monadi in sé non hanno neppure alcuna situazione relativa 3 cioè
nessuna reale 3 che si estenda oltre l'ordine dei fenomeni.
G. II. 444 (1712).

 Le monadi, benché non estese, hanno tuttavia qualcosa della natura della
posizione nell'estensione, cioè hanno una certa relazione ordinata di coesistenza con altre
cose, attraverso la macchina che dominano (cui praesunt). E non credo che esistano sostanze
ûnite separate da ogni corpo, né di conseguenza prive di posizione o ordine rispetto alle altre
cose che coesistono nell'universo. Le cose estese implicano in sé molte cose dotate di
posizione, ma le cose semplici, benché prive di estensione, devono comunque avere una
posizione nell'estensione, sebbene sia impossibile designarla puntualmente come nei
fenomeni incompleti.

G. II. 253 (1703).



X. § 72  Tempo e cambiamento

 Le mie unità o sostanze semplici non sono diffuse, ... né costituiscono un
tutto omogeneo, poiché l'omogeneità della materia è ottenuta solo per astrazione mentale,
quando consideriamo solo cose passive e quindi incomplete.

G. II. 277 (1704–5).

 È una ûnzione analoga, cioè impossibile, immaginare che Dio avrebbe
potuto creare il mondo qualche milione di anni prima. Coloro che accettano ûnzioni di questo
tipo non saranno in grado di replicare a chi argomenterebbe per l'eternità del mondo. Poiché
Dio non fa nulla senza una ragione, e poiché non è assegnabile alcuna ragione per cui non
avrebbe dovuto creare il mondo prima, ne seguirà o che non ha creato nulla, o che ha prodotto
il mondo prima di ogni tempo assegnabile, cioè che il mondo è eterno. Ma quando si dimostra
che l'inizio, qualunque esso sia (quel qu’il soit), è sempre la stessa cosa, cessa la domanda sul
perché non sia stato altrimenti.

G. VII. 373 (D. 249).

 Non si può dire che una certa durata sia eterna; ma che le cose che
continuano sempre sono eterne, guadagnando sempre nuova estensione. Tutto ciò che esiste
del tempo e della durata, essendo successivo, perisce continuamente; e come può una cosa
esistere eternamente se (a dirla esattamente) non esiste mai affatto? Poiché come può esistere
una cosa di cui nessuna parte esiste mai? Nulla del tempo esiste mai, se non istanti; e un
istante non è neppure esso stesso una parte del tempo.

G. VII. 402 (D. 268).

 Dall'estensione alla durata, non vale la conseguenza. Sebbene l'estensione
della materia fosse illimitata, non seguirebbe che la sua durata sarebbe anch'essa illimitata;
anzi, a parte ante, non seguirebbe che non avesse un inizio. Se è nella natura delle cose nel
loro insieme crescere uniformemente in perfezione, l'universo delle creature deve aver avuto
un inizio. ... Inoltre, il fatto che il mondo abbia un inizio non deroga all'inûnità della sua
durata a parte post; ma limiti dell'universo derogherebbero all'inûnità della sua estensione.

G. VII. 408 (D. 274).

 Quanto alla successione, dove lei [Bourguet] sembra giudicare, signore, che si debba
concepire un primo istante fondamentale, come l'unità è il fondamento dei numeri, e come il
punto è anche il fondamento dell'estensione: a ciò potrei rispondere che l'istante è anche il
fondamento del tempo, ma poiché non c'è un punto nella natura che sia fondamentale
rispetto a tutti gli altri punti, e per così dire la sede di Dio, non vedo che sia necessario
concepire un istante principale. Ammetto, tuttavia, che vi è questa differenza tra istanti e
punti: un punto dell'universo non ha il vantaggio della priorità di natura su un altro, mentre
l'istante precedente ha, sull'istante successivo, il vantaggio della priorità non solo di tempo,
ma anche di natura. Ma non è necessario per questo che ci debba essere un primo istante. C'è
una differenza, in questo, tra l'analisi delle cose necessarie e quella delle cose contingenti...
Così l'analogia dai numeri agli istanti non regge qui. È vero che la nozione di numeri è
risolvibile inûne nella nozione di unità, che non è più risolvibile, e può essere considerata
come il numero primitivo. Ma non ne segue che le nozioni dei vari istanti siano risolvibili
inûne in un istante primitivo. Tuttavia, non oso negare che ci sia stato un primo istante. Si
possono formare due ipotesi: o che la natura sia sempre ugualmente perfetta, o che cresca

G. III. 581.



X. § 74  Leibniz sostenne confusamente una controparte oggettiva di spazio e
tempo

XI. § 75  Percezione

sempre in perfezione... [Nel primo caso] è più probabile che non ci sia un inizio. [Nel secondo
caso] ... la questione potrebbe ancora essere spiegata in due modi, cioè mediante le ordinate di
un'iperbole o quelle di un triangolo. Secondo l'ipotesi dell'iperbole, non ci sarebbe un inizio...
ma secondo l'ipotesi del triangolo, ci sarebbe stato un inizio. ... Non vedo modo di mostrare
dimostrativamente con la pura ragione quale dovrebbe essere scelto.

 Il tempo non è né più né meno un ente di ragione dello spazio. Coesistere e pre- o
post-esistere sono qualcosa di reale; non lo sarebbero, ammetto, secondo la visione ordinaria
della materia e della sostanza.

G. II. 183.

 Ogni entelechia primitiva deve avere percezione. Poiché ogni prima entelechia ha
una variazione interna, secondo la quale anche le sue azioni esterne variano. Ma la percezione
non è altro che quella stessa rappresentazione dell'esterno mediante variazione interna.
Poiché, dunque, le entelechie primitive sono disperse ovunque nella materia 3 il che può
essere facilmente dimostrato dal fatto che i principi del moto sono dispersi nella materia 3 la
conseguenza è che anche le anime sono disperse ovunque nella materia.

G. VII. 329.

 Non appena ammettiamo che Dio esiste, dobbiamo ammettere che esiste
necessariamente. Ora, questo privilegio non appartiene alle tre cose di cui abbiamo parlato
[moto, materia e spazio].

G. VI. 405.

 Dio percepisce le cose in se stesso. Lo spazio è il luogo delle cose, e non il
luogo delle idee di Dio.
G. VII. 375 (D. 251).

 Le percezioni nella Monade sono prodotte l'una dall'altra secondo
le leggi degli appetiti o delle cause ûnali del bene e del male, che consistono in percezioni
osservabili, regolari o irregolari.

G. VI. 599 (D. 209; L. 409).

 Non è necessario che ciò che concepiamo delle cose fuori di noi sia
perfettamente simile ad esse, ma che le esprima, come un'ellisse esprime un cerchio visto
obliquamente, così che a ogni punto del cerchio corrisponda un punto dell'ellisse, e viceversa,
secondo una certa legge di relazione. Perché... ogni sostanza individuale esprime l'universo a
suo modo, proprio come la stessa città è espressa diversamente secondo diversi punti di vista.

G. I. 383 (1686).

 III). Uno stato senza pensiero nell'anima, e un riposo assoluto nel corpo, mi
sembrano ugualmente contrari alla natura, e senza esempio nel mondo. Una sostanza che è
una volta in azione lo sarà sempre, poiché tutte le impressioni permangono, e sono solo
mescolate con altre nuove.

G. V. 101 (N. E.

 Quando il signor Locke dichiara di non comprendere come la varietà delle
idee sia compatibile con la semplicità di Dio, mi sembra che non dovrebbe trarne un'obiezione
G. VI. 576 (D. 187).



contro Padre Malebranche; poiché non esiste sistema che possa rendere intelligibile una cosa
del genere.

 Il signor Locke chiede se una sostanza indivisibile e inestesa possa avere
allo stesso tempo modiûcazioni che sono diverse e si riferiscono persino a oggetti
inconsistenti. Rispondo che può. Ciò che è inconsistente nello stesso oggetto non è
inconsistente nella rappresentazione di oggetti diversi, che sono concepiti allo stesso tempo.
Per questo non è necessario che ci siano parti diverse nell'anima, così come non è necessario
che ci siano parti diverse nel punto, sebbene angoli diversi vi si incontrino.

G. VI. 577 (D. 188).

 Ammettiamo come riconosciuto che ogni essere creato, e
conseguentemente la Monade creata, è soggetto al cambiamento, e inoltre che questo
cambiamento è continuo in ciascuno. Segue da quanto appena detto che i cambiamenti
naturali delle Monadi provengono da un principio interno, poiché una causa esterna non può
avere inüuenza sul loro essere interiore. Ma oltre al principio del cambiamento, ci deve essere
una particolare serie di cambiamenti [un détail de ce qui change], che costituisce, per così dire,
la natura speciûca e la varietà delle sostanze semplici. Questa particolare serie di
cambiamenti deve implicare una molteplicità nell'unità, o in ciò che è semplice. Infatti, poiché
ogni cambiamento naturale avviene gradualmente, qualcosa cambia e qualcosa rimane
immutato; e conseguentemente una sostanza semplice deve essere affetta e relazionata in
molti modi, benché non abbia parti.

G. VI. 608 (D. 219; L. 222).

 Abbiamo in noi stessi esperienza di una molteplicità in una
sostanza semplice, quando troviamo che il minimo pensiero di cui siamo coscienti implica
varietà nel suo oggetto. Pertanto tutti coloro che ammettono che l'anima sia una sostanza
semplice dovrebbero ammettere questa molteplicità nella Monade.

G. VI. 609 (D. 220; L. 226).

 È vero che la stessa cosa può essere rappresentata diversamente; ma deve sempre
esserci una relazione esatta tra la rappresentazione e la cosa, e conseguentemente tra diverse
rappresentazioni della stessa cosa.

G. VI. 327.

 L'autore [Clarke] parla come se non comprendesse come, secondo la mia
opinione, l'anima sia un principio rappresentativo. Il che equivale a dire che non ha mai
sentito parlare della mia armonia prestabilita. Non acconsento alle nozioni volgari, secondo
cui le immagini delle cose sono trasmesse dagli organi di senso all'anima. Infatti, non è
concepibile attraverso quale passaggio, o con quali mezzi di trasporto, queste immagini
possano essere portate dall'organo all'anima. Questa nozione volgare in ûlosoûa non è
intelligibile, come i nuovi Cartesiani hanno sufûcientemente mostrato. Non si può spiegare
come la sostanza immateriale sia affetta dalla materia: e per mantenere una nozione
intelligibile al riguardo, si ricorre alla nozione chimerica scolastica di non so quali
inesplicabili species intentionales, che passano dagli organi all'anima. Quei Cartesiani videro
la difûcoltà, ma non poterono spiegarla... Ma penso di aver dato la vera soluzione a
quell'enigma.

G. VII. 410 (D. 275).

 È nella natura dell'anima esprimere ciò che accade nei corpi, essendo stata
originariamente creata in modo che la serie dei suoi pensieri concordi con la serie dei
G. II. 71 (1686).



XI. § 77  La percezione non è dovuta all'azione del percepito sul percipiente

movimenti.
 La natura di ogni sostanza implica un'espressione generale dell'intero

universo, e la natura dell'anima implica più particolarmente un'espressione più distinta di ciò
che sta accadendo ora in relazione al suo corpo.

G. II. 74 (1686).

 La percezione è, per me, la rappresentazione di una molteplicità in ciò che è
semplice; e l'appetizione è la tendenza da una percezione all'altra: ora queste due cose sono in
tutte le Monadi, altrimenti una monade non avrebbe relazione con altre cose. Non so, Signore,
come lei [Bourguet] possa derivare alcuno Spinozismo da ciò; questo è trarre conclusioni
piuttosto affrettate. Al contrario, è proprio per mezzo di queste monadi che lo Spinozismo è
distrutto, poiché ci sono tante vere sostanze, e, per così dire, specchi viventi dell'universo
sempre sussistenti, o universi concentrati, quante sono le Monadi, mentre secondo Spinoza
c'è una sola sostanza. Egli avrebbe ragione, se non ci fossero monadi; allora tutto, eccetto Dio,
sarebbe passeggero, e sprofonderebbe in meri accidenti e modiûcazioni, poiché non ci
sarebbe nelle cose la base delle sostanze, che consiste nell'esistenza delle monadi.

G. III. 575.

 [Spinoza] sbaglia nel pensare che l'affermazione o la negazione sia volontà,
poiché la volontà implica anche la ragione del bene.
F. de C. 62 (D. 182).

 Riconosco monadi che sono attive per sé, e in esse non si può concepire nulla se non
la percezione, che a sua volta implica azione.
G. II. 256.

 Mi guardo bene dall'ammettere che l'anima non conosca i corpi, sebbene
questa conoscenza sorga senza inüuenza dell'uno sull'altro.
G. IV. 495 (D. 86).

 Dio in principio creò l'anima, o qualsiasi altra unità reale, in modo che
tutto deve sorgere in essa dalla sua propria natura interiore, con una perfetta spontaneità per
quanto riguarda se stessa, e tuttavia con una perfetta conformità alle cose al di fuori di essa. ...
E di conseguenza, poiché ciascuna di queste sostanze rappresenta accuratamente l'intero
universo a suo modo e da un certo punto di vista, e le percezioni o espressioni delle cose
esterne entrano nell'anima al loro tempo appropriato, in virtù delle sue proprie leggi, come in
un mondo a sé, e come se non esistesse nulla se non Dio e l'anima, ... ci sarà un accordo
perfetto tra tutte queste sostanze, che avrà lo stesso risultato come se avessero
comunicazione tra loro mediante una trasmissione di specie o qualità, come suppone la
massa dei ûlosoû ordinari.

G. IV. 484 (D. 77; L. 313).

 Non c'è modo di spiegare come una Monade possa essere alterata
nella qualità o cambiata internamente da qualsiasi altra cosa creata; poiché è impossibile
cambiare il luogo di qualsiasi cosa in essa o concepire in essa alcun moto interno che potrebbe
essere prodotto, diretto, aumentato o diminuito in essa, sebbene tutto ciò sia possibile nel
caso dei composti, in cui ci sono cambiamenti tra le parti. Le monadi non hanno ûnestre,
attraverso le quali qualcosa possa entrare o uscire. Gli accidenti non possono separarsi dalle

G. VI. 607 (D. 218; L. 219).



XI. § 79  L'armonia prestabilita

sostanze né andare al di fuori di esse, come facevano le "specie sensibili" dei Scolastici. Così
né sostanza né accidente possono entrare in una monade dall'esterno.

 Ogni sostanza singolare esprime l'intero universo a suo modo, e nella sua
nozione sono compresi tutti i suoi eventi con tutte le loro circostanze, e l'intera serie di cose
esterne.

G. II. 12 (1686).

 Non credo che sia possibile un sistema in cui le Monadi agiscano l'una sull'altra,
perché non sembra esserci alcun modo possibile di spiegare tale azione. Aggiungo che
un'inüuenza è anche superüua, poiché perché una monade dovrebbe dare a un'altra monade
ciò che già possiede? Poiché questa è la natura stessa della sostanza, che il suo presente debba
essere gravido del futuro, e che tutte le cose possano essere comprese per mezzo di una, a
meno che Dio non intervenga miracolosamente.

G. II. 503.

 Solo le sostanze indivisibili e i loro diversi stati sono assolutamente reali.G. II. 119.

 Credo che ogni sostanza individuale esprima l'intero universo a suo modo, e
che il suo stato successivo sia una conseguenza (sebbene spesso libera) del suo stato
precedente, come se non ci fosse nulla al mondo se non Dio e essa; ma poiché tutte le sostanze
sono una continua produzione dell'Essere sovrano, ed esprimono lo stesso universo o gli
stessi fenomeni, concordano esattamente tra loro.

G. I. 382 (1686).

 Ogni sostanza ha qualcosa dell'inûnito, in quanto coinvolge la sua causa, cioè Dio,
cioè ha qualche traccia di onniscienza e onnipotenza; poiché nella nozione perfetta di ogni
sostanza individuale sono contenuti tutti i suoi predicati, sia necessari che contingenti,
passati, presenti e futuri; anzi, ogni sostanza esprime l'intero universo secondo la sua
situazione e aspetto, per quanto le altre cose sono riferite ad essa; e quindi è necessario che
alcune delle nostre percezioni, anche se chiare, siano confuse, poiché coinvolgono cose che
sono inûnite, come le nostre percezioni di colore, calore, ecc.

G. VII. 311.

 L'ipotesi della concomitanza è una conseguenza della nozione che ho della
sostanza. Infatti secondo me la nozione individuale di una sostanza coinvolge tutto ciò che le
accadrà mai.

G. II. 68 (1686).

 Ogni sostanza esprime l'intero universo, ma alcune più distintamente di
altre, specialmente ciascuna per quanto riguarda certe cose, e secondo il suo punto di vista.
L'unione dell'anima e del corpo, e persino l'operazione di una sostanza su un'altra, consiste
solo in questo perfetto accordo reciproco, stabilito appositamente dall'ordine della prima
creazione, in virtù del quale ogni sostanza, seguendo le sue proprie leggi, si accorda con ciò
che le altre richiedono, e così le operazioni dell'una seguono o accompagnano l'operazione o il
cambiamento dell'altra.

G. II. 136 (D. 38).

 Certamente, a mio parere, non c'è nulla nell'universo delle creature che non abbia
bisogno, per il suo concetto perfetto, del concetto di ogni altra cosa nell'universo delle cose,
G. II. 226.



XII. § 83  Le tre classi di monadi

poiché ogni cosa inüuenza ogni altra cosa, così che se fosse tolta o supposta diversa, tutte le
cose nel mondo sarebbero state diverse da quelle che sono ora.

 È vero che c'è un miracolo nel mio sistema dell'armonia prestabilita, e che Dio vi
entra straordinariamente, ma è solo all'inizio delle cose, dopo di che tutto procede per la sua
strada nei fenomeni della natura, secondo le leggi delle anime e dei corpi.

G. III. 143.

 Mi sembra di poter affermare che la mia ipotesi (riguardo l'Armonia prestabilita)
non sia gratuita, poiché credo di aver dimostrato che esistono solo tre ipotesi possibili
[l'inüuxus physicus, l'occasionalismo e l'armonia prestabilita], e che solo la mia sia insieme
intelligibile e naturale; ma può addirittura essere provata a priori.

G. III. 144.

 È opportuno distinguere tra percezione, che è lo stato interno della
Monade che rappresenta le cose esterne, e appercezione, che è la coscienza o la conoscenza
riüessiva di questo stato interno, e che non è concessa a tutte le anime, né alla stessa anima in
ogni momento. È per mancanza di questa distinzione che i Cartesiani hanno commesso
l'errore di ignorare le percezioni di cui non siamo coscienti... Il ragionamento genuino
dipende da verità necessarie o eterne, come quelle della logica, del numero, della geometria,
che producono una connessione indubitabile di idee e inferenze infallibili. Gli animali in cui
queste inferenze non appaiono sono detti bruti; ma quelli che conoscono queste verità
necessarie sono propriamente quelli chiamati animali razionali, e le loro anime sono dette
spiriti [esprits]. Queste anime hanno il potere di compiere atti di riüessione e di considerare
ciò che è chiamato l'io, la sostanza, l'anima, lo spirito, in una parola, cose e verità immateriali.

G. VI. 600 (D. 211; L. 411).

 Per quanto riguarda l'anima razionale o spirito, c'è in essa qualcosa
di più che nelle monadi o persino nelle semplici anime. Non è solo uno specchio dell'universo
degli esseri creati, ma anche un'immagine della Divinità... È per questa ragione che tutti gli
spiriti, sia di uomini che di geni, entrando in virtù della ragione e delle verità eterne in una
sorta di comunione con Dio, sono membri della Città di Dio, cioè dello Stato più perfetto,
formato e governato dal più grande e migliore dei Monarchi.

G. VI. 604 (D. 215; L. 420).

 Se dobbiamo dare il nome di Anima a tutto ciò che ha percezioni e
appetiti nel senso generale che ho appena spiegato, allora tutte le sostanze semplici o Monadi
create potrebbero essere chiamate anime; ma poiché il sentire è qualcosa di più di una
semplice percezione, ritengo giusto che il nome generale di Monadi o Entelechie sia
sufûciente per le sostanze semplici che hanno solo percezione, e che il nome di Anime sia
dato solo a quelle in cui la percezione è più distinta e accompagnata da memoria.

G. VI. 610 (D. 220; L. 230).

 Non dobbiamo confondere o mescolare indifferentemente, con altre
forme o anime, gli Spiriti o l'anima razionale, che sono di un ordine superiore e hanno
un'incomparabile maggiore perfezione di queste forme sepolte nella materia4che secondo
me si trovano ovunque4essendo come piccoli dèi in confronto a queste, essendo fatte a
immagine di Dio e avendo in loro un raggio della Luce Divina. Per questa ragione, Dio governa

G. IV. 479 (D. 73; L. 303).



XII. § 84  Attività e passività

gli spiriti come un principe governa i suoi sudditi, e anzi come un padre si prende cura dei
suoi ûgli; mentre, d'altra parte, tratta le altre sostanze come un ingegnere lavora con le sue
macchine. Così gli spiriti hanno leggi speciali, che li pongono al di sopra delle rivoluzioni
della materia attraverso l'ordine stesso che Dio vi ha posto; e si può dire che tutto il resto sia
fatto solo per loro, queste stesse rivoluzioni essendo disposte per la felicità dei buoni e la
punizione dei malvagi.

 La coscienza o il sentimento dell'Io prova un'identità morale o personale.
Ed è per mezzo di questo che distinguo l'incessabilità dell'anima di un bruto dall'immortalità
dell'anima dell'uomo: entrambe preservano un'identità ûsica e reale, ma per l'uomo, è
conforme alle regole della Provvidenza Divina che l'anima conservi anche un'identità morale
apparente a noi stessi, così da costituire la stessa persona, capace conseguentemente di
sentire castighi e ricompense.

G. V. 218 (N. E. 245).

 Per quanto riguarda il Sé, sarà bene distinguerlo dall'apparenza del Sé e
dalla coscienza. Il Sé costituisce l'identità reale e ûsica, e l'apparenza del Sé, accompagnata
dalla verità, vi aggiunge l'identità personale.

G. V. 219 (N. E. 247).

 [Tutte le monadi] hanno percezione... e appetito..., che è chiamato passione negli
animali, e volontà dove la percezione è un intelletto.
G. III. 622.

 È essenziale alle sostanze agire, alle sostanze create soffrire, agli spiriti
pensare, ai corpi avere estensione e movimento. Cioè, ci sono generi o specie a cui un
individuo non può (almeno naturalmente) cessare di appartenere, quando ne ha fatto parte
una volta.

G. V. 284 (N. E. 331).

 [Nell'uomo] la ragione è un attributo ûsso, appartenente a ogni individuo,
e mai perduto, sebbene non possiamo sempre percepirla.
G. V. 290 (N. E. 338).

 Mi chiedi poi la mia deûnizione di anima. Rispondo che anima può essere
impiegata in senso ampio e in senso stretto. In senso lato, anima sarà la stessa cosa del
principio vitale o della vita, cioè il principio dell'azione interna esistente nella cosa semplice o
monade, a cui corrisponde l'azione esterna. E questa corrispondenza di interno ed esterno, o
rappresentazione dell'esterno nell'interno, del composto nel semplice, della molteplicità
nell'unità, costituisce realmente la percezione. Ma in questo senso l'anima è attribuita non
solo agli animali, ma anche a tutti gli altri esseri percipienti. In senso stretto, anima è
impiegata come una specie più nobile di vita, o vita senziente, dove c'è non solo la facoltà di
percepire, ma in aggiunta quella di sentire, in quanto, infatti, alla percezione si aggiungono
attenzione e memoria. Così come, a sua volta, la mente è una specie più nobile di anima, cioè
la mente è anima razionale, dove al sentire si aggiunge la ragione, o il ragionamento
dall'universalità delle verità. Come, quindi, la mente è anima razionale, così l'anima è vita
senziente, e la vita è principio percipiente.

G. VII. 529 (D. 190).



XII. § 86  Materia prima come elemento in ogni monade

 I modi consueti di esprimersi possono ancora essere ben preservati
[nel mio sistema]. Poiché possiamo dire che la sostanza la cui disposizione spiega un
cambiamento in modo intelligibile (così che possiamo ritenere che sia questa sostanza a cui le
altre sono state adattate su questo punto ûn dall'inizio, secondo l'ordine dei decreti di Dio) è la
sostanza che, riguardo a questo cambiamento, dovremmo concepire come agente sulle altre.

G. IV. 486 (D. 79; L. 317).

 Un creato si dice agire esteriormente nella misura in cui ha
perfezione, e soffrire in relazione a un altro nella misura in cui è imperfetto. Così l'azione è
attribuita a una Monade nella misura in cui ha percezioni distinte, e la passione nella misura
in cui le sue percezioni sono confuse. E una cosa creata è più perfetta di un'altra in questo, che
nella più perfetta si trova ciò che serve a spiegare a priori ciò che avviene nell'altra, ed è per
questo motivo che la prima si dice agire sulla seconda. Ma nelle sostanze semplici l'inüuenza
di una Monade su un'altra è solo ideale, e può avere il suo effetto solo attraverso la mediazione
di Dio, nella misura in cui nelle idee di Dio una Monade giustamente pretende che Dio, nel
regolare le altre ûn dall'inizio delle cose, debba aver riguardo per essa... Ed è così che, tra i
creati, attività e passività sono reciproche. Poiché Dio, confrontando due sostanze semplici,
trova in ciascuna ragioni che lo obbligano ad adattare l'altra a essa, e di conseguenza ciò che è
attivo sotto certi aspetti è passivo da un altro punto di vista; attivo in quanto ciò che
conosciamo distintamente in esso serve a dare una ragione per ciò che avviene in un altro, e
passivo in quanto la ragione per ciò che avviene in esso si trova in ciò che è distintamente
conosciuto in un altro.

G. VI. 615 (D. 225; L. 245).

 Quando avviene un cambiamento per cui diverse sostanze sono coinvolte
(come infatti ogni cambiamento le coinvolge tutte), credo possiamo dire che quella che perciò
passa immediatamente a un grado maggiore di perfezione o a un'espressione più perfetta,
esercita il suo potere e agisce, e quella che passa a un grado minore manifesta la sua
debolezza e soffre. Inoltre ritengo che ogni azione di una sostanza che ha percezione implichi
una certa gioia, e ogni passione un certo dolore.

G. IV. 441 (1686).

 L'azione di una sostanza ûnita su un'altra consiste solo nell'aumento del grado
della sua espressione unito alla diminuzione di quella dell'altra, poiché Dio le ha formate in
anticipo in modo che concordino tra loro.

G. II. 13 (1686).

 Non so se si possa dire che lo stesso essere sia chiamato azione
nell'agente e passione nel paziente, e sia così in due soggetti contemporaneamente, come una
relazione, o se non sia meglio dire che sono due esseri, uno nell'agente, l'altro nel paziente.

G. V. 201 (N. E. 224).

 Le sostanze hanno materia metaûsica o potenza passiva nella misura
in cui esprimono qualcosa confusamente, potenza attiva nella misura in cui esprimono
qualcosa distintamente.

G. VII. 322 (N. E. 720).

 Poiché le Monadi (eccetto quella primitiva) sono soggette a passioni, non sono
forze pure; sono il fondamento non solo delle azioni, ma anche delle resistenze o passività, e le
G. III. 636.



XII. § 87  *Materia prima* la fonte della ûnitezza, pluralità e materia

XII. § 90  Prima teoria dell'Anima e del Corpo

loro passioni consistono in percezioni confuse. È questo che implica la materia o l'inûnito in
numero.

 [è] la potenza passiva primitiva, o principio di resistenza, che non
consiste nell'estensione, ma in ciò di cui l'estensione ha bisogno, e che completa l'entelechia o
potenza attiva primitiva, così da produrre la sostanza completa o Monade. ... Sosteniamo che
tale materia, cioè il principio di passione, persiste e aderisce alla propria Entelechia.

G. II. 306. Materia prima ...

 Sebbene Dio potesse, con il suo potere assoluto, privare una sostanza creata di
materia secunda, non può privarla di materia prima; poiché così la renderebbe Actus purus,
come è solo lui.

G. II 325.

 [La materia prima di una Monade] non aumenta la massa, né il fenomeno risultante
dalle Monadi, più di quanto un punto aumenti una linea.
G. II 368.

 Solo Dio è al di sopra di ogni materia, poiché ne è l'Autore; ma le creature
libere o liberate dalla materia sarebbero allo stesso tempo distaccate dalla connessione
universale, e come disertori dall'ordine generale.

G. VI. 546 (D. 169).

 Rimuovere queste [Intelligenze] dai corpi e dal luogo, signiûca rimuoverle dalla
connessione universale e dall'ordine del mondo, che è costituito da relazioni con il tempo e il
luogo.

G. II. 324.

 Chiunque ammette l'Armonia prestabilita, non può non ammettere anche la dottrina
della divisione attuale della materia in parti inûnite.
G. II 412.

 Voi [Des Bosses] chiedete inoltre, perché dovrebbero esserci monadi effettivamente
inûnite? Rispondo che per questo basterà la loro possibilità, poiché è meglio che le opere di
Dio siano il più splendide possibile; ma lo stesso è richiesto dall'ordine delle cose, altrimenti i
fenomeni non corrisponderanno a tutti i percipienti assegnabili. E infatti nelle nostre
percezioni, per quanto distinte, concepiamo che ne siano contenute di confuse in qualsiasi
grado di piccolezza; e così le monadi corrisponderanno a queste, come a quelle più grandi e
distinte.

G. II. 460.

 Voi [de Volder] desiderate una connessione necessaria tra materia (o resistenza) e
forza attiva, per non unirle arbitrariamente. Ma la causa della connessione è che ogni
sostanza è attiva, e ogni sostanza ûnita è passiva, mentre la resistenza è connessa alla
passione. Pertanto tale congiunzione è richiesta dalla natura delle cose.

G. II. 248.

 Quando mi si chiede se questi [principi di vita] siano forme sostanziali,
rispondo con una distinzione: se questo termine è inteso come lo intende M. Des Cartes,
quando sostiene... che l'anima ragionevole è la forma sostanziale dell'uomo, risponderei di sì.
Ma direi di no, se qualcuno intendesse il termine come fanno coloro che immaginano che ci

G. VI. 539 (D. 163).



sia una forma sostanziale di un pezzo di pietra; o di qualche altro corpo non organico; poiché i
principi di vita appartengono solo ai corpi organici. È vero... che non c'è porzione di materia in
cui non ci siano innumerevoli corpi organici e animati... Ma nonostante ciò, non si deve dire
che ogni porzione di materia sia animata, così come non diciamo che uno stagno pieno di
pesci sia un corpo animato, sebbene un pesce lo sia.

 A ogni entelechia primitiva o ogni principio vitale è perpetuamente unita
una certa macchina naturale, che ci viene sotto il nome di corpo organico: tale macchina,
sebbene preservi in generale la sua forma, consiste in un üusso ed è, come la nave di Teseo,
perpetuamente riparata. E non possiamo essere certi che la più piccola particella ricevuta da
noi alla nascita rimanga nel nostro corpo... Qualche animale rimane sempre, sebbene nessun
animale particolare debba essere chiamato eterno.

G., VII. 530 (D. 191).

 L'organizzazione o conûgurazione, senza un principio sussistente di vita,
che io chiamo Monade, non basterebbe per la continuazione di idem numero, o dello stesso
individuo; poiché la conûgurazione può rimanere speciûcamente senza rimanere
individualmente... I corpi organizzati, come altri, rimangono gli stessi solo in apparenza... Ma
per quanto riguarda le Sostanze, che hanno in sé una vera e reale unità sostanziale..., e per
quanto riguarda gli esseri sostanziali, che... sono animati da un certo spirito indivisibile, è
giusto dire che rimangono perfettamente lo stesso individuo, attraverso questa anima o
spirito, che costituisce l'Io in coloro che pensano.

G. V. 214 (N. E. 240).

 Ho detto, non in modo assoluto, che l'organismo sia essenziale alla materia, ma alla
materia disposta da una sovrana saggezza.
G. III. 356.

 Ammesso che il corpo separato, senza l'anima, abbia solo un'unità di aggregazione,
la realtà che gli rimane proviene dalle parti che lo compongono e che conservano la loro unità
sostanziale a causa degli innumerevoli corpi viventi che sono avvolti in esso. Tuttavia,
sebbene sia possibile che un'anima abbia un corpo composto da parti animate da anime
separate, l'anima o forma del tutto non è per questo composta dalle anime o forme delle parti.

G. II. 100.

 Non si deve immaginare... che ogni anima abbia una quantità o
porzione di materia appartenente esclusivamente a sé o attaccata per sempre, e che di
conseguenza possieda altri esseri viventi inferiori... Poiché tutti i corpi sono in un üusso
perpetuo, come ûumi... C'è spesso metamorfosi negli animali, ma mai metempsicosi o
trasmigrazione delle anime; né ci sono anime completamente separate o spiriti disincarnati.
Solo Dio è completamente senza corpo.

G. VI. 619 (D. 229; L. 258).

 Ciascuno [anima e corpo] seguendo le proprie leggi, e uno agendo
liberamente, l'altro senza scelta, concorda (se rencontre) negli stessi fenomeni. L'anima,
tuttavia, non per questo è meno la forma del suo corpo, perché esprime i fenomeni di tutti gli
altri corpi secondo la loro relazione con il proprio.

G. II. 58 (1686).

 Sarei stato molto in errore se avessi obiettato ai Cartesiani che l'accordo che,
secondo loro, Dio mantiene immediatamente tra l'anima e il corpo, non costituisce una vera
unione, poiché certamente nemmeno la mia Armonia prestabilita può farlo... Tuttavia non

G. VI. 595.



XII. § 91  Seconda teoria dell'Anima e del Corpo

nego che ci sia qualcosa di questa natura; e ciò sarebbe analogo alla presenza, la cui nozione,
ûnora applicata a cose incorporee, non è stata sufûcientemente spiegata.

 Ogni sostanza semplice particolarmente importante o Monade, che
forma il centro di una sostanza composta (ad esempio di un animale) e il principio della sua
unità, è circondata da una massa composta da un'inûnità di altre Monadi, che costituiscono il
corpo particolare di questa Monade centrale... Questo corpo è organico quando forma una
sorta di automa o macchina naturale, che è una macchina non solo nel suo insieme, ma anche
nelle più piccole parti che possono essere osservate.

G. VI. 598 (D. 209; L. 408).

 Non si deve pensare che a ogni entelechia sia assegnata una porzione
inûnitesimale di materia; non esiste un tale frammento.
G. II. 306.

 Sebbene non ci sia una necessità assoluta che ogni corpo organico sia animato,
dobbiamo giudicare che Dio non avrebbe trascurato l'opportunità per un'anima, poiché la sua
saggezza produce tanta perfezione quanta è possibile.

G. II. 378.

 La sostanza semplice... non può avere estensione in sé, poiché ogni estensione è
composta.
G. III. 363.

 La nostra materia sostanziale ha solo parti potenziali, ma il corpo umano è un
aggregato.
G. VII. 468.

 Una vera sostanza (come un animale) è composta da un'anima immateriale
e un corpo organico, ed è il composto di questi due che è chiamato unum per se.
G. III. 657 (D. 234).

 L'unità perfetta deve essere riservata ai corpi che sono animati, o dotati
di entelechie primitive.
G. V. 309 (N. E. 362).

 Il nostro corpo in sé, separato dall'anima,... può essere chiamato una sostanza
solo impropriamente, come una macchina o un mucchio di pietre.
G. II. 75 (1686).

 Se mi si chiede, in particolare, cosa dico del sole, del globo terrestre, della luna,
degli alberi e corpi simili, e persino delle bestie, non potrei affermare assolutamente che siano
animati, o almeno che siano sostanze, o se siano semplicemente macchine o aggregati di più
sostanze. Ma almeno posso dire che se non esistono sostanze corporee come io intendo, ne
consegue che i corpi saranno solo veri fenomeni, come l'arcobaleno... Non arriveremo mai a
nulla di cui si possa dire: "esiste veramente un essere", se non quando troviamo macchine
animate a cui la loro anima o forma sostanziale conferisce un'unità sostanziale indipendente
dall'unione esterna del contatto. E se non ce ne sono, ne consegue che, eccetto l'uomo, non ci
sarebbe nulla di sostanziale nel mondo visibile.

G. II 77 (1686).

 Non nego una certa reale unione metaûsica tra l'anima e il corpo organico...,
secondo cui si potrebbe dire che l'anima sia realmente nel corpo... Ma vedete che ho parlato
non dell'unione dell'Entelechia o principio attivo con la materia prima o potenza passiva, ma

G. II. 371.



XII. § 92  Il vinculum substantiale

dell'unione dell'anima, o della Monade stessa (risultante da entrambi i principi) con la massa
o con altre monadi.

 Ogni monade creata è fornita di un qualche corpo organico... Ogni massa contiene
innumerevoli monadi, poiché sebbene ogni corpo organico in natura abbia la sua monade
corrispondente, tuttavia contiene nelle sue parti altre monadi similmente provviste dei loro
corpi organici, che sono subordinate al corpo organico primario.

G. VII. 502.

 Nella misura in cui, mediante la sua unione con la materia [la forma
sostanziale] costituisce una sostanza veramente una, o una cosa che è una per sé, forma ciò
che io chiamo una monade.

G. IV. 511 (D. 120).

 Quanto all'altra difûcoltà che voi [Arnauld] sollevate, signore, cioè che l'anima unita
alla materia non costituisce un essere veramente uno, poiché la materia non è veramente una
in sé, e l'anima, come giudicate, le attribuisce solo una denominazione estrinseca, rispondo
che è la sostanza animata, a cui appartiene questa materia, che è veramente un essere, e la
materia presa come mera massa è solo un puro fenomeno o un'apparenza ben fondata.

G. II. 118.

 Un intero che possiede una vera unità può rimanere lo stesso individuo, in senso
stretto, sebbene acquisisca o perda parti, come sperimentiamo in noi stessi.
G. II. 120.

 Una nuova entelechia può essere creata, anche se non viene creata alcuna nuova
parte di massa; infatti, sebbene la massa abbia già ovunque unità, è sempre capace di nuove
unità, che dominano molte altre; come se immaginaste che Dio dovesse creare un corpo
organico da una massa che, nel suo insieme, è inorganica, ad esempio un pezzo di pietra, e
dovesse collocarvi sopra la sua anima; poiché ci sono tante entelechie quanti sono i corpi
organici.

G. II. 368.

 Ogni parte di un corpo organico contiene altre entelechie.G. II. 370.
 Una frazione o metà di un animale non è un Essere per sé, perché questo può essere

inteso solo del corpo dell'animale, che non è un essere per sé, ma un aggregato, e possiede
un'unità aritmetica, non metaûsica.

G. II. 304.

 Un'entelechia primitiva non può mai sorgere o estinguersi naturalmente, e non può
mai essere priva di un corpo organico.
G. II. 251.

 Poiché il pane in realtà non è una sostanza, ma un essere per aggregazione o un
substantiatum, risultante da innumerevoli monadi mediante una certa unione
soprannumeraria, la sua sostanzialità consiste in questa unione; quindi, secondo voi
[cattolici], non è necessario che Dio abolisca o cambi quelle monadi, ma solo che rimuova ciò
mediante cui producono un nuovo essere, cioè questa unione; così la sostanzialità che
consiste in essa cesserà, sebbene il fenomeno rimarrà, sorgendo ora non da quelle monadi,
ma da un equivalente divino sostituito all'unione di quelle monadi. Così non ci sarà veramente
alcun soggetto sostanziale presente. Ma noi, che riûutiamo la transustanziazione, non

G. II. 399.



XII. § 94  Preformazione

abbiamo bisogno di tali teorie. [Questo passaggio precede la prima suggestione del vinculum
substantiale.]

 Dobbiamo dire una di due cose: o i corpi sono semplici fenomeni, e dunque anche
l'estensione non è che un fenomeno, solo le monadi sono reali, e l'unione è fornita
dall'operazione dell'anima percipiente nel fenomeno; oppure, se la fede ci conduce a sostanze
corporee, questa sostanza consisterà nella realtà dell'unione, che aggiunge qualcosa di
assoluto (e quindi sostanziale), sebbene temporaneo, alle monadi che devono essere unite.... Se
questo legame sostanziale di monadi mancasse, tutti i corpi con tutte le loro qualità sarebbero
solo fenomeni ben fondati.

G. II. 435.

 Le questioni soprannaturali essendo opposte alla ûlosoûa, non abbiamo bisogno
d'altro che di monadi e delle loro modiûcazioni interne.
G. II. 461.

 Ho cambiato idea, tanto che penso che nulla di assurdo seguirà se consideriamo
anche il vinculum substantiale... come ingenerabile e incorruttibile; poiché infatti ritengo che
nessuna sostanza corporea debba essere ammessa, tranne dove c'è un corpo organico con una
monade dominante.... Poiché, quindi, nego... non solo che l'anima, ma anche che l'animale
possa perire, dirò che anche il vinculum substantiale... non può sorgere o cessare
naturalmente.

G. II. 481.

 Questo vinculum substantiale è naturalmente, ma non essenzialmente, un legame.
Poiché richiede monadi, ma non le coinvolge essenzialmente, dato che può esistere senza
monadi, e le monadi senza di esso.

G. II. 516.

 Se solo le monadi fossero sostanze, sarebbe necessario o che i corpi fossero semplici
fenomeni, o che il continuo sorgesse da punti, il che è certamente assurdo. La continuità reale
non può sorgere se non dal vinculum substantiale.

G. II. 517.

 Le monadi da sole non compongono il continuo, poiché per se stesse sono prive di
ogni connessione, e ogni monade è come un mondo a parte; ma nella materia prima (poiché
la materia seconda è un aggregato), o nell'elemento passivo di una sostanza composta, è
implicito il fondamento della continuità, da cui il vero continuo sorge da sostanze composte
giustapposte... E in questo senso forse ho detto che l'estensione è una modiûcazione della
materia prima, o di ciò che è formalmente non-esteso.

G. II. 520.

 Sostengo che le anime, latenti negli animalcoli seminali ûn dall'inizio delle
cose, non sono razionali ûnché, per concepimento, non sono destinate alla vita umana; ma
quando sono rese razionali e rese capaci di coscienza e di società con Dio, penso che non
depongano mai il carattere di cittadini nella Repubblica di Dio... La morte... può rendere
confuse le percezioni, ma non può cancellarle completamente dalla memoria, il cui uso,
ritornando, fa sì che avvengano ricompense e punizioni.

G. VII. 531 (D. 192).

 Sostengo che le anime, e le sostanze semplici in generale, possono solo cominciare
per creazione e ûnire per annichilazione: e poiché la formazione di corpi organici animati
G. VI. 152.



XIII. § 96  Stati mentali inconsci

non sembra spiegabile nell'ordine della natura, a meno che non supponiamo una
preformazione già organica, ne ho dedotto che ciò che chiamiamo generazione di un animale
è solo una trasformazione e un ampliamento: poiché lo stesso corpo era già organizzato, è da
credere che fosse già animato, e che avesse la stessa anima... Crederei che le anime che un
giorno saranno umane, come quelle delle altre specie, siano state nei semi, e negli antenati
ûno ad Adamo, e abbiano di conseguenza esistito sin dall'inizio delle cose, sempre in una
sorta di corpo organizzato.... Ma sembra opportuno, per diverse ragioni, che siano esistite
allora solo come anime sensitive o animali... e che siano rimaste in quello stato ûno al
momento della generazione dell'uomo a cui dovevano appartenere, ma che allora abbiano
ricevuto la ragione, sia che ci sia un metodo naturale per elevare un'anima sensitiva al grado
di un'anima ragionevole (cosa che ho difûcoltà a concepire), sia che Dio abbia dato la ragione a
quest'anima con un'operazione speciale, o (se si vuole) con una sorta di transcreazione.

 Preferirei fare a meno del miracolo nella generazione dell'uomo, come per gli altri
animali; e questo potrebbe essere spiegato concependo che, tra il gran numero di Anime e
Animali, o almeno di corpi viventi organici, che sono nel seme, solo quelle anime destinate a
raggiungere un giorno la natura umana contengono la ragione che un giorno apparirà in esse.

G. VI. 352.

 La questione rimane sempre se la base della trasformazione, o l'essere vivente
preformato, sia nell'ovaia... o nello sperma.... Poiché sostengo che deve esserci sempre un
essere vivente preformato, sia pianta che animale, che è la base della trasformazione, e che
deve contenere la stessa monade dominante.

G. III. 565.

 Sono dell'opinione del signor Cudworth... che le leggi del meccanismo da
sole non potrebbero formare un animale, dove non c'è ancora nulla di organizzato.
G. VI. 543 (D. 167).

 Ciò che è percettibile deve essere composto di parti che non lo sono. . . . È
impossibile per noi pensare esplicitamente a tutti i nostri pensieri; altrimenti, la mente
riüetterebbe su ogni riüessione all'inûnito, senza mai poter passare a un nuovo pensiero.

G. V. 107 (N. E. 118).

 Queste idee sensoriali [calore, morbidezza, freddo] appaiono semplici
perché, essendo confuse, non forniscono alla mente i mezzi per distinguerne i contenuti.
G. V. 109 (N. E. 120).

 Queste percezioni insensibili segnano e costituiscono anche lo
stesso individuo, caratterizzato da tracce o espressioni che esse preservano degli stati
precedenti di tale individuo. . . . È pure attraverso le percezioni insensibili che spieghiamo
quell'ammirabile Armonia prestabilita dell'anima e del corpo, e persino di tutte le monadi.

G. V. 48 (N. E. 49; L. 373).

 Ho anche notato che, in virtù di variazioni insensibili, due cose
individuali non possono essere perfettamente simili, e devono sempre differire più che
numericamente.

G. V. 49 (N. E. 51; L. 377).

 Abbiamo sempre un'inûnità di minuscole percezioni senza percepirle.
Non siamo mai senza percezioni, ma è necessario che siamo spesso senza appercezioni, cioè
quando non ci sono percezioni notate [distinte].

G. V. 148 (N. E. 166).



XIV. § 99  Idee e verità innate

 Afûnché conoscenza, idee o verità siano nella nostra mente, non è
necessario che le abbiamo mai effettivamente pensate; esse sono solo abitudini naturali, cioè
disposizioni e atteggiamenti attivi e passivi, e più di una tabula rasa.

G. V. 97 (N. E. 105).

 Concordo che impariamo idee e verità innate, sia prestando attenzione alla
loro fonte, sia veriûcandole attraverso l'esperienza. Pertanto non faccio la supposizione che
voi [Locke] supponete, come se, nel caso di cui parlate, non apprendessimo nulla di nuovo. E
non posso ammettere questa proposizione: qualunque cosa apprendiamo non è innata.

G. V. 70 (N. E. 75).

 Fil.: Non è possibile che non solo i termini o le parole che usiamo, ma anche
le idee, ci giungano dall'esterno? Teol.: Allora sarebbe necessario che noi stessi fossimo fuori
di noi, poiché le idee intellettuali, o idee di riüessione, sono tratte dalla nostra mente: e mi
piacerebbe molto sapere come potremmo avere l'idea dell'essere, se non fossimo noi stessi
Esseri, e non trovassimo dunque l'essere in noi?

G. V. 71 (N. E. 76).

 Se [la mente] avesse solo la mera capacità di ricevere conoscenza . . . non
sarebbe la fonte di verità necessarie, come ho appena mostrato che è; poiché è incontestabile
che i sensi non bastano a dimostrarne la necessità.

G. V. 76 (N. E. 80).

 La proposizione, il dolce non è l'amaro, non è innata, secondo il signiûcato
dato al termine verità innata. Infatti le sensazioni di dolce e amaro provengono dai sensi
esterni. . . . Ma per quanto riguarda la proposizione, il quadrato non è un cerchio, possiamo
dire che è innata, poiché, considerandola, operiamo una sussunzione o applicazione del
principio di contraddizione a ciò che l'intelletto stesso fornisce.

G. V. 79 (N. E. 84).

 III). Mi si opporrà questo assioma, ammesso tra i ûlosoû, che nulla è
nell'anima che non venga dai sensi. Ma dobbiamo eccettuare l'anima stessa e le sue affezioni.
Nihil est in intellectu, quod non fuerit in sensu, excipe: nisi ipse intellectus. Ora l'anima
contiene l'essere, la sostanza, l'unità, l'identità, la causa, la percezione, il ragionamento e
molte altre nozioni, che i sensi non possono dare.

G. V. 100 (N. E.

 Una successione di percezioni risveglia in noi l'idea di durata, ma non la
crea.
G. V. 139 (N. E. 156).

 [Le idee] esprimono solo possibilità; così, se non ci fosse mai stato un
parricidio, ... il parricidio sarebbe un crimine possibile, e la sua idea sarebbe reale.
G. V. 279 (N. E. 325).

 Lo scopo delle categorie è molto utile, e dovremmo pensare piuttosto a
rettiûcarle che a rigettarle. Sostanze, quantità, qualità, azioni o passioni e relazioni ... possono
bastare, insieme a quelle formate dalla loro composizione.

G. V. 324 (N. E. 380).

 È del tutto vero che la verità è sempre fondata nell'accordo o disaccordo
delle idee, ma non è generalmente vero che la nostra conoscenza della verità sia una
percezione di questo accordo o disaccordo.

G. V. 338 (N. E. 400).



 Per quanto riguarda le verità primitive di fatto, esse sono esperienze
interne immediate di un'immediatezza di sentimento. Ed è qui che si presenta la prima verità
dei Cartesiani o di Sant'Agostino: penso, dunque sono, cioè sono una cosa che pensa. Ma ...
non mi è solo immediatamente chiaro che penso, ma mi è altrettanto chiaro che ho pensieri
diversi ... Così il principio cartesiano è valido, ma non è l'unico del suo genere.

G. V. 347 (N. E. 410).

 Possiamo sempre dire che la proposizione io esisto è della massima
evidenza, essendo una proposizione che non può essere dimostrata da nessun'altra, o una
verità immediata. E dire: penso, dunque sono, non è propriamente dimostrare l'esistenza
mediante il pensiero, poiché pensare ed essere pensante sono la stessa cosa; e dire sto
pensando è già dire io sono. Tuttavia, con qualche ragione, si potrebbe escludere questa
proposizione dagli Assiomi, poiché è una proposizione di fatto, fondata su un'esperienza
immediata, e non una proposizione necessaria, la cui necessità si vede nell'accordo
immediato (convenance) delle idee. Al contrario, solo Dio vede come questi due termini, Io ed
Esistenza, siano connessi, cioè perché io esisto.

G. V. 391 (N. E. 469).

 L'appercezione immediata della nostra esistenza e dei nostri pensieri ci
fornisce le prime verità à posteriori o verità di fatto, cioè le prime esperienze, mentre le
proposizioni identiche contengono le prime verità à priori o verità di ragione. ... Entrambe
sono incapaci di essere dimostrate e possono essere chiamate immediate; le prime, perché c'è
immediatezza tra l'intelletto e il suo oggetto, le seconde, perché c'è immediatezza tra il
soggetto e il predicato.

G. V. 415 (N. E. 499).

 Con la parola idea intendiamo qualcosa che è nella nostra mente; quindi
segni impressi sul cervello non sono idee.... Ma molte cose sono nelle nostre menti 3 ad
esempio pensieri, percezioni, affezioni 3 che riconosciamo non essere idee, sebbene non
possano veriûcarsi senza idee. Poiché per noi un'idea non consiste in alcun atto di pensiero,
ma in una facoltà.... Tuttavia, anche in ciò c'è una certa difûcoltà; poiché abbiamo una facoltà
remota di pensare a tutte le cose, anche quelle di cui forse siamo privi di idee, perché abbiamo
la facoltà di riceverle; quindi un'idea richiede una qualche facoltà prossima o facilità di
pensare a una cosa. Ma neppure questo basta.... È quindi necessario che ci sia qualcosa in me
che non solo conduce alla cosa, ma la esprime. [Vedi XI. § 75.]

G. VII. 263 (N. E. 716).

 La prima delle verità di ragione è il principio di contraddizione.... Le prime
verità di fatto sono tante quante le percezioni immediate.
G. IV. 357 (D. 48).

 Per quanto riguarda la questione se vi siano idee e verità innate, non la
trovo assolutamente necessaria per i principi, né per la pratica dell'arte di pensare, deciderla. .
. . La questione dell'origine delle nostre idee e massime non è preliminare in ûlosoûa; e
dobbiamo aver fatto grandi progressi per risolverla bene.

G. V. 15 (D. 95; N. E. 15).

 Poiché i sensi e le induzioni non possono mai insegnarci verità
perfettamente universali, né ciò che è assolutamente necessario, ma solo ciò che è e ciò che si
trova in esempi particolari, e poiché tuttavia conosciamo verità necessarie e universali . . . ne
segue che abbiamo derivato queste verità in parte da ciò che è dentro di noi.

G. VI. 505 (D. 155).



XIV. § 102  Distinzione tra senso e intelletto

 Concordo che l'idea che abbiamo del pensiero è chiara, ma non tutto ciò che è chiaro
è distinto. . . . È un abuso voler impiegare idee confuse, per quanto chiare, per provare che
qualcosa non può essere.

G. II. 121.

 L'anima è innata a se stessa, per così dire, e di conseguenza esistenza, sostanza,
unità, identità, diversità, ecc., . . . lo sono anch'esse.
G. III. 479.

 Fil.: I corpi non ci forniscono per mezzo dei sensi un'idea così chiara e
distinta di potere attivo come quella che ne abbiamo mediante le riüessioni sulle operazioni
della nostra mente. . . . Teol.: Queste considerazioni sono molto buone.

G. V. 156 (N. E. 175).

 Poiché ogni credenza consiste nel ricordo della vita passata, di prove o di
ragioni, non è in nostro potere o nella nostra libera volontà credere o non credere, poiché la
memoria non è una cosa che dipende dalla nostra volontà.

G. V. 340 (N. E. 402).

 Sono sempre stato, e lo sono ancora, favorevole all'idea innata di Dio... e di
conseguenza ad altre idee innate, che non possono provenirci dai sensi. Ora vado ancora oltre,
in conformità al nuovo sistema, e penso persino che tutti i pensieri e le azioni della nostra
anima provengano dalla sua stessa natura, e che sia impossibile che le siano dati dai sensi...
Ma per ora tralascerò questa indagine, e adattandomi alle espressioni comunemente
accettate... esaminerò come dovremmo dire, a mio parere, anche nel sistema consueto
(parlando dell'azione dei corpi sull'anima, come i copernicani, al pari di altri uomini, parlano
con buon fondamento del moto del sole) che esistono idee e principi che non ci provengono
dai sensi, che troviamo in noi senza formarli, sebbene i sensi ci diano occasione di notarli.

G. V. 66 (N. E. 70).

 Non è necessario (a quanto pare) prendere [le idee] come qualcosa al di fuori di noi.
È sufûciente considerare le idee come nozioni, cioè come modiûcazioni della nostra anima.
G. III. 659.

 Si può persino dimostrare che la nozione di grandezza, ûgura e movimento
non è così distinta come si suppone, e che implica qualcosa di immaginario e relativo alle
nostre percezioni, così come (benché in misura maggiore) il colore, il calore e altre qualità
simili, riguardo alle quali possiamo dubitare se si trovino realmente nella natura delle cose
esterne a noi.

G. IV. 436 (1686).

 Le idee intellettuali, che sono la fonte delle verità necessarie, non
provengono dai sensi... Le idee che provengono dai sensi sono confuse, e le verità che
dipendono da esse lo sono anch'esse, almeno in parte; mentre le idee intellettuali e le verità
che dipendono da esse sono distinte, e nessuna delle due ha origine nei sensi, sebbene sia
vero che non penseremmo mai senza i sensi.

G. V. 77 (N. E. 82).

 Distinguo tra idee e pensieri; poiché abbiamo sempre tutte le idee pure o
distinte indipendentemente dai sensi; ma i pensieri corrispondono sempre a qualche
sensazione.

G. V. 108 (N. E. 119).

 Sembra che i sensi non possano convincerci dell'esistenza di cose sensibili
senza l'aiuto della ragione. Pertanto, dovrei sostenere che la considerazione dell'esistenza
G. V. 117 (N. E. 130).



proviene dalla riüessione.
 I sensi ci forniscono la materia per le riüessioni, e non penseremmo mai

nemmeno al pensiero, se non pensassimo a qualcos'altro, cioè ai particolari che i sensi ci
forniscono.

G. V. 197 (N. E. 220).

 La memoria presente o immediata, o il ricordo di ciò che è appena
accaduto, cioè la coscienza o riüessione che accompagna l'azione interna, non può
naturalmente ingannare; altrimenti non saremmo nemmeno sicuri di star pensando a una
determinata cosa... Se le esperienze interne immediate non fossero certe, non ci sarebbe
alcuna verità di fatto di cui possiamo essere certi.

G. V. 220 (N. E. 248).

 Le idee delle qualità sensibili sono confuse, e le facoltà che dovrebbero
produrle, di conseguenza forniscono solo idee in cui c'è un elemento di confusione; quindi
non possiamo conoscere le connessioni di queste idee se non attraverso l'esperienza, tranne
nella misura in cui sono ridotte a idee distinte che le accompagnano, come è stato fatto (ad
esempio) per i colori dell'arcobaleno e dei prismi.

G. V. 363 (N. E. 432).

 La nostra certezza sarebbe scarsa, o addirittura nulla, se non avesse altro
fondamento per le idee semplici se non quello che proviene dai sensi... Le idee sono
originariamente nella nostra mente, e persino i nostri pensieri scaturiscono dalla nostra
stessa natura, senza che le altre creature possano avere un'inüuenza immediata sull'anima.
Inoltre, il fondamento della nostra certezza riguardo alle verità universali ed eterne è nelle
idee stesse, indipendentemente dai sensi, così come le idee pure e intelligibili non dipendono
dai sensi... Ma le idee delle qualità sensibili... (che in realtà sono solo fantasmi) ci provengono
dai sensi, cioè dalle nostre percezioni confuse. E il fondamento della verità delle cose
contingenti e particolari è nel successo, che mostra che i fenomeni sensibili sono connessi
correttamente, come richiedono le verità intelligibili.

G. V. 373 (N. E. 445).

 Possiamo dire che le qualità sensibili sono in realtà qualità occulte, e che
devono certamente essercene altre più manifeste, che potrebbero renderle spiegabili. E lungi
dal comprendere solo le cose sensibili, esse sono proprio quelle che comprendiamo meno.

G. VI. 499 (D. 149).

 Tuttavia, dobbiamo rendere giustizia ai sensi, che oltre a queste qualità
occulte, ci fanno conoscere altre qualità più manifeste, che forniscono nozioni più distinte.
Queste sono quelle attribuite al senso comune, perché non c'è un senso esterno a cui siano
particolarmente legate e peculiari... Tale è l'idea dei numeri... È così anche che percepiamo le
ûgure... Sebbene sia vero che, per concepire distintamente i numeri e le ûgure stesse...
dobbiamo arrivare a cose che i sensi non possono fornire, e che l'intelletto aggiunge ai sensi.

G. VI. 500 (D. 150).

 Ci sono quindi tre classi di nozioni: quelle che sono solo sensibili, che sono
gli oggetti propri di ogni senso particolare, quelle che sono contemporaneamente sensibili e
intelligibili, che appartengono al senso comune, e quelle che sono solo intelligibili, che sono
proprie dell'intelletto.

G. VI. 502 (D. 152).

 Il segno della conoscenza imperfetta, per me, è quando il soggetto ha proprietà di cui
non possiamo ancora dare la prova. Così i geometri, che non sono ancora stati in grado di
G. I. 352.



XIV. § 103  La qualità delle idee

XIV. § 104  Deûnizione

dimostrare le proprietà della linea retta, che hanno preso come riconosciute, non ne hanno
ancora un'idea sufûcientemente distinta.

 Magari l'incomprensibilità fosse un attributo solo di Dio! Allora avremmo maggior
speranza di comprendere la natura. Ma è ûn troppo vero che non c'è parte della natura che
possiamo comprendere perfettamente... Nessuna creatura, per quanto nobile, può percepire o
comprendere distintamente un'inûnità in un solo momento; anzi, chi comprendesse un pezzo
di materia, comprenderebbe l'intero universo.

G. II. 412.

 Ho quest'idea [distinta] di esso [un chiliagono], ma non posso averne
l'immagine.
G. V. 243 (N. E. 273).

 I modi di azione della mente, dite, sono più oscuri. Avrei pensato che fossero i più
chiari, e fossero quasi i soli chiari e distinti.
G. II. 265.

 Solo Dio ha il vantaggio di avere solo conoscenza intuitiva.G. V. 472 (N. E. 574).

 Quando c'è solo un'idea incompleta, lo stesso soggetto è suscettibile di
diverse deûnizioni reciprocamente indipendenti, così che non possiamo sempre derivare
l'una dall'altra... e solo l'esperienza ci insegna che tutte appartengono insieme ad esso.

G. V. 248 (N. E. 279).

 La deûnizione reale mostra la possibilità della cosa deûnita, e la
deûnizione nominale non lo fa.
G. V. 274 (N. E. 317).

 I termini semplici non possono avere una deûnizione nominale: ma...
quando sono semplici solo in relazione a noi (perché non abbiamo i mezzi per analizzarli per
raggiungere le percezioni elementari di cui sono composti), come caldo, freddo, giallo, verde,
possono ricevere una deûnizione reale, che ne spiegherà la causa.

G. V. 275 (N. E. 319).

 Quando la questione riguarda ûnzioni e la possibilità delle cose, le
transizioni da specie a specie possono essere impercettibili... Questa indeterminatezza
sarebbe vera anche se conoscessimo perfettamente l'interno delle creature in questione. Ma
non vedo che ciò potrebbe impedire alle cose di avere essenze reali indipendentemente
dall'intelletto, o a noi di conoscerle.

G. V. 300 (N. E. 353).

 Abbiamo una distinzione tra deûnizioni nominali, che contengono
solo i contrassegni della cosa che deve essere distinta dalle altre, e deûnizioni reali, dalle quali
appare che la cosa è possibile; e così si risponde a Hobbes, che sosteneva che le verità sono
arbitrarie, perché dipendevano da deûnizioni nominali, senza considerare che la realtà della
deûnizione non è arbitraria, e che non ogni nozione può essere congiunta.

G. IV. 424 (D. 30) (1684).

 Quando [la deûnizione] spinge l'analisi ûno a raggiungere nozioni primitive,
senza presupporre nulla la cui possibilità richieda una prova a priori, la deûnizione è perfetta
o essenziale.

G. IV. 450 (1686).



XIV. § 105  La Characteristica Universalis

 Ritengo che l'invenzione della forma dei sillogismi sia una delle più belle
che la mente umana abbia mai fatto, e addirittura una delle più considerevoli. È una specie di
matematica universale la cui importanza non è sufûcientemente conosciuta.

G. V. 460 (N. E. 559).

 Inoltre si dovrebbe sapere che ci sono buone conclusioni asillogistiche...
ad esempio: Gesù Cristo è Dio, quindi la madre di Gesù Cristo è la madre di Dio... Se Davide è il
padre di Salomone, senza dubbio Salomone è il ûglio di Davide. E queste conseguenze non
mancano di essere dimostrabili mediante verità da cui dipendono gli stessi sillogismi comuni.

G. V. 461 (N. E. 560).

 In ûlosoûa, ho trovato un mezzo per realizzare in tutte le scienze ciò che
Descartes e altri hanno fatto in aritmetica e geometria mediante l'algebra e l'analisi, tramite
l'Ars Combinatoria... Con questo tutte le nozioni composte nel mondo intero sono ridotte a
poche semplici come loro Alfabeto; e mediante la combinazione di tale alfabeto si crea una via
per trovare, col tempo, con un metodo ordinato, tutte le cose con i loro teoremi e tutto ciò che
è possibile investigare riguardo ad esse.

G. I. 57 (ca. 1672).

 Ho considerato questa questione... quando ero un giovane di diciannove anni, nel
mio libretto de Arte Combinatoria, e la mia opinione è che i caratteri veramente reali e
ûlosoûci devono corrispondere all'analisi dei pensieri. È vero che questi caratteri
presupporrebbero la vera ûlosoûa, e solo ora oserei intraprenderne la costruzione.

G. III. 216.

 Ciò che è migliore e più conveniente del mio nuovo calcolo [il calcolo
inûnitesimale] è che offre verità mediante una sorta di analisi e senza alcuno sforzo
d'immaginazione, che spesso riesce solo per caso, e che ci dà su Archimede tutti i vantaggi
che Viète e Descartes ci avevano dato su Apollonio.

G. M. II. 104.

 [In un resoconto di una speculazione giovanile Leibniz dice] Mi imbattei in questa
notevole considerazione, cioè che si potrebbe inventare un certo Alfabeto dei pensieri umani,
e che dalla combinazione delle lettere di questo alfabeto, e dall'analisi delle parole da esse
formate, tutto potrebbe essere sia scoperto che veriûcato... Allora non compresi
sufûcientemente la grandezza della cosa. Ma in seguito, quanto più progredivo nella
conoscenza delle cose, tanto più mi confermavo nella decisione di perseguire una questione
così importante.

G. VII. 185.

 L'algebra stessa non è la vera caratteristica della Geometria, ma se ne deve trovare
un'altra ben diversa, che sono certo sarebbe più utile dell'algebra per l'uso della Geometria
nelle scienze meccaniche. E mi meraviglia che ciò non sia stato notato ûnora da nessuno.
Poiché quasi tutti gli uomini ritengono l'algebra la vera arte matematica della scoperta, e
ûnché perseverano in questo pregiudizio, non troveranno mai i veri caratteri delle altre
scienze.

G. VII. 20.

 Il progresso dell'arte della scoperta razionale dipende in gran parte dall'arte della
caratteristica (ars characteristicica). La ragione per cui di solito si cercano dimostrazioni solo
in numeri, linee e cose rappresentate da questi, non è altra se non che non ci sono, al di fuori
dei numeri, caratteri convenienti corrispondenti alle nozioni.

G. VII. 198.



XV. § 106  Quattro dimostrazioni dell'esistenza di Dio

 Oltre al mondo o l'aggregato delle cose ûnite, c'è una certa unità
che domina, non solo come l'anima domina in me, o piuttosto come l'Io stesso domina nel
mio corpo, ma anche in un senso molto più elevato. Poiché l'unità dominante dell'universo
non solo governa il mondo ma lo costruisce o lo plasma. È superiore al mondo, e per così dire
extramondano, ed è infatti la ragione ultima delle cose. Poiché la ragione sufûciente
dell'esistenza non può essere trovata né in alcuna cosa particolare né nell'intero aggregato e
serie delle cose. Supponiamo che un libro degli elementi di Geometria sia esistito da tutta
l'eternità, e che in successione una copia di esso sia stata fatta da un'altra, è evidente che,
sebbene possiamo spiegare il libro presente tramite il libro da cui è stato copiato, tuttavia,
risalendo a quanti libri vogliamo, non potremmo mai raggiungere una ragione completa per
esso, perché possiamo sempre chiedere perché tali libri siano esistiti in tutti i tempi, cioè
perché libri in generale, e perché scritti in questo modo. Ciò che è vero per i libri è vero anche
per i diversi stati del mondo, poiché, nonostante certe leggi del cambiamento, lo stato
successivo è, in un certo senso, una copia di quello che lo precede. Pertanto, a qualunque stato
precedente si risalga, non si trova mai in esso la ragione completa delle cose, cioè la ragione
per cui esiste un mondo, e perché questo mondo piuttosto che un altro. Si può certamente
supporre il mondo eterno; ma poiché si suppone solo una successione di stati, in nessuno dei
quali si trova la ragione sufûciente, e poiché anche un qualsiasi numero di essi non aiuta
affatto a spiegarli, è evidente che la ragione deve essere cercata altrove. Perché nelle cose
eterne, anche se non c'è causa, ci deve essere una ragione, che, per le cose permanenti, è la
necessità stessa o l'essenza; ma per la serie di cose mutevoli, se si suppone che si succedano
da tutta l'eternità, questa ragione sarebbe, come vedremo tra poco, il prevalere delle
inclinazioni, che consistono non in ragioni necessitanti... ma in ragioni inclinanti. Da ciò è
manifesto che, anche supponendo l'eternità del mondo, non possiamo sfuggire alla ragione
ultima extramondana delle cose, cioè Dio... Poiché la radice ultima di tutto deve essere in
qualcosa che ha necessità metaûsica, e poiché la ragione di qualsiasi cosa esistente si trova
solo in una cosa esistente, ne segue che deve esistere un Essere che ha necessità metaûsica,
un Essere la cui essenza è di esistere; e così deve esistere qualcosa di diverso da quella
pluralità di esseri, il mondo, che, come abbiamo ammesso e mostrato, non ha necessità
metaûsica.

G. VII. 302 (D. 100; L. 337).

 In Dio è la fonte, non solo delle esistenze, ma anche delle essenze in
quanto sono reali, cioè la fonte di ciò che è reale nella possibilità. Poiché l'intelletto di Dio è la
regione delle verità eterne, o delle idee da cui dipendono, e senza di lui non ci sarebbe nulla di
reale nelle possibilità, e non solo non ci sarebbe nulla di esistente, ma nulla sarebbe nemmeno
possibile. Poiché se c'è una realtà nelle essenze o possibilità, o nelle verità eterne, questa realtà
deve necessariamente fondarsi in qualcosa di esistente e attuale, e conseguentemente
nell'esistenza dell'Essere necessario, in cui l'essenza implica l'esistenza, o in cui basta essere
possibile per essere attuale. Così Dio solo (o l'Essere necessario) ha questo privilegio, che deve
necessariamente esistere se è possibile. E poiché nulla può interferire con la possibilità di ciò
che non implica limiti, negazione, e conseguentemente nessuna contraddizione, questo è

G. VI. 614 (D. 224; L. 241).



XV. § 107  L'argomento ontologico

sufûciente di per sé per far conoscere l'esistenza di Dio a priori. Lo abbiamo dimostrato anche
attraverso la realtà delle verità eterne... Tuttavia, non dobbiamo immaginare, come fanno
alcuni, che le verità eterne, essendo dipendenti da Dio, siano arbitrarie e dipendano dalla sua
volontà... Ciò è vero solo per le verità contingenti, il cui principio è l'adeguatezza o la scelta del
migliore, mentre le verità necessarie dipendono unicamente dal suo intelletto, e ne sono
l'oggetto interno. Così Dio solo è l'unità primaria o la sostanza semplice originaria, di cui tutte
le Monadi create o derivate sono prodotti, e hanno la loro nascita, per così dire, attraverso
continue fulgurazioni della Divinità di momento in momento, limitate dalla recettività
dell'essere creato, la cui essenza è di avere limiti. In Dio c'è la Potenza, che è la fonte di tutto,
poi la Conoscenza, il cui contenuto è la varietà delle idee, e inûne la Volontà, che fa
cambiamenti o prodotti secondo il principio del migliore. Queste caratteristiche
corrispondono a ciò che nelle monadi create forma il soggetto o la base [vedi nota del signor
Latta, L. 245], alla facoltà della Percezione, e alla facoltà dell'Appetizione. Ma in Dio questi
attributi sono assolutamente inûniti o perfetti; e nelle Monadi create... ci sono solo imitazioni
di questi attributi, secondo il grado di perfezione della Monade.

 [L'argomento ontologico] non è un paralogismo, ma una dimostrazione
imperfetta, che presuppone qualcosa che era ancora necessario dimostrare, per dare
all'argomento evidenza matematica; cioè, si suppone tacitamente che questa idea dell'Essere
grandissimo o perfettissimo sia possibile, e non implichi contraddizione. Ed è già qualcosa
che, con questa osservazione, si dimostra che supponendo Dio possibile, egli esiste, il che è
privilegio della sola Divinità... L'altro argomento di M. Descartes4che intende dimostrare
l'esistenza di Dio, perché l'idea di lui è nella nostra anima, e deve provenire dall'originale4è
ancora meno conclusivo.

G. V. 419 (N. E. 504).

 Quasi tutti i mezzi che sono stati impiegati per dimostrare l'esistenza di
Dio sono buoni, e potrebbero servire al loro scopo se fossero perfezionati.
G. V. 420 (N. E. 505).

 Se l'Essere necessario è possibile, egli esiste. Poiché l'Essere necessario e
l'Essere per sua essenza sono una medesima cosa... Se l'Essere per sé è impossibile, anche
tutti gli esseri tramite altri lo sono, giacché essi sono, in deûnitiva, solo attraverso l'Essere per
sé; e così nulla potrebbe esistere... Se non c'è un Essere necessario, non c'è alcun essere
possibile.

G. IV. 406 (D. 137).

 Concordo che l'idea dei possibili implica necessariamente quella (cioè l'idea)
dell'esistenza di un essere che possa produrre il possibile. Ma l'idea dei possibili non implica
l'esistenza effettiva di tale essere, come sembra, signore, che voi supponiate quando
aggiungete: "Se non ci fosse tale essere, nulla sarebbe possibile". Poiché basta che un essere
che produrrebbe la cosa sia possibile, afûnché la cosa stessa sia possibile. In generale, afûnché
un essere sia possibile, è sufûciente che la sua causa efûciente sia possibile; eccetto la causa
efûciente suprema, che deve esistere realmente. Ma ciò per un'altra ragione: perché nulla
sarebbe possibile se l'Essere necessario non esistesse.

G. III. 572.



XV. § 108  Prova che l'idea di Dio è possibile

XV. § 109  L'argomento cosmologico

 Che l'Essere perfettissimo esiste. Chiamo perfezione ogni qualità
semplice che è positiva e assoluta, ed esprime senza alcun limite ciò che esprime. Ora, poiché
tale qualità è semplice, è anche irresolubile o indeûnibile, altrimenti o non sarebbe una
qualità semplice, ma un aggregato di più, o, se fosse unica, sarebbe circoscritta da limiti, e
quindi concepita mediante una negazione di ulteriore progresso, contro l'ipotesi, poiché si
assume sia puramente positiva. Quindi non è difûcile mostrare che tutte le perfezioni sono
compatibili tra loro, o possono coesistere nello stesso soggetto. Si consideri una proposizione
come "A e B sono incompatibili" (intendendo per A e B due di tali forme semplici o perfezioni
4lo stesso vale se se ne assumono più insieme), è evidente che ciò non può essere dimostrato
senza risolvere uno o entrambi i termini A e B; altrimenti la loro natura non entrerebbe nel
ragionamento, e l'incompatibilità di altre cose potrebbe essere mostrata altrettanto bene. Ma
(per ipotesi) esse sono irresolubili. Quindi questa proposizione non può essere dimostrata
riguardo a loro. Ma potrebbe essere dimostrata se fosse vera, poiché non è vera per sé; ma
tutte le proposizioni necessariamente vere sono o dimostrabili o note per sé. Quindi questa
proposizione non è necessariamente vera. In altre parole, poiché non è necessario che \(A\) e \
(B\) non siano nello stesso soggetto, possono quindi coesistere in esso; e poiché il
ragionamento è identico per qualsiasi altra qualità assunta dello stesso tipo, tutte le
perfezioni sono compatibili. Esiste dunque, o si può concepire, un soggetto di tutte le
perfezioni, l'Essere perfettissimo. Da ciò segue anche che egli esiste, poiché l'esistenza è tra le
perfezioni... Mostrai questo ragionamento a D. Spinoza quando ero all'Aia, e lo trovò solido;
poiché inizialmente lo contraddiceva, lo misi per iscritto e gli lessi questo testo. SCHOLIO Il
ragionamento di Cartesio sull'esistenza dell'Essere perfettissimo presupponeva che tale
Essere possa essere concepito, o sia possibile... Ma si chiede se sia in nostro potere
immaginare un tale Essere...

G. VII. 261 (N. E. 714) (1676).

 [Locke sostiene che, poiché esistiamo ora, qualcosa è sempre esistito.
Leibniz risponde:] Trovo ambiguità in ciò [il tuo argomento] se signiûca che non ci fu mai un
tempo in cui nulla esisteva. Sono d'accordo, e anzi ciò segue dalle proposizioni precedenti per
pura conseguenza matematica. Se ci fosse mai stato il nulla, ci sarebbe sempre stato il nulla,
poiché il nulla non può produrre un Essere; di conseguenza noi stessi non esisteremmo, il che
contraddice la prima verità dell'esperienza. Ma la conseguenza fa apparire che, dicendo che
qualcosa è esistito da tutta l'eternità, intendi una cosa eterna. Tuttavia, in virtù di quanto hai
affermato ûnora, non segue che se c'è sempre stato qualcosa, allora c'è sempre stata una certa
cosa, cioè un Essere eterno. Alcuni avversari diranno che io sono stato prodotto da altre cose, e
queste a loro volta da altre ancora.

G. V. 417 (N. E. 500).

 Che esista qualcosa di necessario è evidente dal fatto che esistono cose
contingenti.
G. IV. 359 (D. 51).



XV.  V

 Dal fatto che esistiamo ora, segue che esisteremo in futuro, a meno che non
esista una ragione di cambiamento. Quindi, a meno che non fosse stabilito altrimenti che non
potremmo nemmeno esistere se non per grazia di Dio, nulla sarebbe dimostrato a favore
dell'esistenza di Dio dalla nostra durata.

G. IV. 360 (D. 51).

 Un essere necessario, se è possibile, esiste. Ciò... compie la transizione dalle
essenze alle esistenze, dalle verità ipotetiche a quelle assolute, dalle idee al mondo... Se non ci
fosse sostanza eterna, non ci sarebbero verità eterne; così Dio è anche dedotto da ciò, essendo
la radice della possibilità, poiché la sua mente è la regione stessa delle idee o verità. Ma è
molto errato supporre che le verità eterne e la bontà delle cose dipendano dalla volontà divina,
poiché ogni volontà presuppone il giudizio dell'intelletto sulla bontà, a meno che qualcuno,
cambiando i nomi, non trasferisca tutto il giudizio dall'intelletto alla volontà, sebbene anche
allora nessuno potrebbe dire che la volontà sia causa delle verità, poiché neppure il giudizio
ne è causa. La ragione delle verità risiede nelle idee delle cose, che sono implicate nella stessa
essenza divina. E chi oserebbe dire che la verità dell'esistenza di Dio dipende dalla volontà
divina?

G. VII. 310.

 Non dovremmo dire, con alcuni scotisti, che le verità eterne sussisterebbero anche
senza intelletto, nemmeno quello di Dio. Secondo me, è l'intelletto divino a costituire la realtà
delle verità eterne: sebbene la sua Volontà non vi abbia parte. Ogni realtà deve fondarsi in
qualcosa di esistente. È vero che un ateo può essere un geometra. Ma senza Dio, non ci
sarebbe oggetto della Geometria. E senza Dio, non solo non esisterebbe nulla, ma nulla
sarebbe nemmeno possibile.

G. VI. 226.

 Sostenete che questa [una certa proposizione di Geometria] sia vera,
anche se non la pensate? B. Certamente, prima che i geometri l'avessero dimostrata o gli
uomini l'avessero osservata. A. Dunque pensate che verità e falsità siano nelle cose, non nei
pensieri? B. Certamente. A. C'è qualcosa di falso? B. Non la cosa, credo, ma il pensiero o la
proposizione sulla cosa. A. Quindi la falsità appartiene ai pensieri, non alle cose? B. Sono
costretto a dirlo. A. E la verità non è così? B. Sembrerebbe, benché dubiti che la conseguenza
sia valida. A. Quando la questione è proposta, e prima di essere sicuro della vostra opinione,
non dubitate se una cosa sia vera o falsa? B. Certamente. A. Riconoscete dunque che lo stesso
soggetto è suscettibile di verità e falsità, poiché l'una o l'altra segue secondo la natura della
questione? B. Riconosco e affermo che, se la falsità appartiene ai pensieri e non alle cose, lo
stesso vale per la verità. A. Ma ciò contraddice quanto avete detto prima, che anche ciò che
nessuno pensa è vero. B. Mi avete confuso. A. Tuttavia dobbiamo tentare una conciliazione.
Pensate che tutti i pensieri possibili siano effettivamente formati, o, per dirla più
chiaramente, che tutte le proposizioni siano pensate? B. Non lo penso. A. Vedete dunque che la
verità riguarda proposizioni o pensieri, ma possibili, così che almeno questo è certo: se
qualcuno pensa in un modo o nel modo opposto, il suo pensiero sarà vero o falso. [Il resto del
dialogo confuta il nominalismo di Hobbes.]

G. VII. 190 (1677). A.



XV. § 113  Relazione tra conoscenza e verità

XV. § 114  Argomento dell'armonia prestabilita

 Questo preteso fato [della necessità delle verità eterne], che governa persino la
divinità, non è altro che la natura stessa di Dio, il suo proprio intelletto, che fornisce regole alla
sua saggezza e bontà.

G. VI. 230.

 È per volontà di Dio, ad esempio, o non è piuttosto per natura dei numeri, che
alcuni numeri sono più capaci di altri di essere divisi esattamente in più modi?
G. VI. 423.

 Possiamo dire che gli spiriti creati differiscono da Dio solo come il minore dal
maggiore, il ûnito dall'inûnito.
G. II. 125.

 Per quanto riguarda la controversia se vediamo tutte le cose in Dio... o
abbiamo idee proprie, bisogna intendere che, anche se vedessimo tutte le cose in Dio, sarebbe
comunque necessario avere anche idee nostre, cioè non, per così dire, certe piccole immagini,
ma affezioni o modiûcazioni della nostra mente, corrispondenti a ciò che dovremmo vedere
in Dio.

G. IV. 426 (D. 32) (1684).

 Questi Esseri [Monadi] hanno ricevuto la loro natura, sia attiva che
passiva... da una causa generale e suprema, poiché altrimenti... essendo indipendenti l'uno
dall'altro, non potrebbero mai produrre quell'Ordine, Armonia e Bellezza che si osserva in
natura. Ma questo argomento, che sembra avere solo una certezza morale, è elevato a una
necessità perfettamente metaûsica dalla nuova specie di armonia che ho introdotto,
l'armonia prestabilita.

G. V. 421 (N. E. 507).

 Dio produce le sostanze, ma non le loro azioni, alle quali concorre soltanto.F. de C. 70 (D. 184).
 Dio non è presente alle cose per situazione, ma per essenza; la sua

presenza è manifestata dalla sua operazione immediata.
G. VII. 365 (D. 245).

 La potenza riguarda l'Essere, la saggezza o l'intelletto riguarda il vero, e la volontà
riguarda il bene.
G. VI. 107.

 La bontà [di Dio] lo condusse antecedentemente a creare e produrre tutto il bene
possibile; ma la sua saggezza ne fece la scelta, e fu la causa della sua conseguente scelta del
migliore; inûne la sua potenza gli diede i mezzi per eseguire effettivamente il grande disegno
che aveva formato.

G. VI. 167.

 Solo Dio (da cui tutti gli individui emanano continuamente, e che vede
l'universo non solo come loro lo vedono, ma anche in modo del tutto diverso) è la causa di
questa corrispondenza dei loro fenomeni, e fa sì che ciò che è privato per uno sia pubblico per
tutti; altrimenti non ci sarebbe connessione.

G. IV. 440 (1686).

 Afûnché un'azione non sia miracolosa, non basta che sia conforme a una legge
generale. Se questa legge non fosse fondata nella natura delle cose, sarebbero necessari
miracoli perpetui per eseguirla... Così non basta che Dio ordini al corpo di obbedire all'anima,

G. IV. 533.



XV. § 117  La bontà di Dio

XVI. § 118  Libertà e determinismo

e all'anima di percepire ciò che accade nel corpo; deve dar loro un mezzo per farlo, e io ho
spiegato questo mezzo.

 Dio, mosso dalla sua ragione suprema a scegliere tra molte serie possibili
di cose o mondi quella in cui le creature libere dovrebbero prendere tali o tali risoluzioni
(sebbene non senza il suo concorso), ha così reso ogni evento certo e determinato una volta
per tutte, senza derogare alla libertà di quelle creature: quel semplice decreto di scelta non
cambia affatto, ma solo attualizza, le loro nature libere che egli vide nelle sue idee.

G. VII. 390 (D. 255).

 Se Dio è obbligato a correggere il corso della natura di tanto in tanto, ciò
deve essere fatto o soprannaturalmente o naturalmente. Se fatto soprannaturalmente,
dobbiamo ricorrere ai miracoli per spiegare cose naturali, riducendo l'ipotesi all'assurdo;
poiché tutto può facilmente essere spiegato con i miracoli. Ma se fatto naturalmente, allora
Dio non sarà intelligentia supramundana: sarà compreso nella natura delle cose; cioè sarà
l'anima del mondo.

G. VII. 358 (D. 242).

 Ho altre ragioni contro questa strana immaginazione che lo spazio sia
una proprietà di Dio. Se così fosse, lo spazio apparterrebbe all'essenza di Dio. Ma lo spazio ha
parti: quindi ci sarebbero parti nell'essenza di Dio. Spectatum admissi.

G. VII. 399 (D. 264).

 L'immensità e l'eternità di Dio sussisterebbero anche senza creature; ma
quegli attributi non dipenderebbero né dai tempi né dai luoghi... Questi attributi signiûcano
solo che Dio sarebbe presente e coesistente con tutte le cose che dovrebbero esistere.

G. VII. 415 (D. 281).

 Ci sono due famosi labirinti in cui la nostra ragione spesso si smarrisce; uno
riguarda la grande questione del libero e del necessario, specialmente nella produzione e
origine del male.

G. VI. 29.

 Se la volontà si determina senza che ci sia nulla, né nella persona che sceglie né
nell'oggetto scelto, che possa condurre alla scelta, non ci sarà né causa né ragione in questa
elezione: e poiché il male morale consiste in una cattiva scelta, questo equivale ad ammettere
che il male morale non ha alcuna fonte. Così, per le regole della buona metaûsica, non
dovrebbe esserci male morale nella natura; e inoltre, per la stessa ragione, non ci sarebbe
nemmeno bene morale, e tutta la moralità sarebbe distrutta.

G. VI. 411.

 La necessità contraria alla moralità, che dovrebbe essere evitata e
renderebbe ingiusta la punizione, è una necessità insormontabile che renderebbe inutile ogni
opposizione, anche se desiderassimo con tutto il cuore di evitare l'azione necessaria e
facessimo ogni sforzo possibile. Ora è evidente che ciò non si applica alle azioni volontarie;
poiché non le faremmo se non lo volessimo. Inoltre la loro previsione e predeterminazione

G. VI. 380 (D. 197).



XVI. § 119  Psicologia della volontà e del piacere

non è assoluta, ma presuppone la volontà: se è certo che le faremo, è altrettanto certo che
vorremo farle.

 Non direi che in Adamo o in chiunque altro ci fosse una necessità morale di peccare,
ma solo questo: che in lui prevaleva l'inclinazione a peccare, e così c'era una certa
predeterminazione, ma nessuna necessità. Riconosco che c'è una necessità morale in Dio di
fare il meglio, e negli spiriti confermati di agire bene. E in genere preferisco interpretare così
le parole, afûnché non ne segua nulla che suoni male.

G. II. 419.

 Mi sembra che, propriamente parlando, sebbene le volizioni siano
contingenti, la necessità non dovrebbe essere opposta alla volizione ma alla contingenza... e
che la necessità non deve essere confusa con la determinazione, poiché non c'è meno
connessione o determinazione nei pensieri che nei movimenti... E non solo le verità
contingenti non sono necessarie, ma anche i loro nessi non sono sempre di necessità
assoluta...; le cose ûsiche hanno persino qualcosa di morale e volontario in relazione a Dio,
poiché le leggi del moto non hanno altra necessità se non quella del migliore.

G. V. 163 (N. E. 182).

 [I sostenitori del libero arbitrio] chiedono (almeno molti) l'assurdo e
l'impossibile, desiderando una libertà di equilibrio assolutamente immaginaria e
impraticabile, che non servirebbe nemmeno al loro scopo se fosse possibile, cioè avere libertà
di volere contro tutte le impressioni provenienti dall'intelletto, il che distruggerebbe la vera
libertà e anche la ragione.

G. V. 165 (N. E. 184).

 Noi non vogliamo volere, ma vogliamo fare; e se volessimo volere,
dovremmo volere di volere di volere, e questo andrebbe all'inûnito.
G. V. 167 (N. E. 187).

 Chiedere se c'è libertà nella nostra volontà equivale a chiedere se c'è volontà
nella nostra volontà. Libero e volontario signiûcano la stessa cosa.
G. IV. 362 (D. 54).

 Tutte le potenze naturali degli spiriti sono soggette a leggi morali.G. VII. 419 (D. 285).
 La ragione addotta da M. Des Cartes per provare l'indipendenza delle nostre azioni

libere mediante un preteso vivace sentimento interno non ha forza. Non possiamo
propriamente sentire la nostra indipendenza, e non percepiamo sempre le cause spesso
impercettibili da cui dipende la nostra risoluzione.

G. VI. 130.

 Non solo le creature libere sono attive, ma anche tutte le altre sostanze e nature
composte di sostanze. Le bestie non sono libere, eppure non mancano di avere anime attive.
G. VI. 421.

 Qualsiasi cosa agisca è libera nella misura in cui agisce.G. I. 331 (1679).
 C'è contingenza in mille azioni della natura; ma quando non c'è giudizio

nell'agente, non c'è libertà.
G. VI. 122.

 Fil. Il Bene è ciò che è adatto a produrre e aumentare il piacere in noi, o a
diminuire e abbreviare qualche dolore. Il Male è adatto a produrre o aumentare il dolore in noi,
o a diminuire qualche piacere. Teo. Anch'io sono di questa opinione.

G. V. 149 (N. E. 167).



XVI. § 120  Peccato

 Non vorrei che si credesse... che dobbiamo abbandonare quegli antichi
assiomi, che la volontà segue il massimo bene o fugge il massimo male che sente. La fonte
della scarsa applicazione al veramente buono viene, in gran parte, dal fatto che nelle questioni
e occasioni in cui i sensi agiscono appena, la maggior parte dei nostri pensieri sono sordi
(sourdes), per così dire... cioè privi di percezione e sentimento, e consistenti nel nudo impiego
di simboli... Ora tale conoscenza non può muoverci; abbiamo bisogno di qualcosa di vivo (vif)
per provare emozione.

G. V. 171 (N. E. 190).

 Dobbiamo, una volta per tutte, stabilire questa legge per noi stessi: d'ora in
poi attendere e seguire le conclusioni della ragione, una volta comprese, sebbene percepite in
seguito di solito da pensieri sordi e prive di attrazioni sensibili.

G. V. 173 (N. E. 193).

 L'inquietudine è essenziale per la beatitudine delle creature, che non
consiste mai nel possesso completo, il che le renderebbe insensibili e stupide, ma in un
progresso continuo e ininterrotto verso beni maggiori.

G. V. 175 (N. E. 194).

 Il piacere o la gioia è un senso di perfezione, cioè un senso di qualcosa che
aiuta o assiste qualche facoltà.
G. VII. 73 (D. 130).

 Nel momento del combattimento, non c'è più tempo per usare artiûci;
tutto ciò che allora ci colpisce pesa sulla bilancia e aiuta a formare una direzione composta,
quasi come in meccanica.

G. V. 179 (N. E. 200).

 [In risposta alla proposizione che chi non può fare a meno di scegliere il
meglio non è libero:] È piuttosto vera libertà, e la più perfetta, poter usare il proprio libero
arbitrio nel modo migliore e usare sempre questo potere senza essere distolti né da forze
esterne né da passioni interne.

G. VI. 385 (D. 202).

 Non so se il piacere più grande sia possibile; penserei piuttosto che possa
crescere all'inûnito.
G. V. 179 (N. E. 201).

 Sebbene il piacere non possa ricevere una deûnizione nominale, non più
della luce o del colore, può tuttavia, come loro, ricevere una deûnizione causale, e credo che, in
fondo, il piacere sia un sentimento di perfezione e il dolore un sentimento di imperfezione,
purché siano sufûcientemente notevoli da poter essere percepiti.

G. V. 180 (N. E. 201).

 Strettamente parlando, la percezione non basta a causare infelicità, se non è
accompagnata da riüessione. Lo stesso vale per la beatitudine... Non possiamo
ragionevolmente dubitare che ci sia dolore negli animali; ma sembra che i loro piaceri e dolori
non siano così vivaci come nell'uomo, e che non siano suscettibili né del dispiacere (chagrin)
che accompagna il dolore, né della gioia che accompagna il piacere.

G. VI. 266.

 L'immortalità senza memoria è del tutto inutile per la morale;
perché distrugge ogni ricompensa e ogni punizione.
G. IV. 300 (D. 9) (ca. 1680).

 Il male morale è così grande solo perché è fonte di mali ûsici.G. VI. 118.



XVI. § 121  Signiûcato di bene e male; tre tipi di ciascuno

 C'è un tipo di giustizia, e una certa sorta di ricompense e punizioni, che sembra
inapplicabile a coloro che agiscono per assoluta necessità, se ve ne fossero. Questo è il tipo di
giustizia che non ha per oggetto l'emendamento, l'esempio o persino la riparazione del male.
Questa giustizia è fondata solo nella convenienza, che esige una certa soddisfazione come
espiazione di una cattiva azione.

G. VI. 141.

 Dipende dall'anima guardarsi dalle sorprese delle apparenze con una ferma
volontà di riüettere, e non agire né giudicare, in certe circostanze, senza grande e matura
deliberazione.

G. IV. 454 (1686).

 La virtù è un precetto immutabile della mente, e un perpetuo rinnovamento dello
stesso, per cui siamo come spinti a compiere ciò che crediamo sia buono... Poiché la nostra
volontà non è attratta a ottenere o evitare nulla, se non in quanto l'intelletto lo presenta alla
volontà come buono o cattivo, basterà che giudichiamo sempre rettamente per agire sempre
rettamente.

G. VII. 92.

 La regola principale della nostra vita è che dovremmo sempre, per quanto possibile,
fare esattamente o tralasciare ciò che non le passioni, ma l'intelletto, mostra essere il più utile
o il più dannoso; e che quando abbiamo fatto ciò, dovremmo allora, comunque vada,
considerare noi stessi felici.

G. VII. 99.

 La perfezione dell'universo, o armonia delle cose, non consente a tutte le
menti di essere ugualmente perfette. La domanda sul perché Dio abbia dato a una mente più
perfezione che a un'altra è tra le domande insensate.

G. VII. 74 (D. 130).

 Bisogna ammettere che c'è male in questo mondo che Dio ha fatto, e che
era possibile fare un mondo senza male, o persino non creare alcun mondo...; ma... la parte
migliore non è sempre quella che tende a evitare il male, poiché può essere che il male sia
accompagnato da un bene maggiore.

G. VI. 376 (D. 194).

 Dobbiamo sapere cos'è una perfezione, ed ecco un segno sufûcientemente
certo di essa: forme o nature che non sono capaci del grado ultimo non sono perfezioni, come
ad esempio la natura del numero o della ûgura. Poiché il più grande di tutti i numeri (o il
numero di tutti i numeri), così come la più grande di tutte le ûgure, implicano una
contraddizione; ma la più grande conoscenza e onnipotenza non comportano impossibilità.

G. IV. 427 (1686).

 La perfezione non è altro che quantità di essenza.G. VII. 303 (D. 101; L. 340).
 L'origine ultima del male non deve essere cercata nella volontà divina, ma

nell'imperfezione originaria delle creature, che è contenuta idealmente nelle verità eterne che
costituiscono l'oggetto interno dell'intelletto divino, così che il male non poteva essere escluso
dal miglior sistema possibile di cose.

G. III. 33.

 Le verità assolutamente prime sono, tra le verità di ragione, quelle
identiche, e tra le verità di fatto questa, da cui tutti gli esperimenti possono essere provati a
priori, cioè: Tutto il possibile esige che esista, e quindi esisterà a meno che qualcos'altro non lo

G. VII. 194 (ca. 1677?).



XVI. § 122  Il male metaûsico fonte degli altri due tipi

impedisca, che pure esige di esistere ed è incompatibile con il primo; e quindi ne segue che
esiste sempre quella combinazione di cose per cui esiste il maggior numero possibile di cose;
come, se assumiamo \(A, B, C, D\) uguali per essenza, cioè ugualmente perfetti, o ugualmente
esigenti di esistere, e se assumiamo che \(D\) sia incompatibile con \(A\) e con \(B\), mentre \
(A\) è compatibile con tutti tranne \(D\), e similmente per \(B\) e \(C\); ne segue che esisterà la
combinazione \(ABC\), escludendo \(D\); poiché se vogliamo che \(D\) esista, può coesistere
solo con \(C\), e quindi esisterà la combinazione \(CD\), che è più imperfetta della
combinazione \(ABC\). E quindi è evidente che le cose esistono nel modo più perfetto. Questa
proposizione, che tutto il possibile esige di esistere, può essere provata a posteriori,
assumendo che qualcosa esista; poiché o tutte le cose esistono, e allora ogni possibile così
esige esistenza che effettivamente esiste; o alcune cose non esistono, e allora si deve dare una
ragione del perché alcune cose esistono piuttosto che altre. Ma questo non può essere dato
altrimenti che da una ragione generale di essenza o possibilità, assumendo che il possibile
esiga esistenza nella sua stessa natura, e precisamente in proporzione alla sua possibilità o
secondo il grado della sua essenza. Se non ci fosse nella natura stessa dell'Essenza una
qualche inclinazione a esistere, nulla esisterebbe; poiché dire che alcune essenze hanno
questa inclinazione e altre no, è dire qualcosa senza ragione, dato che l'esistenza sembra
riferirsi generalmente a ogni essenza allo stesso modo. Ma è ancora sconosciuto agli uomini
da dove sorga l'impossibilità delle cose diverse, o come possa accadere che essenze diverse si
oppongano tra loro, visto che tutti i termini puramente positivi sembrano compatibili tra loro.

 Il Bene è ciò che contribuisce alla perfezione. Ma la perfezione è ciò che
implica la maggior quantità di essenza.
G. VII. 195 (ca. 1677?).

 Dio concorre nel male morale e ûsico, e in entrambi in modo morale e ûsico; l'uomo
concorre anche moralmente e ûsicamente in modo libero e attivo, il che lo rende biasimevole
e punibile. Leibniz osserva a margine: Se l'esistenza fosse qualcosa di diverso da ciò che è
esigito dall'essenza (essentiae exigentia), ne seguirebbe che essa stessa avrebbe una certa
essenza, o aggiungerebbe qualcosa di nuovo alle cose, riguardo al quale si potrebbe di nuovo
chiedere se questa essenza esista, e perché questa piuttosto che un'altra.

G. VI. 162.

 Si potrebbe dire che l'intera serie delle cose all'inûnito possa essere la migliore
possibile, sebbene ciò che esiste nell'universo in ogni parte del tempo non sia il meglio.
Sarebbe quindi possibile che l'universo vada sempre da meglio a meglio, se la natura delle
cose fosse tale che non è permesso raggiungere il meglio tutto in una volta. Ma questi sono
problemi riguardo ai quali è difûcile per noi giudicare.

G. VI. 237.

 Dio è inûnito, e il Diavolo è limitato; il bene può e va all'inûnito, mentre il
male ha i suoi limiti.
G. VI. 378 (D. 196).

 Il vizio non è una potenzialità di agire, ma un ostacolo alla potenzialità di agire.G. II. 317.



XVI. § 123  Connessione con la dottrina dei giudizi analitici

XVI. § 124  I regni della natura e della grazia

 Se qualcuno volesse scrivere come un matematico in Metaûsica e Morale,
nulla gli impedirebbe di farlo con rigore.
G. V. 242 (N. E. 272).

 Approvò fortemente la dottrina del signor Locke riguardo alla
dimostrabilità delle verità morali.
G. V. 18 (D. 98; N. E. 17).

 La beatitudine di Dio non compone una parte della nostra felicità, ma la sua
totalità.
G. II. 578 (D. 128).

 Amare veramente e disinteressatamente non è altro che essere condotti a
trovare piacere nelle perfezioni o nella felicità dell'oggetto. ... Questo amore ha propriamente
per oggetto sostanze capaci di felicità.

G. II. 581 (D. 129).

 Gli spiriti hanno leggi speciali che li pongono al di sopra delle
rivoluzioni della materia grazie all'ordine stesso che Dio vi ha stabilito; e si può dire che tutto
il resto sia fatto solo per loro, essendo queste rivoluzioni stesse predisposte per la felicità dei
buoni e la punizione dei malvagi.

G. IV. 480 (D. 73; L. 304).

 Concordo che la felicità delle creature intelligenti sia la parte principale dei disegni
di Dio, poiché esse gli somigliano maggiormente; ma non vedo come si possa provare che
questo sia il suo unico scopo. È vero che il regno della natura deve essere d'aiuto al regno della
grazia; ma poiché tutto è connesso nel grande disegno di Dio, dobbiamo credere che il regno
della grazia sia in qualche modo adattato al regno della natura, in modo tale che questo
mantenga il massimo ordine e bellezza, così da rendere l'insieme composto da entrambi il più
perfetto possibile.

G. VI. 168.

 La felicità è per le persone ciò che la perfezione è per gli esseri. E se il primo
principio dell'esistenza del mondo ûsico è il decreto che gli conferisce la massima perfezione
possibile, il primo disegno del mondo morale o Città di Dio, che è la parte più nobile
dell'universo, deve essere di distribuire in esso la massima felicità possibile.

G. IV. 462 (1686).

 La natura ha, per così dire, un impero dentro un impero, e per dirla in parole
povere un doppio regno, della ragione e della necessità, o delle forme e delle particelle di
materia.

G. IV. 391 (D. 63).

 Tra le altre differenze che esistono tra le anime ordinarie e le menti
[esprits]... c'è anche questa: che le anime in generale sono specchi viventi o immagini
dell'universo delle cose create, ma che le menti sono anche immagini della Divinità o
dell'Autore stesso della natura, capaci di conoscere il sistema dell'universo e in qualche misura
di imitarlo... È questo che permette alle menti di entrare in una sorta di comunione con Dio, e
fa sì che in relazione a loro Egli non sia solo ciò che un inventore è per la sua macchina (che è
la relazione di Dio con le altre creature) ma anche ciò che un principe è per i suoi sudditi, e
persino ciò che un padre è per i suoi ûgli. Donde è facile concludere che la totalità di tutte le

G. VI. 621 (D. 231; L. 266).



menti deve comporre la Città di Dio, cioè lo Stato più perfetto possibile, sotto il più perfetto
dei Monarchi. Questa Città di Dio, questa monarchia veramente universale, è un mondo
morale nel mondo naturale, ed è la più eccelsa e divina tra le opere di Dio; ed è in essa che
risiede veramente la gloria di Dio, poiché Egli non avrebbe gloria se la sua grandezza e la sua
bontà non fossero conosciute e ammirate dalle menti. È anche in relazione a questa Città
divina che Dio propriamente possiede la bontà, mentre la sua saggezza e la sua potenza si
manifestano ovunque. Come abbiamo mostrato sopra che c'è un'armonia perfetta tra i due
regni nella natura, l'uno delle cause efûcienti, l'altro delle cause ûnali, dovremmo qui notare
anche un'altra armonia, tra il regno ûsico della natura e il regno morale della grazia, cioè tra
Dio considerato come Architetto della macchina dell'universo e Dio considerato come
Monarca della Città divina degli Spiriti. Un risultato di questa armonia è che le cose
conducono alla grazia attraverso le stesse vie della natura, e che questo globo, per esempio,
deve essere distrutto e rinnovato con mezzi naturali proprio nel momento in cui il governo
degli spiriti lo richiede, per la punizione di alcuni e la ricompensa di altri. Si può anche dire
che Dio come Architetto soddisfa in ogni aspetto Dio come legislatore, e così i peccati devono
portare con sé la loro pena, attraverso l'ordine della natura, e persino in virtù della struttura
meccanica delle cose; e similmente che le azioni nobili otterranno le loro ricompense
attraverso vie che, in relazione ai corpi, sono meccaniche, sebbene ciò non possa e non debba
avvenire sempre immediatamente.

Con ringraziamenti a  e  per aver reso disponibile
su internet una copia scansionata del libro.

z  Archive.org Ë  The Bertrand Russell Society

Consulta la biblioteca e bibliograûa di Bertrand Russell su bertrandrussellsocietylibrary.org
(backup su drew.edu).

http://bertrandrussellsocietylibrary.org/
https://users.drew.edu/%7Ejlenz/brs.html


Filosofia Cosmica
Comprendere il Cosmo con la Filosofia

Stampato il 4 gennaio 2026

Online eReader PDF ePub

Source: it.cosmicphilosophy.org/books/critical-exposition-philosophy-leibniz/

Book Publishing Service
Pubblica un e-book all'avanguardia che persiste per migliaia di anni su internet.

Read about our professional publishing services.

This book is available in 42 languages on ï  CosmicPhilosophy.org.

https://it.cosmicphilosophy.org/books/critical-exposition-philosophy-leibniz/
https://it.cosmicphilosophy.org/books/critical-exposition-philosophy-leibniz/download.html
https://it.cosmicphilosophy.org/books/critical-exposition-philosophy-leibniz/download.html
https://it.cosmicphilosophy.org/books/critical-exposition-philosophy-leibniz/
https://it.cosmicphilosophy.org/publishing/

	📖 Indice
	1. Introduzione
	1.1. Nascondere i suoi Messaggi Reali
	1.2. La Dominanza come Forza Fondamentale
	1.3. Su Questo Libro

	2. Filosofia di Leibniz
	2.1. Prefazione alla Seconda Edizione
	2.2. Prefazione alla prima edizione
	2.3. 🔤 Abbreviazioni

	3. Indice
	I. Premesse di Leibniz
	1. Perché Leibniz non scrisse mai un magnum opus
	2. Funzioni del commentatore su Leibniz
	3. Due tipi di incoerenza nella sua filosofia
	4. Le sue premesse
	5. Struttura del presente lavoro
	6. Influenze che formarono le opinioni di Leibniz

	II. Proposizioni Necessarie e Legge di Non Contraddizione
	7. La filosofia di Leibniz inizia con un'analisi delle proposizioni
	8. Schema dell'argomentazione logica di Leibniz
	9. Questioni sollevate da questa argomentazione
	10. Tutte le proposizioni sono riducibili alla forma soggetto-predicato?
	11. Proposizioni analitiche e sintetiche
	12. Necessità e contingenza

	III. Proposizioni Contingenti e Legge della Ragione Sufficiente
	13. L'ambito dei giudizi contingenti in Leibniz
	14. Significato del principio di ragione sufficiente
	15. La sua relazione con la legge di non contraddizione

	IV. Il Concetto di Sostanza
	16. Visioni cartesiane e spinoziane sulla sostanza
	17. Il significato di sostanza in Leibniz
	18. Il significato di attività
	19. Connessione tra attività e ragione sufficiente
	20. Gli stati di una sostanza formano una serie causale
	21. In cosa differisce una sostanza dalla somma dei suoi predicati?
	22. Relazione del tempo con la nozione di sostanza in Leibniz

	V. L'Identità degli Indiscernibili e la Legge di Continuità. Possibilità e Compossibilità
	23. Significato dell'Identità degli Indiscernibili
	24. Il principio necessario, ma non premessa della filosofia di Leibniz
	25. La prova di Leibniz del principio è valida?
	26. Ogni sostanza ha infiniti predicati. Connessione con la contingenza e l'identità degli indiscernibili
	27. La Legge di Continuità: tre forme di continuità sostenute da Leibniz
	28. Fondamenti della Legge di Continuità
	29. Possibilità e compossibilità
	30. Proprietà comuni a tutti i mondi possibili
	31. I tre tipi di necessità

	VI. Perché Leibniz Credette in un Mondo Esterno?
	32. Leibniz accettò la materia come dato
	33. L'esistenza del mondo esterno ha solo "certezza morale"

	VII. La Filosofia della Materia
	34. L'affidabilità generale della percezione è una premessa della filosofia di Leibniz
	35. Vari significati di materia e corpo
	36. Relazione tra Dinamica Leibniziana e Cartesiana
	37. L'essenza della materia non è l'estensione
	38. Significato di materia prima nella Dinamica di Leibniz
	39. Materia secunda
	40. Il concetto di forza e la legge d'inerzia
	41. Forza e moto assoluto
	42. Fondamenti metafisici per assumere la forza
	43. Argomento dinamico per la pluralità delle serie causali
	44. Tre tipi di teoria dinamica confusi da Leibniz
	45. Le sue ragioni contro gli atomi estesi
	46. Contro il vuoto
	47. E contro l'azione a distanza
	48. La forza come conferitrice d'individualità
	49. Forza primitiva e derivata
	50. Antinomia della causalità dinamica

	VIII. La Filosofia della Materia (Continua)
	51. Devono esistere sostanze semplici, poiché vi sono composti
	52. L'estensione, distinta dallo spazio, è il punto di partenza di Leibniz
	53. L'estensione significa ripetizione
	54. Quindi l'essenza di una sostanza non può essere l'estensione, poiché una sostanza deve essere una vera unità
	55. I tre tipi di punto. Sostanze non materiali
	56. Il moto è fenomenico, sebbene la forza sia reale

	IX. Il Labirinto del Continuo
	57. Difficoltà riguardo ai punti
	58. Affermazione dell'infinito attuale e negazione del numero infinito
	59. La continuità in un senso negata da Leibniz
	60. In numero, spazio e tempo, il tutto precede la parte
	61. Spazio e tempo, per Leibniz, puramente relazionali
	62. Sintesi dell'argomentazione dal continuo alle monadi
	63. Poiché gli aggregati sono fenomenici, non esiste realmente un numero di monadi
	64. Difficoltà di questa visione

	X. La Teoria dello Spazio e del Tempo e la sua Relazione con il Monadismo
	65. Ragioni per cui una filosofia della sostanza deve negare la realtà dello spazio
	66. Argomentazioni di Leibniz contro la realtà dello spazio
	67. La teoria della posizione in Leibniz
	68. La relazione delle monadi con lo spazio: una difficoltà fondamentale del monadismo
	69. Le prime opinioni di Leibniz su questo argomento
	70. Le sue opinioni intermedie
	71. Le sue opinioni successive
	72. Tempo e cambiamento
	73. I monadismi adottano una visione asimmetrica delle relazioni di spazio e tempo con le cose
	74. Leibniz sostenne confusamente una controparte oggettiva di spazio e tempo

	XI. La Natura delle Monadi in Generale
	75. Percezione
	76. Appetizione
	77. La percezione non è dovuta all'azione del percepito sul percipiente
	78. La critica di Lotze a questa visione
	79. L'armonia prestabilita

	XII. Anima e Corpo
	80. Le relazioni tra monadi saranno d'ora in poi considerate
	81. Visioni cartesiane e spinoziane delle relazioni tra Anima e Corpo
	82. Schema della visione di Leibniz
	83. Le tre classi di monadi
	84. Attività e passività
	85. Perfezione e chiarezza della percezione
	86. Materia prima come elemento in ogni monade
	87. La materia prima come fonte di finitezza, pluralità e materia
	88. E dell'interconnessione delle monadi
	89. Due teorie su anima e corpo in Leibniz
	90. Prima teoria
	91. Seconda teoria
	92. Il vinculum substantiale
	93. La seconda teoria da respingere
	94. Preformazione

	XIII. Percezione Confusa e Inconscia
	95. Due tipi di differenze tra monadi
	96. Stati mentali inconsci
	97. Percezioni confuse e minute

	XIV. La Teoria della Conoscenza di Leibniz
	98. Cosa significa teoria della conoscenza
	99. Idee e verità innate
	100. I Nuovi Saggi incoerenti con la metafisica di Leibniz
	101. Difficoltà riguardo alle idee innate
	102. Distinzione tra senso e intelletto
	103. La qualità delle idee
	104. Definizione
	105. La Characteristica Universalis

	XV. Le prove dell'esistenza di Dio
	106. Quattro prove ammesse da Leibniz
	107. L'argomento ontologico
	108. Prova che l'idea di Dio è possibile
	109. L'argomento cosmologico
	110. Obiezioni a questo argomento
	111. L'argomento dalle verità eterne
	112. La sua debolezza
	113. Relazione tra conoscenza e verità
	114. Argomento dell'armonia prestabilita
	115. Obiezioni a questo argomento
	116. Inconsistenze derivanti dalla fede in Dio di Leibniz
	117. La bontà di Dio

	XVI. L'Etica di Leibniz
	118. Libertà e determinismo
	119. Psicologia della volontà e del piacere
	120. Peccato
	121. Significato di bene e male: tre tipi di ciascuno
	122. Il male metafisico fonte degli altri due tipi
	123. Connessione con la dottrina dei giudizi analitici
	124. I regni della natura e della grazia

	20. Appendice

